# (لمواهب اللبت )

بالمنتح المحسمدية

ستاليف الشيخ أحمد مجمت والقسطلاني المترث بنة ٩٢٣ه

> شِمَه دَعتَىٰعكيه مَأْمون بنمجي الدّين الجنّان

> > طبعة جديدة كاملة

الجشزة الشاني

ارالکنباها دینکاارام بسیریت دیستان

#### جميع الحقوق محفوظة

جميع حقوق الملكية الادبية والفنية معنوطة لحاد الكتب المعلمية بهروعت - أبنان ويعظر طبع أو تصوير أو ترجمة أو إعادة تنضيد الكتاب كاملا أو مجزأ أو تسجيله على أشرطة كاسبت أو إدخاله على الكمبيوتي أو برمجته على اسطوانات ضوئية إلا عوافقة الناشر خطيات.

### Copyright © All rights reserved

Exclusive rights by DAR al-KOTOB al-ILMIYAH Beirut - Lebanon. No part of this publication may be translated, reproduced, distributed in any form or by any means, or stored in a data base or retrieval system, without the prior written permission of the publisher.

> الطبعَـةالأولىٰ ١٤١٦م - ١٩٩٦ر

#### دار الكتب العلهية

بيروت \_ لبنان

العنوان : رمل الظريف، شارع البحتري، بناية ملكارت تلقون وفاكس : 7٦٢١٣ - ٣٦٢١٣ (١ ١٦١)٠٠ صندوق بريد: ٩٤٢٤ - ١١ بيروت - لبنان

#### DAR al-KOTOB al-ILMIYAH

Beirut - Lebanon

Address : Ramel al-Zarif, Bohtory st., Melkart bldg., 1st Floore.

Tel. & Fax: 00 (961 1) 60.21.33 - 36.61.35 - 36.43.98

P.O.Box: 11-9424 Beirut-Lebanon

\_ المقصد الثالث

وفيه أربعة فصول

- فيما فضله الله تعالى به من كمال خلقته
   وجمال صورته
- وكرمه تعالى به من الأخلاق الزكية وشرفه
   به من الأوصاف المرضية
  - وما تدعو ضرورة حياته إليه ﷺ

## في كمال خلقته وجمال صورته (۱) صلى الله عليه وسلم وشرفه وكرمه

اعلم أن من تمام الإيمان به ﷺ الإيمان بأن الله تعالى جعل خلق بدنه الشريف على وجه لم يظهر قبله ولا بعده خلق آدمي مثله، فيكون ما يشاهد من خلق بدنه آيات على ما يتضح لك من عظيم خلق نفسه الكريمة، وما يتضح من عظيم أخلاق نفسه آيات على ما تحقق له من سر قلبه المقدس، ولله در الأبوصيري حيث قال:

فهو الله ته معناه وصورت ثم اصطفاه حبيباً بارى النسم منزه عن شريك في محاسنه فجوهر الحسن فيه غير منقسم

يعني: حقيقة الحسن الكامل كائنة فيه، لأنه الذي تم معناه دون غيره، وهي غير منقسمة بينه وبين غيره، وإلا لما كان حسنه تاماً، لأنه إذا انقسم لم ينله إلا بعضه فلا يكون تاماً.

وفي الأثر: أن خالد بن الوليد خرج في سرية من السرايا، فنزل ببعض الأحياء فقال له سيد ذلك الحي: صف لنا محمداً فقال: أما إني أفصل فلا، فقال الرجل: أجمل، فقال: الرسول على قدر المرسل، ذكره ابن المنير في أسرار الإسرار.

فمن ذا الذي يصل قدره أن يقدر قدر الرسول، أو يبلغ من الإطلاع على مأثور أحواله المأمول والمسؤول؟!

وقد حكى القرطبي \_ في كتاب الصلاة \_ عن بعضهم أنه قال: لم يظهر لنا تمام حسنه ﷺ، لأنه لو ظهر لنا تمام حسنه لما أطاقت أعيننا رؤيته ﷺ. ولقد أحسن الأبوصيري أيضاً حيث قال:

أعيى الورى فهم معناه فليس يرى للقرب والبعد فيه غير منفحم كالشمس تظهر للعينين من بعد صغيرة وتُكِل الطرف من أمم

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ١/ ٣١٥ والبداية والنهاية ١٣/٦ ودلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٠١.

وهذا مثل قوله أيضاً:

إنما مثلوا صفاتك للنا سكما مثلوا النجوم الماء وأشار بقوله «تظهر» إلى وجه التشبيه بالشمس لا مطلقاً، ولقد بين عيب التشبيه بها على الإطلاق أبو النواس<sup>(۱)</sup> حيث قال:

تتيه الشمس والقمسر المنيسر إذا قلنسا كسأنهمسا الأميسر لأن الشمس تغرب حين تمسى وأن البسدر ينقصه المسيسر

وهذه التشبيهات الواردة في حقه ﷺ إنما هي على سبيل التقريب والتمثيل، وإلا فذاته أعلى ومجده أغلى.

فأما رأسه (٢) الشريف المقدس فحسبك ما ذكره الترمذي في جامعه بسنده إلى هند بن أبي هالة قال: كان رسول الله عظيم الهامة.

وأما وجهه الشريف<sup>(۲)</sup> فحسبك ما روى الشيخان من حديث البراء قال: كان رسول الله على أحسن الناس وجهاً، وأحسنهم خلقاً، ليس بالطويل اللهب، ولا بالقصير البائن<sup>(3)</sup>.

وعن أبي هريرة: ما رأيت شيئاً أحسن من رسول الله ﷺ كأن الشمس تجري في وجهه (٥)رواه الترمذي والبيهقي وأحمد وابن حبان.

قال الطيبي: شبه جريان الشمس في فلكها بجريان الحسن في وجه ﷺ، قال: ويحتمل أن يكون من تناهي التشبيه جعل وجهه مقراً ومكاناً للشمس ولله در القائل:

لـم لا يضي، بـك الـوجـود وليلـه فيـه صبـاح مـن جمـالـك مسفـر

<sup>(</sup>۱) هو الحسن بن هانىء بن عبد الأول بن صباح الحكمي بالولاء أبو نواس (١٤٦ ـ ١٩٨ هـ) شاعر توفي ببغداد. الأعلام ٢/ ٢٢٥ تهذيب ابن عساكر ٤/ ٢٥٤ خزانة الأدب ١٦٨/١ وفيات الأعيان ١ ١٣٥٠ تاريخ بغداد ٧/ ٤٣٦ والشعر والشعراء ٣١٣.

<sup>(</sup>٢) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٢١٦/١ وطبقات ابن سعد ١/ ٣١٥.

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٧ ودلائل النبوة للبيهقي ١/ ١٩٤ وطبقات ابن سعد ١/ ٣١٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب المناقب باب (٢٣) رقم الحديث (٣٥٤٩).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢/ ٣٨٠ وفي دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٠٩ والترمذي كتاب المناقب باب (١٢) رقم الحديث (٨٤٣).

فبشمــس حسنــك كــل يــوم مشــرق وببــدر وجهــك كــل ليــل مقمــر وفي البخاري: سئل البراء: أكان وجه رسول الله على مثل السيف؟ فقال: لا، بل مثل القمر (۱).

وكأن السائل أراد مثل السيف في الطول، فرد عليه البراء فقال: بل مثل القمر، أي في التدوير، ويحتمل أن يكون أراد مثل السيف في اللمعان والصقالة، فقال: بل فوق ذلك، وعدل إلى القمر لجمعه الصفتين من التدوير واللمعان.

وقال الحافظ النسابة أبو الخطاب بن دحية رحمه الله تعالى في كتابه «التنوير في مولد البشير النذير» (٢) وشرف وعظم وكرم، عند إيراد حديث البراء المذكور ما لفظه: ففي هذا الحديث من العلم أن التشبيه ممن لا يحسنه لا يصلح الإقرار عليه، لأن السائل شبه وجه رسول الله ولا بالسيف، ولو شبهه بالشمس لكان أولى، فرد عليه البراء قوله وقال: بل مثل القمر، وأبدع في تشبيهه، لأن القمر يملأ الأرض بنوره، ويؤنس كل من يشاهده، ونوره من غير حر يفزع، ولا كلل ينزع، والناظر إلى القمر متمكن من النظر بخلاف الشمس التي تغشي البصر وتجلب للناظر الضرر. انتهى.

وفي رواية مسلم من حديث جابر بن سمرة، وقال له رجل أكان وجه رسول الله ﷺ مثل السيف؟ فقال: لا، بل مثل الشمس والقمر وكان مستديراً (٣).

وإنما قال: مستديراً للتنبيه على أنه جمع الصفتين، لأن قوله: مثل السيف يحتمل أن يريد به الطول، ويحتمل أن يريد به اللمعان كما تقدمت إليه الإشارة فيما سبق من العبارة، فرده المسؤول رداً بليغاً، ولما جرى التعارف به من أن التشبيه بالشمس إنما يراد به غالباً الإشراق، وبالقمر إنما يراد به الملاحة دون غيرهما، فقوله وكان مستديراً، أشار به إلى أنه أراد به التشبيه بالصفتين معاً: الحسن والاستدارة.

وقال المحاربي عن أشعث عن أبي إسحاق عن جابر بن سمرة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب المناقب باب (۲۳) رقم الحديث (۳۰۵۲) وفي الترمذي كتاب المناقب أيضاً باب (۸) رقم الحديث (۳۲۳۲) وفي دلائل النبوة للبيهقي ١٩٥/١ والدارمي في المقدمة. والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٤/ ٢٨١ وه/ ١٠٤.

 <sup>(</sup>٢) وقع في كشف الظنون ١/ ٥٠٢ التنوير في مولد السراج المنير لأبي الخطاب المعروف بابن دحية الكلبي المتوفى سنة (٦٣٣ هـ).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاف المناقب باب (٢٣) رقم الحديث (٣٥٥٦). والترمذي كتاب المناقب باب (٨) رقم الحديث (٣٦٣٦) وأحمد بن حنبل في المسند ٤/ ٢٨١ و٥/ ١٠٤ والبداية والنهاية ٦/ ١٤ وفي دلائل النبوة للبيهقي ١٩٥/١.

أنه قال: رأيت رسول الله غين ليلة إضحيان وعليه حلة حمراء، فجعلت أنظر إليه وإلى القمر، فلهو كان أحسن في عيني من القمر، وفي رواية: بعد قوله حمراء: فجعلت أماثل بينه وبين القمر.

وروى الترمذي والبيهقي عن علي أنه نعته ﷺ فقال: لم يكن بالمطهم ولا بالمكلثم، كان في وجهه تدوير (١١). والمكلثم: المدور الوجه، أي لم يكن شديد تدوير الوجه بل في وجهه تدوير قليل.

وفي حديث علي عند أبي عبيد في الغرائب: وكان في وجهه تدوير قليل، قال أبو عبيد في شرحه: يريد أنه ما كان في غاية التدوير، بل كان فيه سهولة وهي أحلى عند العرب.

وفي حديث أبي هريرة عند الذهلي (٢) في الزهريات في صفته ﷺ: كان أسيل المخدين. قال ابن الأثير: الأسالة في الخد: الإستطالة وأن لا يكون مرتفع الوجنة. قال شيخ الإسلام الحافظ ابن حجر: ولعل هذا هو الحامل لمن سأله أكان وجهه مثل السيف.

وأخرج البخاري عن كعب بن مالك قال: كان رسول الله ﷺ إذا سرَّ استنار وجهه كأنه قطعة قمر، وكنا نعرف ذلك منه<sup>(٣)</sup>. أي الموضع الذي يتبين فيه السرور وهو جبينه.

وقالت عائشة رضي الله عنها: دخل النبي ﷺ يوماً مسروراً تبرق أسارير وجهه (٤). ولذلك قال كعب كأنه قطعة قمر. وفي حديث جبير بن مطعم عند الطبراني: التفت إلينا رسول الله ﷺ بوجه مثل شقة القمر، فهذا محمول على صفته عند الالتفات.

وقد أخرج الطبراني حديث كعب بن مالك من طرق في بعضها: كأنه دارة قمر .

ويسأل عن السر في التقييد بالقطعة مع كثرة ما ورد في كثير من كلام البلغاء من تشبيه الوجه بالقمر بغير تقييد. وقد كان كعب بن مالك قائل هذا من شعراء الصحابة، فلا بد من التقييد بذلك من حكمة، وما قيل في أن ذلك من الاحتراز من السواد الذي في القمر ليس بقوي، لأن المراد بتشبيهه ما في القمر من الضياء والاستنارة وهو في تمامه لا يكون فيها

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي كتاب المناقب باب (٨) رقم الحديث (٣٦٣٨).

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن يحيى بن عبد الله اللهلي مولاهم النيسابوري أبو عبد الله (١٧٢ ــ ٢٥٨ هـ) من حفاظ الحديث. الأعلام ٧/ ١٣٥ تاريخ بغداد ٣/ ٤١٥ تذكرة الحفاظ ٢/ ٥٣٠ رقم الترجمة (٥٤٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب المناقب باب (٢٣) رقم الحديث (٣٥٥٦ ـ ٤٤١٨) وفي البداية والنهاية ٦/ ١٤ وفي دلائل النبوة للبيهقي ١/ ١٧ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب الفرائض باب (٣١) رقم الحديث (٣٧٠ \_ ٣٥٥٥ \_ ٣٧٣١) وفي دلائل النبوة للبيهة \_ ١٩٨١ .

أقل مما في القطعة المجردة، فكأن التشبيه وقع على بعض الوجه فناسب أن يشبه ببعض القمر.

وعن أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: كان وجه رسول الله ﷺ كدارة القمر<sup>(١)</sup>، أخرجه أبو نعيم.

وروى البيهقي عن أبي إسحاق الهمداني عن امرأة من همدان ـ سماها ـ قالت: حججت مع النبي على مرات فرأيته على بغير له يطوف بالكعبة بيده محجن عليه بردان أحمران يكاد يمس شعره منكبه إذا مر بالحجر استلمه بالمحجن ثم يرفعه إلى فمه فيقبله .
قال أبو إسحاق: فقلت لها شبهيه قالت: كالقمر ليلة البدر، لم أر قبله ولا بعده مثله .

وروى الدارمي والبيهقي وأبو نعيم والطبراني عن أبي عبيدة بن محمد بن عمار بن ياسر قال: قلت للربيع بنت معوذ صفي لي رسول الله ﷺ، قالت: لو رأيته لقلت: الشمس طالعة.

وروى مسلم عن أبي الطفيل أنه قيل له: صف لنا رسول الله ﷺ فقال: كان أبيض مليح الوجه(٤).

وفيما أخرجه الترمذي من حديث هند بن أبي هالة: كان رسول الله ﷺ فخماً مفخماً يتلألأ وجهه تلألؤ القمر ليلة البدر<sup>(ه)</sup>.

وقالت أم معبد حين وصفته لزوجها: متبلج الوجه، يعني: مشرقه مضيئه، ومنه تبلج الصبح إذا أسفر، وما أحسن قول سيدي علي بن وفا حيث قال:

<sup>(</sup>١) ذكره المتقى الهندي في كنز العمال (١٨٥٢٦) وفي الجامع الكبير ٢/ ٣٠١.

<sup>(</sup>٢) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ١٩٩١. وابن كثير في البداية والنهاية ١٧/٦.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الدارمي في المقدمة رقم الحديث (١٠). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٨٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٧٩٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفضائل رقم الحديث (٩٨). وفي سنن أبي داود كتاب الأدب باب (٣٠) رقم الحديث (٤٨٦٤). والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٥/ ٤٥٤. وفي دلائل النبوة للبيهةي ١/ ٢٠٥. والبداية والنهاية ٢/ ١٦. وفي طبقات ابن سعد ١/ ٣٢١.

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في شرح السنة ٣/ ٢٧٠ وطبقات ابن سعد ١/ ٣٢٤ ومجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٧٣ وفي الشمائل للترمذي ٩ ـ ١٩ ـ ١٦٥ وفي دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٨٦ والبداية والنهاية ٣/ ٣٣ وكنز العمال (١٧٨٠٧). وفي دلائل النبوة لأبي نميم صفحة ٥٥١ مختصر تاريخ دمشق ١/ ٣٢٩ تاريخ الإسلام لللهبي ٢/ ٣١١ وفي كتاب شمائل الرسول لابن كثير صفحة (٥٠) والخصائص الكبرى للسيوطي ١/ ٢٧ عيون الأثر ٢/ ٥٠٥.

ألا يسا صاحب السوجه المليع متى ما غاب شخصك عن عياني بحقمك جد لسرقك يسا حبيبي ورق لمغسرم فسي الحسب أمسى محسب ضاق بالأشواق ذرعاً

سألتك لا تغيب عني فأنت روحي رجعت فلا تسرى إلا ضريحي وداو لسوعة القلب الجسريسع وأصبح بالهوى دنفاً طريسح وآوى منسك للكسرم الفسيسع

وفي النهاية: أنه عليه السلام كان إذا سر فكأن وجهه المرآة، وكأن الجدر تلاحك وجهه. قال: الملاحكة، شدة الملاءمة، أي يرى شخص الجدر في وجهه صلى الله عليه وسلم. وفي حديث ابن أبي هالة: يتلألأ وجهه تلألؤ القمر ليلة البدر. وذلك: لأن القمر يملأ الأرض بنوره ويؤنس كل من شاهده، وهو يجمع النور من غير أذى ويتمكن من النظر إليه بخلاف الشمس التي تغشي البصر فتمنع من تمكن الرؤية، والتشبيه بالبدر أبلغ في العرف من التشبيه بالقمر، لأنه وقت كماله، كما قال الفاروق رضي الله عنه حين رآه أو كلما رآه:

لسو كنست مسن شسيء سسوى بشسر كنسست المنسسور ليلسسة البسدر وقد صادف هذا التشبيه تحقيقاً، فمن أسمائه ﷺ: البدر. ولهذا أنشدوا لما قدم المدينة:

طلـــــع البــــدر علينــــع ولقد أحسن من قال:

مــــن ثنيــات الـــوداع

كالبدر والكاف إن أنصفت زائدة وما أحلى قول ابن الحلاوى:

فيه فسلا تظننها كسافا لتشبيه

يقــولــون يحكي البدر في الحسن وجهــه كمـــا شبهنــوا غصـــن النقـــا بقـــوامـــه

وبدر الدجى عن ذلك الحسن ينحط لقد بالغوا في المدح للغصن واشتطوا

فقد حصل للبدر والغصن غاية من الفخر بهذا التشبيه، على أن هذه التشبيهات الواردة في صفاته ﷺ إنما هي على عادة الشعراء والعرب، وإلا فلا شيء في هذه التشبيهات المحدثات يعادل صفاته الخُلقية والخلقية، ولله در إمام العارفين سيدي محمد وفا الشاذلي المالكي (١)حيث قال:

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن محمد بن محمد السكندري أبو الفضل أو أبو الفتح المعروف بالسيد محمد وفا الشاذلي (۱) هو محمد بن محمد بن محمد مالكي المذهب. توفي بالقاهرة. الأعلام ۲۷/۷ شدرات =

كم فيه للأبصار حسن مدهش سبحان من أنشاه من سبحاته سبحان من أنشاه من سبحاته قاسوه جهالا بالغزال تغزلاً هذا وحقك ما لنه من مشبه يأتي عظيم اللذب في تشبيهه فخر الملاح بحسنهم وجمالهم فجماله مجلى لكسل جميلة جنات عدن في جنى وجناته هيهات ألهو عن هواه بغيره كتب الغرام على في أسفاره فلاع الدعي وما ادعاه في الهوى وعليك بالعلم العليم فاعليم فيانه

كسم فيسه لسلارواح راح مسكسر بشراً بساسرار الغيسوب يبشسر هيهسات يشبهسه الغسزال الأحسور وأرى المشبسه بسالغسزالسة يكفسر لسولا لسرب جمسالسه يستغفسر وبحسنه كسل المحساسين تفخسر وللسه منسار كسل وجسه نيسر ودليلسه أن المسراشسف كسوشسر والغيسر في حشر الأجماني يحشر كتبساً تسؤول بسالهسوى وتفسسر فيسه يهجسر فيه يهجسر فيسه يهجسر في كسل في يهجسر في يهدر في يهجسر في يهجسر في يهجسر في يهدر ف

وأما بصره الشريف<sup>(۱)</sup> ﷺ فقد وصفه الله في كتابه العزيز بقوله: ﴿مَا زَاغُ الْبَصِرُ وَمَا طَعْي﴾ [النجم: ١٧].

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله على يرى بالليل في الظلمة كما يرى في النهار في الضوء (٢٠). رواه البخاري.

وعن عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله على يسرى في الظلماء كما يرى في الضوء (٣). رواه البيهقي.

وعن أبي هريرة أنه ﷺ قال: (هل ترون قبلتي ها هنا، فوالله ما ينخفى علي ركوعكم ولا سجودكم، إني لأراكم من وراء ظهري)(٤). رواه البخاري ومسلم.

وعند مسلم من رواية أنس أنه على قال: «أيها الناس، إني أمامكم فلا تسبقوني

<sup>=</sup> اللهب ٦/ ٢٠٦ والدرر الكامنة ٤/ ٢٧٩ رقم الترجمة (٧٨٣).

<sup>(</sup>١) انظر دَلاثل النبوة للبيهقي ١/ ٢١٠ والبداية والنهاية ٦/ ١٠ .

<sup>(</sup>٢) قال الزرقائي في الشرح: ولم أجده في البخاري، وهو في الدلائل للبيهقي ٦/ ٧٠.

<sup>(</sup>٣) ذكره أيضاً البيهقى في الدلائل ٢/ ٧٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب الصلاة باب (٤٠) رقم الحديث (٤١٨ و٧٤١) وهو عند مسلم كتاب الصلاة رقم الحديث (١٠٩ و ٧٤١) وهو عند مسلم كتاب الصلاة رقم الحديث (١٠٩) والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٢/٣٠٣ و ١٣٠٥ وفي مسند أبي عوانة (١٣٨) وفي دلائل النبوة للبيهةي ٢/٣٠ وفي الدر المنثور ٥/٨١ وشرح السنة للبغري ٢/٢٩/١٣ وفي كنز العمال (٢٠٤١). وفي مسند الحميدي ٢/٢٢٤ رقم الحديث (٩٦١).

بالركوع ولا بالسجود، فإني أراكم من أمامي ومن خلفي، (١).

وعن مجاهد: في قوله تعالى: ﴿الذي يراك حين تقوم وتقلبك في الساجدين﴾ [الشعراء: ٢١٨ ـ ٢١٩] قال: كان ﷺ يرى من خلفه من الصفوف، كما يرى من بين يديه (٢)، رواه الحميدي في مسنده، وابن المنذر في تفسيره.

وهذه الرؤية رؤية إدراك: والرؤية لا تتوقف على وجود آلتها التي هي العين ـ عند أهل الحق ـ ولا شعاع ولا مقابلة، وهذا بالنسبة إلى القديم العالمي، أما المخلوق فتتوقف صفة الرؤية في حقه على الحاسة والشعاع والمقابلة بالاتفاق، ولهذا كان خرق عادة في حقه على البصر في العين قادر على خلقه في غيرها.

قال الحرالي (٣): وهذه الآية قد جعلها الله تعالى دالة على ما في حقيقة أمره في الاطلاع الباطن لسعة علمه، ومعرفته لما عرف بربه لا بنفسه أطلعه الله على ما بين يديه مما تقدم من أمر الله، وعلى ما وراء الوقت مما تأخر من أمر الله، فلما كان على ذلك من الإحاطة في إدراك مدركات القلوب جعل الله تعالى له على مثل ذلك في مدركات العيون، فكان يرى المحسوسات من وراء ظهره كما يراها من بين يديه كما قال على. انتهى.

ومن الغريب ما ذكره الزاهدي بختيار محب بن محمود (١٤)، شارح القدوري في رسالته الناصرية أنه على كان له بين كتفيه عينان كسم الخياط يبصر بهما، ولا تحجبهما الثياب؟؟ (٥).

وقيل: بل كانت صورهم تنطبع في حائط قبلته كما تنطبع في المرآة أمثلتهم فيها، فيشاهد أفعالهم وهذا إن كان نقلاً عن الشارع عليه السلام بطريق صحيح فمقبول وإلا

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة رقم الحديث (۱۱۲) وفي السنن الكبرى للبيهقي ۲/ ۹۲ وفي مصنف ابن أبي شيبة ۲/ ۳۲۸ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۱۱۳۷) وفي صحيح ابن خزيمة (۹۰۸۷) وفي دلائل النبوة للبيهقي ۲/ ۷۶ وفي كنز العمال (۴۰۵۰).

<sup>(</sup>٢) انظرَّ تفسير البغوي ٣٤ ٣٤٣ وفي مُسند الحميدي ٢/ ٤٢٧ رقم الحديث (٩٦٢) وفي الدر المنثور ٥٨ / ٩٨.

<sup>(</sup>٣) هو علي بن أحمد بن الحسن الحرالي التجيبي أبو الحسن. مفسر من علماء المغرب. توفي في حماه (سورية) سنة (٦٣٨ هـ). الأعلام ٢١٨/٤ نفع الطيب ٢١٧/١ ميزان الإعتدال ٢١٨/٢ لسان الميزان ٤١٤/٤ طبقات المفسرين للداودي ٢/ ٣٩٢ رقم الترجمة (٣٣٨).

 <sup>(3)</sup> هو مختار بن محمود بن محمد أبو الرجا نجم الدين الزاهدي الغزميني. فقيه حنفي. توفي سنة (٢٥٨ هـ). الأعلام ٧/ ١٩٣ الفوائد البهية ٢١٢ كشف الظنون ١/ ٢٢٨.

<sup>(</sup>٥) انظر فتح الباري ١/ ٦٧٧.

فليس المقام مقام رأي، على أن الأقعد في إثبات كونه معجزة حملها على الإدراك من غير آلة والله أعلم.

وقد ذهب بعضهم إلى أن هذه الرؤية رؤية قلبه الشريف. وعن بعضهم: المراد بها العلم إما بأن يوحي الله إليه كيفية فعلهم، وإما بأن يلهم، والصحيح والصواب ما تقدم. وقد استشكل على قول من يقول: إن المراد بذلك العلم، ما ذكره ابن الجوزي في بعض كتبه بغير إسناد أنه على قال: ﴿إِنِي لا أعلم ما وراء جداري هذا الإن صح فالمراد منه نفي العلم بالمغيبات، فكيف يجتمعان؟

وأجيب: بأن الأحاديث الأوّل ظاهرها ينطق باختصاص ذلك بحالة الصلاة، ويحمل المطلق منها على المقيد. وأما إذا ذهبنا إلى الإدراك بالبصر ـ وهو الصواب ـ فلا إشكال، لأن نفى العلم هنا عن الغيب وذاك عن مشاهدة.

وفي «المقاصد الحسنة» للحافظ شمس الدين السخاوي حديث: «ما أعلم ما خلف جداري هذا» (۱) قال شيخنا \_ يعني شيخ الإسلام ابن حجر \_: لا أصل له. قلت: ولكنه قال في تلخيص تخريج أحاديث الرافعي عند قوله في الخصائص: «ويرى من وراء ظهره كما يرى من قدامه». هو في الصحيحين وغيرهما من حديث أنس وغيره، والأحاديث الواردة في ذلك مقيلة بحالة الصلاة وبللك يجمع بينه وبين قوله: لا أعلم ما وراء جدارى هذا. انتهى.

قال شيخنا، وهذا مشعر بوروده، وعلى تقدير وروده لا تنافي بينهما لعدم تواردهما على محل واحد. انتهى.

قال شيخنا، وهذا مشعر بوروده، وعلى تقدير وروده لا تنافي بينهما لعدم تواردهما على محل واحد.

فإن قيل: يشكل على هذا ـ أيضاً ـ إخباره ﷺ بكثير من المغيبات التي في زمانه وبعده، ووقعت كما أخبر صلى الله عليه وسلم.

فالجواب: إن نفي العلم في هذا ورد على أصل الوضع، وهو أن علم الغيب مختص بالله تعالى، وما وقع منه على لسان نبيه ﷺ وغيره فمن الله تعالى، إما بوحي أو إلهام، ويدل على ذلك الحديث اللي فيه: أنه لما ضلت ناقته ﷺ تكلم بعض المنافقين وقال: إن محمداً يزعم أنه يخبركم عن خبر السماء وهو لا يدري أين ناقته؟ فقال ﷺ لما

<sup>(</sup>١) ذكره الفتني في تذكرة الموضوحات ٨٧ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٢٥٠ وفي الأسرار المرفوعة لعلى القارى (٣٠٠).

بلغه ذلك: قوالله إني لا أعلم إلا ما علمني ربي، وقد، دلني ربي عليها وهي في موضع كذا وكذا، حبستها شجرة بخطامها فذهبوا فوجدوها كما أخبر صلى الله عليه وسلم.

فصيح أنه لا يعلم ما وراء جداره ولا غيره إلا ما علمه ربه تبارك وتعالى.

وذكر القاضي عياض .. في الشفاء .. أنه على كان يرى في الثريا أحد عشر نجماً، وعند السهيلي، اثنى عشر.

وفي حديث ابن أبي هالة: وإذا التفت التفت جميعاً (١) خافض الطرف، نظره إلى الأرض أطول من نظره إلى السماء جل نظره الملاحظة.

وهي مفاعلة من اللحظ: وهو النظر بشق العين الذي يلي الصدغ، وأما الذي يلي الأنف فالموق والماق. وقوله: إذا التفت التفت جميعاً أراد أنه لا يسارق النظر، وقيل: لا يلوي عنقه يمنة ولا يسرة إذا نظر إلى الشيء، وإنما يفعل ذلك الطائش الخفيف ولكن كان يقبل جميعاً ويدبر جميعاً. قاله ابن الأثير.

وعن علي قال: كان رسول الله عظيم العينين، أهدب الأشفار، مشرب العين بحمرة (٢)، رواه البيهقي.

وعن جابر بن سمرة قال: كان رسول الله في ضليع الفم أشكل العينين منهوس القدمين (٢)، رواه مسلم.

والشكلة: الحمرة تكون في بياض العين وهو محمود محبوب، وأما الشهلة: فإنها حمرة في سوادها. وهذا هو الصواب: لا ما فسره بعضهم، بأنه طول شق العين.

وعند الترمذي في حديث عن علي، أنه نعت رسول الله على فقال: كان في وجهه تدوير أبيض مشرب بحمرة، أدعج العينين، أهدب الأشفار (٤) الحديث.

والأدعج: الشديد سواد الحدقة.

والأهدب: الطويل الأشفار: وهي شعر العين.

<sup>(</sup>١) انظر [سنن الترملي (٣٦٤٥) ومسند الإمام أحمد بن حنبل ٩٧/٥ و١٠٥ والمستدرك للحاكم ٢/٢٠٢ ومصنف ابن أبي شيبة ٩/١١٤ والشمائل (١١٤) وتهديب ابن عساكر ١/٣٢٢].

<sup>(</sup>٢) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ١/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (٩٧) وفي الترمذي كتاب المناقب باب (١٢) رقم المحديث (٣١٤) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٩٧/٥ - ١٠٣٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي كتاب المناقب باب (٨) رقم الحديث (٣٦٣٨) وفي دلائل النبوة للبيهقي ١/١٣/٠.

وعنده \_ أيضاً \_ عن على قال: كان أسود الحدقة أهدب الأشفار.

وعن على: بعثني النبي ﷺ إلى اليمن فقمت لأخطب يوماً على الناس، وحبر من أحبار اليهود واقف بيده سفر ينظر فيه، فلما رآني قال: صف لي أبا القاسم، فقلت: ليس بالطويل البائن ولا بالقصير. الحديث، وفيه: قال على: ثم سكت، فقال الحبر وماذا: قلت: هذا ما يحضرني، قال الحبر: في عينيه حمرة حسن اللحية، ثم قال على: هذه والله صفته، قال الحبر: فإني أجد هذه الصفة في سفر آبائي، وإني أشهد أنه نبي وأنه رسول الله إلى الناس كافة. الحديث.

وأما سمعه الشريف فحسبك أنه قال ﷺ (إني أرى ما لا ترون وأسمع ما لا تسمعون، أطت السماء وحق لها أن تئط، ليس فيها موضع أربع أصابع إلا وملك واضع جبهته ساجد لله تعالى، (١) رواه الترمذي من رواية أبي ذر.

وما رواه أبو نعيم عن حكيم بن حزام، بينما رسول الله ﷺ في أصحابه إذ قال لهم: «تسمعون ما أسمع» قالوا: ما نسمع من شيء، قال: «إني لأسمع أطيط السماء، وما تلام أن تئط وما فيها موضع شبر إلا وعليه ملك ساجد أو قائم».

وأما جبينه الكريم(٢) ﷺ فقد كان واضح الجبين، مقرون الحاجبين. بهذا وصفه على، كما عند ابن سعد وابن عساكر فقال: مقرون الحاجبين صلت الجبين (٢) أي: واضحه، والقرن: اتصال شعر الحاجبين.

وعند البيهقي عن رجل من الصحابة قال: رأيت رسول الله ﷺ، فإذا رجل حسن الجسم عظيم الجبهة رقيق الحاجبين. ولله در القائل:

> جبینه مشرق مسن فسوق طسرتسه بالمسك خطت على كافور جبهته مكحيل الخلق ميا تحصيي خصائصه

يتلو الضحى ليله والليل كافره من فوق نوناتها سينا ضفائره منضر الحسن قد قلت نظائره

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي كتاب الزهد باب (٩) رقم الحديث (٢٣١٢) وفي ابن ماجه كتاب الزهد أيضا باب (١٩) رقم الحديث (٤١٩٠) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٧٣/٥ وفي المستدرك للحاكم ٢/ ٥١٠ و٤٤ ٤٤ م ٩٧٥ وفي حَلَية الأولياء لأبي نعيم ٢/ ٢٣٦ وفي شرح السَّنة للبغوي ١٤/ ٣٧٠ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٣٤٧) وفي الدر المنثور للسيوطي ٣/ ٢٦٥ و٥/ ٢٩٣ و٦/ ٢٩٧ وفي دلائل أبي نعيم (١٥٨) وكنز العمال (٢٩٨٢٩ ـ ٢٩٨٣٨) والأطيط: صوت الرحل والإبل من ثقلها. انظر القاموس المحيط ٢/ ٣٦٢ مادة (أط).

<sup>(</sup>٢) انظر دلائل النبوة ١/ ٢١٤ والبداية والنهاية ٦/١١.

<sup>(</sup>٣) انظر طبقات ابن سعد ١/٣١٦.

وقال ابن أبي هالة: أزج الحواجب \_ وفسر: بالمقوس الطويل الوافر الشعر \_ ثم قال: سوابغ من غير قرن بينهما عرق يدره الغضب، أي يمتلىء دما إذا غضب كما يمتلىء الضرع لبناً إذا در. قاله في النهاية.

وعن مقاتل بن حيان (١) قال: أوحى الله إلى عيسى عليه الصلاة والسلام: اسمع وأطع يا ابن الطاهرة البتول، إني خلقتك من غير فحل، فجعلتك آية للعالمين، فإياي فاعبد، وعلي فتوكل، فسر لأهل سوران أني أنا الله الحي القيوم، الذي لا أزول، صدقوا النبي الأمي، صاحب الجمل والمدرعة والعمامة والنعلين والهراوة، الجعد الرأس، الصلت الجبين، المقرون الحاجبين، الأهدب الأشفار، الأدعج العينين، الأقنى الأنف، الواضح الخدين، الكث اللحية، عرقه في وجهه كاللؤلؤ، وريح المسك ينفح منه، كأن عنقه إبريق فضة الحديث.

والأنجل: الواسع شق العينين. والقرن: بالتحريك: التقاء الحاجبين. وما وصفه به ابن أبي هالة مخالف لما في حديث مقاتل بن حيان وما في حديث أم معبد فإنها قالت: أزج أقرن، أي مقرون الحاجبين، قال ابن الأثير: والأول هو الصحيح في صفته، يعني: سوابغ في غير قرن. والقنى في الأنف: طوله ورقة أرنبته مع حدب في وسطه. وقد وصفه عبر واحد: بأنه عظيم الهامة، أي الرأس، كذا في حديث ابن أبي هالة المشهورة. وقال علي بن أبي طالب \_ في حديث رواه الترمذي وصححه والبيهقي \_: ضخم الرأس. وكذا قال أنس في رواية البخاري.

وكان ﷺ أيضاً ضخم الكراديس، وهي رؤوس العظام، كما وصفه به علي في حديث الترمذي. وقال أيضاً في رواية للترمذي: جليل المشاش والكتد(٢). وفسر برؤوس العظام كالركبتين والمرفقين والمنكبين، أي عظيمها، والكتد بفتحتين ويجوز كسر الناء مجمع الكتفين.

وكان ﷺ دقيق العرنين، أي أعلى الأنف، كما وصفه به علي في رواية ابن سعد وابن عساكر. وفي رواية أيضاً عن ابن عمر من وصف علي له أيضاً: أقنى الأنف، وفسر بالسائل المرتفع وسطه، وقال ابن أبي هالة: أقنى العرنين له نور يعلوه، يحسبه من لم يتأمله أشمً، والأشم: الطويل قصبة الأنف.

<sup>(</sup>۱) هو مقاتل بن حيان النبطي البلخي الخزار، أبو بسطام محدث مفسر. توفي قبل العام (۱۵۰ هـ). انظر الكاشف ١/١٥٢ رقم الترجمة (١٧١٥) وتذكرة الحفاظ ١/٤٧١ رقم الترجمة (١٦٨) والتهذيب ١/٢٧١ وميزان الإعتدال ٤/١٧١ وطبقات المفسرين للداودي ٢/٢٩٢ وقم الترجمة (١٤١) وفيه أنه توفي بأرض الهند.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في المناقب باب (٨) رقم الحديث (٣٦٣٧ ـ ٣٦٣٨).

وأما فمه الشريف<sup>(۱)</sup> ﷺ ففي مسلم من حديث جابر أنه ﷺ كان ضليع الفم يعني واسعه. وكذا وصفه به ابن أبي هالة، وزاد يفتتح الكلام ويختم بأشداقه يعني لسعة فمه، والعرب تمدح به وتذم بصغر الفم. وقال شمر<sup>(۲)</sup>: عظيم الأسنان.

وفي حديث عند البزار والبيهقي قال أبو هريرة: كان رسول الله ﷺ أسيل الخدين واسع الفم.

ووصفه ﷺ ابن أبي هالة فقال: أشنب مفلج الأسنان. والشنب: رونق الأسنان وماؤها. وقيل: ربها وتحديدها. وأفلج الأسنان أي متفرقها.

وقال علي مبلج الثنايا، بالموحدة، أخرجه ابن سعد من حديث أبي هريرة. وعند ابن عساكر: عز على: براق الثنايا.

وعند ابى عباس قال: كان رسول الله ﷺ أفلج الثنيتين، إذا تكلم رؤي كالنور يخرج من ثناياه (٣)، رواه الترمذي في الشمائل، والدارمي، والطبراني في الأوسط.

وكان ﷺ أحسن عباد الله شفتين وألطفهم ختم فم.

بحر من الشهد في فيه مراشفه يها قدوته صدف فيه جدواهره وعن أبي قرصافة (٤) قال: بايعنا رسول الله أنا وأمي وخالتي، فلما رجعنا قالت لي أمي وخالتي: يا بني، ما رأينا مثل هذا الرجل أحسن وجهاً ولا أنقى ثوباً ولا ألين كلاماً، ورأينا كالنور يخرج من فيه.

وأما ريقه الشريف، (٥) ففي الصحيحين عن سهل بن سعد أن رسول الله قال يوم خيبر: الأعطين الراية خداً رجلاً يفتح الله على يديه، يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله فلما أصبح الناس غدواً على رسوله الله فله كلهم يرجو أن يعطاها، قال: «أين علي بن أبي طالب؟) فقالوا: هو يا رسول الله يشتكي عينيه، قال: «فأرسلوا إليه» فأتي به، فبصق رسول فله في عينيه فبرأ حتى كأن لم يكن به وجع (١) الحديث متفق عليه.

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢١٤.

<sup>(</sup>٢) هو شمر بن عطية الأسدى. انظر الكاشف ٢/ ١٤ رقم الترجمة (٢٣٣٠).

<sup>(</sup>٣) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢٧٩ والبيهتي في الدلائل ١/ ٢١٥.

<sup>(</sup>٤) هو جندرة بن خيشة أبو قرصافة الكناني. صحابي. الإصابة ٢٦٣/١ رقم الترجمة (١٢٢٩).

<sup>(</sup>٥) انظر دلائل النبوة ٦/ ٢٢٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد بالب (١٠٢) رقم الحديث (٢٩٤٢ ـ ٢٩٧٥ ـ ٢٩٧٠ ـ ٤٢١٠) وفي مسلم كتاب الجهاد باب (٤٥) رقم الحديث (١٣٢) وفي الترملي (١٣٧٤ وفي ابن ماجه (١٢١) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٤/٢٥ وفي السنن الكبرى للبيهةي ٩/١٣١ وفي دلائل النبوة للبيهةي ١٨١٤ وفي ٢٣٧ وفي مجمع الزوائد للهيشمي ٩/١٣١ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٨١/٢٣٣ = المواهب اللدنية/ج٢/م٢

وأتي بدلو من ماء، فشرب من الدلو، ثم صب في البئر، أو قال: «مج في البئر» ففاح منها مثل رائحة المسك(١) رواه أحمد وابن ماجه من حديث واثل بن حجر.

وبزق في بثر في دار أنس، فلم يكن بالمدينة بثر أعذب منها، رواه أبو نعيم.

وكان ﷺ يوم عاشوراء يدعو برضعائه ورضعاء ابنته فاطمة فيتنقل في أفواههم ويقول للأمهات «لا ترضعنهم إلى الليل» فكان ريقه يجزئهم (٢). رواه البيهقي.

ودخلت عليه عميرة بنت مسعود هي وأخواتها يبايعنه وهن خمس فوجدنه يأكل قديداً فمضغ لهن قديدة فمضغنها كل واحدة منهن قطعة قطعة فلقين الله وما وجدن لأقواههن خلوف، رواه الطبراني.

ومسح به بيده الشريفة بعد أن نفث فيها من ريقه على ظهر عتبة وبطنه وكان به شرى، فما كان يشم أطيب منه رائحة. رواه الطبراني. وأعطى الحسن لسانه ـ وكان قد اشتد ظمؤه ـ فمصه حتى روي. رواه ابن عساكر. ولله در إمام العارفين سيدي محمد وفا الشاذلي حيث يقول:

جنى النحل في فيه وفيه حياتنا ولكنه من لي بلثم لشامه رحيق الثنايا والمثاني تنفست إذا قال في فيع بطيب ختامه

وأما فصاحة لسانه (٣) وجوامع كلمه، وبديع بيانه وحكمه، فكان ﷺ أفصح خلق الله، وأعذبهم كلاماً، وأسرعهم أداء، وأحلاهم منطقاً، حتى كان كلامه يأخذ بمجامع القلوب ويسلب الأرواح.

ينظهم در الثغهر نشر مقهوله بساحسه في نشره ونظهامه يناجي فينجي من يناجي من الجوى فكل كليهم بسرؤه في كلامه

ففصاحة لسانه ﷺ غاية لا يدرك مداها، ومنزلة لا يداني منتهاها، وكيف لا يكون ذلك وقد جعل الله تعالى لسانه سيفاً من سيوفه، يبين عن مراده، ويدعو به إليه عباده،

يـ وفي التمهيد لابن عبد البر ٢١٨/٢ وفي إتحاف السادة المتقين ١٠٦/١ و٧/ ١٨٨ وحلية الأولياء لابي نعيم ٤/ ٣٥٦ وفي المستدرك للحاكم ٣/ ٤٣٧.

<sup>(</sup>١) أخرَجه ابن ماجه في كتاب الطهارة باب (١٣٦) رقم الحديث (١٥٩ ـ ٢٦٠). وأحمد بن حنبل في المسند ١٤٨٤.

 <sup>(</sup>۲) ذكره البيهةي في دلائل النبوة ٦/ ٢٢٦ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٣/ ١٨٦ وفي المطالب العالية لابن
 حجر (١٠٠٨) وفي الإصابة في تمييز الصحابة ٨/ ٨١ رقم الترجمة (٤١٧).

<sup>(</sup>٣) انظر طبقات ابن سعد ٢٨٣/١ ودلائل النبوة للبيهقي ١/٢٧٩ والبداية والنهاية ٦/٣٠ وما بعدها، والشفا للقاضي عياض ١/٧٠.

فهو ينطق بحكمه عن أمره، ويبين عن مراده بحقيقة ذكره.

أفصح خلق الله إذا لفظ، وأنصحهم إذا وعظ، لا يقول هجراً، ولا ينطق هذراً، كلامه كله يثمر علماً، ويمتثل شرعاً وحكماً، لا يتفوه بشر بكلام أحكم منه في مقالته، ولا أجزل منه في عذوبته.

وخليق بمن عبر عن مراد الله بلسانه، وأقام به الحجة على عباده ببيانه، وبين مواضع فروضه وأوامره ونراهيه، وزواجره ووعده ووعيده وإرشاده أن يكون أحكم الخلق جناناً وأفصحهم لساناً، وأوضحهم بياناً.

وقد كان , 美 إذا تكلم تكلم بكلام مفصل مبين، يعده العاد، ليس بهذا مسرع لا يحفظ، قالت الثشة رضي الله عنها: ما كان 囊 يسرد سردكم هذا، كان يحدث حديثاً لو عده العاد لأحصاه (١) وكان يعيد الكلمة ثلاثاً لتفهم عنه (٢).

وكان يقول: «أنا أفصيح العرب»<sup>(٣)</sup>.

وقد قال له عمر بن الخطاب: يا رسول الله، مالك أفصحنا ولم تخرج من بين أظهرنا؟فقال: «كانت لغة إسماعيل قد درست فجاءني بها جبريل فحفظنيها» (٤) رواه أبو نعيم.

وروى العسكري في الأمثال من حديث علي بسند ضعيف جداً قال: قدم بنو نهد على النبي ﷺ قال: فقلنا: يا نبي النبي ﷺ قال: فقلنا: يا نبي الله، نحن بنو أب واحد، ونشأنا في بلد واحد، وإنك تكلم العرب بلسان ما نفهم أكثره، فقال: فإن الله عز وجل أدبنى فأحسن أدبى، ونشأت في بنى سعد بن بكر، أوان الله عز وجل أدبنى فأحسن أدبى، ونشأت في بنى سعد بن بكر، أوان الله عز وجل أدبنى فأحسن أدبى،

وعن محمد بن عبد الرحمن الزهري عن أبيه عن جده قال: قال رجل: يا رسول الله، ما الله، أيدالك الرجل امرأته؟ قال: (انعم إذا كان مفلجاً) فقال له أبو بكر: يا رسول الله، ما قال لك، وما قلت له؟ قال: قال (أيماطل الرجل أهله) قلت له: (انعم إذا كان مفلساً)

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب المناقب باب (۲۳) رقم الحديث (٣٥٦٨) ومسلم في فضائل الصحابة رقم المحديث (١٦٠) وأبو داوود كتاب العلم باب (۷) رقم الحديث (٣٦٥٥) وفي الترمذي كتاب المناقب باب (۹) رقم الحديث (٣٦٥٩). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١١٨/٦ ـ ١٥٨ ـ ٢٥٠ ـ ٢٥٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي كتاب المناقب باب (٩) رقم الحديث (٣٦٤٠).

 <sup>(</sup>٣) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/ ٢٣٢ و٢/ ٨٥٠ وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٢/ ٣٦٤
 وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري ١١٧ وفي الشفا ١/ ٨٠.

<sup>(</sup>٤) ذكره العراقي في المغني عن حمل الأسفار ٢/ ٣٦٤ وكنز العمال (٣٥٤٦٢).

<sup>(</sup>٥) ذكره المتقى الهندي في كنز العمال (١٨٦٧٣).

قال أبو بكر: يا رسول الله، لقد طفت في العرب وسمعت فصحاءهم فما سمعت أفصح منك، قال: «أدبني ربي ونشأت في بني سعد» رواه السرقسطي في الدلائل بسند واه. وكذا أخرجه ابن عساكر. قال في القاموس: ودالكه أي ماطله(١) انتهى.

وقوله: «ملفجاً» بضم الميم وفتح الفاء، اسم فاعل من «ألفج الرجل» فهو ملفج، إذا كان فقيراً، وهو غير مقيس. ومثله أحصن فهو محصن، وأسهب فهو مسهب، في ألفاظ شدت، والقياس الكسر، قاله ابن مرزوق. لكن قال ابن الأثير: لم يجيء إلا في ثلاثة أحرف، أسهب وأحصن وألفج.

وقال غيره: معناه: أيداعب الرجل امرأته، يعني قبل الجماع؟ وسماه مطلا لكون غرضها الأعظم الجماع. قال: إذا كان عاجزاً، ليكون ذلك محركاً لشهوته، ولعجزه سمي مفلساً. وقال ابن الأثير: يماطلها بمهرها إذا كان فقيراً. وأما ما يروى: «أنا أفصح من نطق بالضاد» (٢) فقال: ابن كثير: لا أصل له. انتهى لكن معناه صحيح والله أعلم.

وقد حدوا الفصاحة: بخلوص الكلمة من التنافر والغرابة ومخالفة القياس. والمراد بالتنافر: تقارب مخارج الحروف كقوله: غدائره مستشزرات إلى العلا فإن السين والتاء والزاي كلها متقاربة المخارج. والغرابة: كون الكلمة لا تدل على المراد من أول وهلة لاحتمال معنى آخر. ومخالفة القياس: استعمال الكلمة على غير قياس، كإبقاء وجود المثلين من كلمة واحدة من غير إدغام. كقوله: الحمد لله العلي الأجلل. والفصاحة: يوصف بها الكلام والكلمة والمتكلم. والبلاغة: أن يطابق الكلام مقتضى الحال مع فصاحته، الجزالة خلاف الركاكة.

ففصاحته الله إلى الحد الخارق للعادة، البالغ نهاية المزية والزيادة التي تصدع القلوب قبل الأذهان، وتقرع الجوانح قبل الآذان، مما يروق ويفوق، ويثبت له على سائر البشر الحقوق التي لا تقابل بالعقوق، فهو صاحب جوامع الكلم وبدائع الحكم، وقوارع الزجر وقواطع الأمر، والأمثال السائرة، والغرر السائلة، والدرر المنثورة والدراري المأثورة والقضايا المحكمة، والوصايا المبرمة، والمواعظ التي هي على القلوب محكمة، والحجج التي هي للد الخصماء مفحمة ملجمة.

وقليل هذا الوصف في حقه ﷺ وزاده فضلاً وشرفاً للديه، وقد روى الحاكم في مستدركه وصححه من حديث ابن عباس: إن أهل الجنة يتكلمون بلغة محمد ﷺ

<sup>(</sup>١) انظر القاموس المحيط للفيروز آبادي ٣/ ٣١٢ مادة (دلكه).

 <sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في الدرر المنتثرة ٢٣ وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٢٣٢ وتذكرة الموضوعات
 للفتني ٨٧ والأسرار المرفوعة لعلى القاري ١١٦ والفوائد المجموعة للشوكاني ٣٢١.

وبالجملة فلا يحتاج العلم بفصاحته إلى شاهد، ولا ينكرها موافق ولا معاند، وقد جمع الناس من كلامه الفرد الموجز البديع الذي لم يسبق إليه دواوين، وفي كتاب الشفاء للقاضي عياض من ذلك ما يشفى العليل.

كقوله ﷺ: (المرء مع من أحب)(١).

وقوله: ﴿ أَسَلُّم تَسَلُّم يَوْتُكُ اللَّهُ أَجِرِكُ مُرتينٍ ﴾ .

وقوله: «السعيد من وعظ بغيره»(٢). ومما لم يذكره القاضي رحمه الله.

قوله ﷺ: ﴿إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنَّيَاتِ﴾ رواه الشيخان وغيرهما.

وقوله: (ليس للعامل من عمله إلا ما نواه).

وتحت هاتين الكلمتين كنوز من العلم لهذا قال الشافعي رحمه الله: حديث الأعمال بالنيات يدخل في نصف العلم، وذلك أن للدين ظاهراً وباطناً، والنية متعلقة بالباطن، والعمل هو الظاهر، وأيضاً: فالنية عبودية القلب، والعمل عبودية الجوارح. وقال بعض الأثمة: حديث الأعمال بالنيات ثلث الدين، ووجهه: أن الدين: قول وعمل ونية.

وقوله: «نية المرء خير من عمله» (٣) رواه الطبراني. لكن قال بعضهم لا يصح رفعه قال: ورواه القضاعي عن إسماعيل بن عبد الرحمن الصفار، أخبرنا علي بن عبد الله الفضل حدثنا محمد بن الحنفية الواسطي، حدثنا محمد بن عبد الله الحلبي، حدثنا يوسف بن عطية عن ثابت عن أنس: أن رسول الله على كان يقول: «نية المؤمن أبلغ من عمله» (٤). قال: وهذا إسناد لا ضوء عليه ويوسف بن عطية متروك الحديث.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داوود في كتاب الأدب باب (۱۱۳) رقم الحديث (۵۱۲۷) ورواه الشيخان [م ۲۰۳۴ ـ ب ۲۱۲۸] والكامل في الضعفاء لابن عدي ۲/ ۵۹۰ والترمذي (۲۳۸۲) وفي مسند أحمد بن حنبل ۱/ ۳۹۲ والشفا للقاضي عياض ۷۸/۱.

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في الدرر المنتثرة في الأحاديث المشتهرة ٩٣ وفي إتحاف السادة المتة ن ١٠/ ٢٣٥ وفي الدر المنثور ٢/ ٢١٥ وفي سنن ابن أبي عاصم ١/ ٨٧ وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري ٢١٦ وفي الفوائد المجموعة للشوكاني (٤٥٦) وتذكرة الموضوعات للفتني (٢٠٠). وفي الشفا ١/ ٨٠ وفي مناهل الصفا ص ٥٧ رقم الحديث (١٢٠).

 <sup>(</sup>٣) هو عند الطبراني في المعجم الكبير ٢/٨٢٦ وفي إتحاف السادة المتقين ١٥/١٠ وفي حلية الأولياء
 ٣/ ٢٥٥ وفي الدرر المنتثرة (١٦٦) وكشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٤٣٨ وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٤/ ٣٥٥.

<sup>(</sup>٤) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٥/١٠ .

ورواه عثمان بن عبد الله الشامي من حديث النواس بن سمعان وقال: «نية المؤمن خير من عمله» ونية الفاجر شر من عمله» (١) وقال ابن عدي: عثمان بن عبد الله الشامي له أحاديث موضوعات، هذا من جملتها، وقال ابن الجوزي: لا يصح رفعه، قال: ومعناه: أن النية سر، والعمل ظاهر، [وعمل] السر أفضل، وهو يقتضي أنه لو نوى أن يذكر الله أو يتفكر، تكون نية اللكر والتفكير خيراً منه، وليس بصحيح.

وقيل: إن النية بمجردها خير من العمل بمجرده دون النية، وهذا بعيد، لأن العمل إذا خلا عن النية لم يكن فيه خير أصلاً.

وقيل: إن النية عمل القلب، والفعل عمل الجوارح، وعمل القلب خير من عمل الجوارح، فإن القلب أمير الجوارح، وبينه وبينها علاقة، فإذا تألمت تألم القلب، وإذا تألم القلب تألمت فارتعدت الفرائص وتغير اللون، فإنه الملك الراعي والجوارح جيشه ورعيته، وعمل الملك أبلغ من عمل رعيته.

وقيل: لما كانت النية أصل الأعمال كلها وروحها ولبها. والأعمال تابعة لها تصح بصحتها وتفسد بفسادها، وهي التي تقلب العمل الصالح فتجعله فاسداً، وغير الصالح تجعله صالحاً مثاباً عليه، ويثاب عليها أضعاف ما يثاب على العمل، فلذا كانت نية المؤمن خيراً من عمله. وقال أبو بكر بن دريد في مجتباه: المعنى ـ والله أعلم ـ أن المؤمن ينوي الأشياء من أبواب البر نحو الصدقة والصوم وغير ذلك فلعله يعجز عن بعض ذلك وهو معقود النية عليه، فنيته خير من عمله (٢).

وقوله: «يا خيل الله اركبي»<sup>(٣)</sup>.

رواه أبو الشيخ في الناسخ والمنسوخ عن سعيد بن جبير، والعسكري عن أنس، وابن عائد في المغازي عن قتادة ولفظه عند ابن عائد: قال بعث رسول الله على يومئد ــ يعنى يوم الأحزاب ــ منادياً ينادي: يا خيل الله اركبي.

قال العسكري وابن دريد في مجتباه، وهذا على المجاز والتوسع، أراد: يا فرسان خيل الله اركبي، فاختصره.

<sup>(</sup>١) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٠/١٠ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١/ ٦١ و١٠٩ وتاريخ بغداد للخطيب ٢/ ٢٣٧.

 <sup>(</sup>۲) قال ني فتح الباري: الهم ترجيح قصد الفعل وهو فوق مجرد خطور الشيء بالقلب. ۲۱/۳۹۳ راجع المخاري رفم الحديث (۱۶) ومسلم إيمان [۲ ـ ۳ ـ ٤ ـ ٢٥٩] والترمذي تفسير سورة الانعام [۲] باب (۱۰) والدارمي رقاق (۷۰) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲/۲۷۹.

<sup>(</sup>٣) ذرّ . العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٣٩٠، ٥٣١ وفي الكاف الشاف في تخريج أحاديث الكشاف لابن حجر ٧٧٩ وتفسير الطبري ٦/ ١٣٣٣ وكنز العمال (٤٣٦٣).

وقوله: «الولد للفراش وللعاهر الحجر»(١٠).

رواه الشيخان وغيرهما، والمعنى ـ والله أعلم ـ أن حظ العاهر الحجر ولا شيء له في الولد، وقيل: أراد أن حظه الغلظة والخشونة من إقامة الحد التي نهايتها رميه بالحجر. وقيل: أراد بالحجر هنا الكناية عن رجوعه بالخيبة على الولد إذا لم تكن المرأة زوجاً له، والله أعلم.

وقوله: 4كل الصيد في جوف الفرا).

وهو بفتح الفاء، حمار الوحش، رواه الرامهرمزي (٢) في الأمثال، وسنده جيد، ولكنه مرسل، ونحوه عند العسكري وقال: جوف أو جنب.

وهذا خاطب به النبي ﷺ أبا سفيان بن الحارث بن عبد المطلب حين جاءه مسلماً بعد أن كان عدواً له وهجاه كثير الهجاء مقدعاً فيه، فكأنه يقول ﷺ إن الحمار الوحشي من أعظم ما يصاد، وكل صيد دونه، كما أنك من أعظم أهلي وأمسهم رحماً بي، ومن أكرم من يأتيني وكل دونك. انتهى.

وقوله: «الحرب خدعة».

رواه البخاري ومسلم عن أبي هريرة قال: سمى النبي الله الحرب خدعة. وليس عند مسلم «سمى»، وقوله: «خدعة» مثلث الخاء، أشهرها: فتح الخاء وإسكان الدال، قال ثعلب وغيره: وهي لغة النبي ، والثانية، ضم الخاء وإسكان الدال. والثالثة: ضم الخاء وفتح الدال.

وقد قال ذلك ﷺ يوم الأحزاب، لما بعث نعيم بن مسعود وأمره أن يخذل بين قريش وغطفان واليهود، وأشار بذلك إلى أن المماكرة أنفع من المكاثرة.

قال النووي: اتفق العلماء على جواز خداع الكفار في الحرب كيف أمكن إلا أن يكون فيه نقض عهد أو أمان فلا يحل.

وقوله: «إياكم وخضراء الدمن».

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب البيوع باب (۳) رقم الحديث (۲۰۰۳ ـ ۲۲۱۸ ـ ۲۷٤٥ ـ ۴۳۰۳ ـ ۲۸۱۷ و الموطأ وفي أبو داوود (۲۲۷۳) وابن ماجه (۲۰۰۳) والترمذي (۱۱۵۷) وأحمد بن حنبل ۹/۱ و والموطأ (۷۳۹) والدارمي ۲/۲۰۱ ومسئد الحميدي (۱۰۸۰) والدر المنثور ۲/۳۳۳ ومجمع الزوائد للهيثمي ۵/۳۰ و ۱۳۰۸ و ۱۸۲۸ و ۱۲۸ و ۱۸۲۸ و ۱۸

 <sup>(</sup>۲) هو الحسن بن عبد الرحمن بن خلاد الرامهرمزي الفارسي أبو محمد. محدث أديب قاض. توفي نحو سنة (۳۲۰ هـ) الأعلام ۲/۱۹۶ تذكرة الحفاظ ۳/۹۰۰ رقم الترجمة (۸۷۰) ويتيمة الدهر ۳/۰۶ رقم الترجمة (۸۷۰).

رواه الرامهرمزي والعسكري في الأمثال، وابن عدي في الكامل، وأبو بكر بن دريد (١) في المجتبى والقضاعي في مسند الشهاب والديلمي من حديث الواقدي قال: حدثنا محمد بن سعيد بن دينار عن أبي وجزة يزيد بن عبيد عن عطاء بن يزيد الليثي عن أبي سعيد مرفوعاً: قيل يا رسول الله وماذا؟ قال: «المرأة الحسناء في المنبت السوء» (٢) قال ابن عدى: تفرد به الواقدي.

ومعناه: أنه كره نكاح الفاسدة، وقال: إن أعراق السوء تنزع أولادها، وتفسير حقيقته: أن الريح تجمع الدمن، وهو البعر، في البقعة من الأرض، ثم يركبه السافي فإذا أصابه المطر أنبت نبتاً غضاً ناعماً، يهتز وتحته الأصل الخبيث، فيكون ظاهره حسناً وباطنه قبيحاً فاسداً. والدمن جمع دمنة وأنشد زفر بن الحارث:

وقد ينبت المرعى على دمن الثرى وتبقى حزازات النفوس كما هيا

ومعنى البيت: أن الرجلين قد يظهران الصلح والمودة، وينطويان على البغض والعداوة، كما ينبت المرعى على الدمن. وهذا أكثري أو كلي في زماننا، أشار إليه شيخنا.

وقوله: الأنصار كرشي وعيبتي ١(٣).

رواه البخاري، أي إنهم بطانته وموضع سره، والعيبة كذلك، لأن المجتر يجمع علفه في كرشه، والرجل يضع ثيابه في عيبته. وقيل: هم الذين أعتمد عليهم وأفزع إليهم وأقوى بهم، وقيل أراد بالكرش الجماعة، أي جماعتي وصحابتي، ويقال: عليه كرش من الناس أي جماعة، ووقع في رواية الترمذي: قالا إن عيبتي التي آوي إليها أهل بيتي وإن كرشي الأنصار؟(٤).

وقوله: دولا يجنى على المرء إلا يده،

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن الحسن بن دريد الأزدي أبو بكر (۲۲۳ ـ ۳۲۱ هـ) لغوي أديب. توفي في بغداد. الأعلام ٢٠/٦ م معجم الأدباء ٥/ ٢٩٦ رقم الترجمة (٨٤٩) وفي وفيات الأعيان ١/ ٩٥٧ وطبقات الشافعية ٢/ ١٤٥ ونزهة الألباء (٣٢٢) معجم الشعراء (٤٦١) تاريخ بغداد ٢/ ١٩٥ خزانة الأدب ١٩٥/١.

 <sup>(</sup>٢) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٩٩/٩ والأحكام النبوية للكحال ٢/ ٢٢ وتذكرة الموضوعات للفتى (١٢٧).

<sup>(</sup>٣) أحرجه البخاري كتاب مناقب الأنصار باب (١١) رقم الحديث (٣٨٠١) وفي الترمذي (٣٩٠٧) وفي السرحة البن حنبل ١٥٦/٣ و١٨٨ و ٢٠١. وفي مسئد الحميدي (١٢٠١) وفي مجمع النزوائد للم ١٤٠٠/٣٠ وشرح السنة للبغوي ١٧٢/٤ والدر المنثور ٣/ ٢٧٠.

<sup>(</sup>٤) أنور ٤ الترمذي كتاب المناقب باب (٦٥) رقم الحديث (٣٩٠٤).

رواه الشيخان، ولأحمد وابن ماجه من حديث عمرو بن الأحوص: (لا يجني جان إلا على نفسه) (١) وقد أراد ﷺ بهذا: أنه لا يؤخذ إنسان بجناية غيره، إن قتل أو جرح أو زنى، وإنما يؤخذ بما جنته يده، فيده هي التي أدته إلى ذلك.

وقوله: «ليس الشديد من غلب الناس إنما الشديد من غلب نفسه»<sup>(۲)</sup>.

رواه ابن حبان في صحيحه، ورواه الشيخان بلفظ (ليس الشديد بالصرحة إنما الشديد الذي يملك نفسه عند الغضب) (٢) يعني أنه إذا ملكها كان قد قهر أقوى أعدائه وشر خصومه. ولذلك قال: «أعدى عدو لك نفسك التي بين جنبيك» (٤). وهذا من باب المجاز، ومن فصيح الكلام، لأنه لما كان الغضبان بحالة شديدة من الغيظ وقد ثارت عليه شدة الغضب فقهرها بحلمه، وصرعها بثباته كان كالصرعة الذي يصرع الرجال ولا يصرعونه.

وقوله: اليس الخبر كالمعاينة، (٥).

رواه أحمد وابن منيع والطبراني والعسكري.

وقوله: «المجالس بالأمانة)(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٤٩٩ وفي المعجم الكبير للطبراني ٣٢/١٧ وكنز العمال (١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل ٣ أ

 <sup>(</sup>۲) ذكره الهيثمي في موارد الظمآن (۲۰۱۸) وفي مشكل الآثار للطحاوي ۲/ ۲۰۶ وشرح السنة للبغوي
 ۱۲۰/۱۳ والترغيب والترهيب للمنذري ۴/ ۲۷۷ وكشف الخفاء للعجلوني ۲/۲۳۸.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب الأدب باب (٧٦) رقم الحديث (٢١١٤) ومسلم في البر والصلة باب (٣٠) رقم الحديث (٢١١٤) ومسلم في البر والصلة باب (٣٠) رقم الحديث (٢٠١ و ١٠٨) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢٧٦/ ٢٣٢، ٢٦٨ وفي السنن الكبرى للبيهةي ٢٠٥/ وفي ٢٣٥/ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٢/٤٥٢ وفي الموطأ (٩٠٦) ومشكاة المصابيع للتبريزي (٥١٠٥) وفي إتحاف السادة المتقين ٤/١٨ وتاريخ جرجان للسهمي ٤٥١ وفي تفسير القرطبي ٤٨/٤.

<sup>(</sup>٤) ذكره العراقي في المغني ٣/ ٤ وفي إتحاف السادة المتقين ٧/ ٢٠٦ و٩/ ٣٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ١/ ٢٧١ وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢٠٨٧) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١/ ١٥٣ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٧٣٨) وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٣٦٣ والتمهيد لابن عبد البر ٤/ ٣٣٤ وتاريخ جرجان للسهمي ٧٣ و٥٠٥ وتاريخ بغداد ٣/ ٣٠٠ ٢/ ١٥٥ و٨/ ١٢ وتفسير القرطبي ٣/ ٢٩٨ . ١٧١ رفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ١/ ٣٠٣ وغي الكامل وغ/ ١٥٨٠ و٧/ ١٤٩٣ . وفي الدرر المنتثرة ١٣٤ . وفي تذكرة الموضوعات للفتني ٢٠٤ . وفي كنز العمال (٤٤١١٠ ) . ٢٤١٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بنّ حنيل في مسنده ٣/ ٣٤٢ وأبي داود كتاب الأدب باب (٣٢). رقم الحديث (٢) أخرجه الإمام أحمد بنّ حنيل في مسنده ٢/ ٣٤٧. وفي إتحاف 'اسادة المتقين ٢/ ٢١٦ ، ٨/ ٣٢٣. -

رواه العقيلي في ترجمة حسين بن عبد الله بن ضمرة عن أبيه عن جده عن علي رفعه، وعن جابر بن عتيك الإذا حدث الرجل ثم التفت فهي أمانة) (١) ورواه أبو داود في سننه والترمذي في جامعه وابن أبي الدنيا في الصمت. وغيرهم.

ففي هاتين الكلمتين من الحمل على آداب العشرة وآداب الصحبة وكتم السر، وحفظ الود وحسن العهد، وإصلاح ذات البين والتحلير من النميمة بين الإخوان، الموقعة للشنآن ما لا يكاد يخفى على مبادي الأذهان.

وقوله: «البلاء موكل بالمنطق»(۲).

رواه ابن أبي شيبة، والبخاري في الأدب المفرد، من رواية إبراهيم عن أبن مسعود، ورواه الديلمي عن أبي الدرداء مرفوعاً: «البلاء موكل بالمنطق، وأورده ابن المجوزي في الموضوعات من حديث أبي الدرداء وابن مسعود. قال شيخنا في المقاصد الحسنة: ولا يحسن مع مجموع ما ذكرناه الحكم عليه بالوضع، ويشهد لمعناه قوله للأعرابي الذي دخل عليه يعوده. وقال: «لا بأس طهور، فقال الأعرابي: بل هي حمى تفور على شيخ كبير تزيده القبور، فقال على: «فنعم إذاً»(٢). وأنشد في معناه:

\_ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٠٩٣) وفي فتح الباري ٢١/٩٧. وفي المغني عن حمل الأسفار للمحراقي ٢/٧٧١ وفي كنز العمال (٢٥٣٧٩ ـ ٢٥٣٧٧ ـ ٢٥٣٧٤ . ٢٥٤٣٤).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي كتاب البر والصلة. باب (۳۹) رقم الحديث (۱۹۵۹). وأبي داود كتاب الأدب باب (۳۲) رقم الحديث (۱۹۵۹). والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ۲۰۸۳. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۲۰۱۱). وفي كشف الخفاء للعجلوني ۲/۱۰ وفي الدر المنثور للسيوطي ۲۲۲۰، وفي إتحاف السادة المتقين ۲/۲۲ وفي السنن الكبرى للبيهقي ۲/۲۷۱. والمغني للعراقي ۲/۲۷۱. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ۸/۸۸ وفي المطالب العالية لابن حجر (۲۲۳۷) وفي مشكل الآثار للطحاوي ۲/۲۳۷.

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن حجر في الكان الشاف في تخريج أحاديث الكشاف (١٥٧) وفي الدرر المنتثرة للسيوطي (٨٥). وفي الموضوعات لابن الجوزي، ٨٣/٣، وفي الفوائد المجموعة للشوكاني (٣٢٠) وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ٢٩٦. وكشف الخضاء للعجلوني ٣٤٣/١ و٣٤٤. وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٧٠). وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢٧٩/١٣. وفي اللّالى المصنوعة للسيوطي (١٧٠)، وفي جمع الجوامع للسيوطي (١٠٣١) وفي كنز العمال (٢٤٠٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري. كتاب المناقب باب (٢٥) رقم الحديث (٣٦١٦ ـ ٣٦١٥ ـ ٣٦١٠ . ٧٤٧٠). ولي الإمام أحمد بن حنبل في مسنله ٢/ ٤٧٤ وفي الأدب المفرد للبخاري رقم الحديث (٥١٤). وفي السنن الكبرى للبيهقي ٣/ ٣٦٣. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (١٥٢٩). وفي شرح السنة للبغوي ٥/ ٢٢٣. وفي المعجم الكبير للطبراني ٣٤٢/١١ وفي الأذكار النووية (١٢٥). وفي زاد المسير لابن الجوزي ٩/ ٢٥٨ وفي تهذيب خصائص علي للنسائي (٧٠).

لا تنطق ن بما كرهت فربما نطق اللسان بحدادث فيكون وقوله على: «ترك الشر صدقة» (١).

رواه بعضهم، ومعنى ذلك أن من ترك الشر وأذى الناس فكأنه تصدق عليهم، وعلم من ذلك أن فضل ترك الشر كفضل الصدقة.

وقوله دوأي داء أدوأ من البخل<sup>٢)</sup>.

رواه البخاري، والبخل قد جعله على الله داء، وليس بداء مؤلم لصاحبه، وإنما شبهه بالداء إذ كان مفسداً للرجل مورثاً له سوء الثناء، كما أن الداء يؤول إلى طول الضنا وشدة العنا، والقصد من هذا النهي عن البخل أعاذنا الله منه.

وقوله: «لا ينتطح فيها عنزان» (٣).

أي لا يجري فيها خلف ولا نزاع.

وقوله: الحياء خبر كلهه(١٤) متفق عليه.

وقوله: «اليمين الفاجرة تدع الديار بلا قعا<sup>(ه)</sup>.

رواه في مسند الفردوس من حديث أبي هريرة.

وقوله: «سيد القوم خادمهم ا<sup>(٦)</sup>.

رواه أبو عبد الرحمن السلمي في «آداب الصحبة» له عن عقبة بـن عامر رفعه، وفي سنده ضعف وانقطاع. ورواه غيره أيضاً.

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/٣٦٠.

<sup>(</sup>٢) ذكره العراقي في المغني ٣/ ٢٤٩ وفي تاريخ بغداد ٤/ ٢١٧ وفي مكارم الأخلاق للخرائطي ٥٩ وكنز العمال (٣٦٨٥٩ ـ ٣٦٨٥٩).

<sup>(</sup>٣)ذكره العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٥٢٤ وتاريخ بغداد ٩٩/١٣ والعلل المتناهية لابن الجوزي المرادي المرادي

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم كتاب الإيمان رقم الحديث (٦١) وفي أبي داوود (٤٧٩٦) وفي مسند أحمد بن حنبل ٤/ ٤٢٦ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٦ والمعجم الكبير للطبراني ١٧١/ ١٧١ إتحاف السادة المتقين ٨/ ٣٠٧ وحلية الأولياء ٢/ ٢٥١ و٦/ ٢٦٢ كنز العمال (٧٦٢ه ـ ٥٧٨٥).

<sup>(</sup>٥) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ١٠/ ٣٥ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٦٢٢ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٤٥ وفي جامع مسانيد أبي حنيفة ١/ ١١٤ و٢٥٩ وفي كنز العمال (٦٣٨٨).

<sup>(</sup>٦) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/ ٥٦١ و ٥٦٢ وفي تاريخ بغداد ١٨٧/١ وفي الدرر المنتثرة ٩٥ والمحاوي للفتاوي للسيوطي ٢/ ١٠١ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٩٢٥) وكنز العمال (٢١٧١ ـ ٢٤٨٣٥ ـ ٢٤٨٣٠).

وقوله: «فضل العلم خير من فضل العبادة»(١١). رواه الطبراني والبزار.

وقوله: «الخيل في نواصيها الخير».

متفق عليه من حديث مالك عن نافع عن ابن عمر رفعه بلفظ: «الخيل في نواصيها الخير إلى يوم القيامة» وفي لفظ لغيرهما: «معقود بنواصيها الخير»(١).

وفوله: (أعجل الأشياء عقوبة البغي).

وقوله: ﴿إِنْ مِنْ الشَّعْرِ لَحَكُمًا ﴾.

رواه أبو داود من رواية صخر بن عبد الله بن بريدة عن أبيه عن جده سمعت رسول الله على يقول: «إن من البيان لسحراً، وإن من العلم جهلاً، وإن من الشعر حكماً» (٢) فقال صعصعة بن صوحان: صدق رسول الله على أما قوله: «إن من البيان لسحراً» فالرجل يكون عليه الحق، وهو ألحن بالحجج من صاحب الحق فيسحر القوم ببيانه فيذهب بالحق. وأما قوله: «إن من العلم جهلاً، فتكلف العالم إلى علمه ما لم يعلم يجهله» وأما قوله: «إن من الشعر حكماً» في هذه المواعظ والأمثال التي يتعظ بها الناس. ومفهومه: أن بعض الشعر ليس كذلك. لأن من تبعيضية، وفي البخاري: إن من الشعر حكمة. أي قولاً صادقاً مطابقاً للحق.

قال الطبري: وفي هذا الحديث رد على من كره الشعر مطلقاً، واحتج بقول ابن مسعود: الشعر مزامير الشيطان. وعن أبي أمامة \_ رفعه \_ أن إبليس لما أهبط إل الأرض

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم في المستدرك ١/ ٩٢ وفي حلية الأولياء ٢/ ٢١٢ وكشف الخفاء للعجلوني ٢/ ١١١ وفي مجمع الخوائد للهيثمي ١/ ١٢٠ وفي الدر المنثور ١/ ٣٥٠ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٥١٤ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ١/ ٦٧ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٤/ ١٥١٤ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٩٣/١ و٢/ ٥٠٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري كتاب الجهاد باب (٢٣) رقم الحديث (٢٨٤٩ ـ ٣٦٤٤) وابن ماجه (٢٧٨٧ ـ ٢٧٨٨) والنسائي كتاب الخيل باب (٧) وفي مسلم الإمارة (٩٦) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٢٧٨٨ وفي المعوطأ (٤٦٧) وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٨١٨ و٦/ ٣٢٩ وفي المعجم الكبير للطبراني ٨١ ٢٠٦ وتفسير القرطبي ٨١ ٨٠ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٢٥٩/٥ و٢٦١ وفي حلية الأولياء ٢٣٤٩ وفي كنز العمال (٣٥٢٥٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داوود كتاب الأدب باب (٨٧) رقم الحديث (٥٠١٠ ـ ٥٠١١) وفي البخاري رقم (٦١٤٥) أخرجه أبو داوود كتاب الأدب باب (٤١) رقم الحديث (٣٥٥٠ ـ ٣٧٥٦). وفي مسند الدارمي الإستئلان (٢٨) والترملي أدب (٢٩) ومسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٤٥٦ وه/ ١٢٥ وفي تاريخ بغداد ٣/ ٩٨ وفي تاريخ ابن عساكر ٢/ ٤٢٥ وفي الضعفاء للعقيلي ١/ ٣٠٠ وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (٢٤١ ـ ٢٢٥٩) وحلية الأولياء ٨/ ٣٠٩.

قال: رب اجعل لي قرآناً، قال: قرآنك الشعر. ثم أجاب عن ذلك: بأنها أحاديث واهية. وهو كذلك. فحديث أبي أمامة فيه: علي بن زيد الألهاني، وهو ضعيف. وعلى تقدير قوتها فهو محمول على الإفراط فيه والإكثار منه.

ويدل على الجواز أحاديث كثيرة، منها: ما أخرجه البخاري في الأدب المفرد، عن عمرو بن الشريد عن أبيه: استنشدني رسول الله هي من شعر أمية بن أبي الصلت فأنشدته ماثة قافة (١).

وقوله: «الصحة والفراغ نعمتان ١ (٧). رواه البخاري.

وقوله: ااستعينوا على الحاجات بالكتمان فإن كل ذي نعمة محسودا (٣).

رواه الطبراني في معاجمه الثلاثة عن معاذ بن جبل رفعه، وأخرجه الخلعي عن على مرفوعاً، «استعينوا على قضاء الحواثج بالكتمان لها».

وقوله: «المكر والخديعة في النار)(٤).

رواه الديلمي عن أبي هريرة، ومعناه: أن ذا المكر والخداع لا يكون تقياً ولا خائفاً له، لأنه إذا مكر غدر، وإذا غدر خدع، وإذا فعلهما أوبق وهذا لا يكون في تقي، فكل خلة جانبت التقى فهي في النار.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الشعر رقم الحديث (۱) وابن ماجه في كتاب الأدب باب (٤١) رقم الحديث (۳۷۸) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٣٨٨/٤ ٩٩٠ وفي الأدب المفرد للبخاري (٢٩١ رقم الحديث ٨٧٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري بلفظ آخر في كتاب الرقاق باب (١) رقم الحديث (٦٤١٢) وفي مسند الإمام أحمد ابن حنبل ١/ ٣٧٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٠/ ٣٩٢ وفي الأحكام النبوية في الصناعة الطبية للكحال ١٧٧ وفي تهذيب ابن عساكر ١/ ٤٤٥ وفي فتح الباري ١/ ٢٧٦ .

<sup>(</sup>٣) ذكر بألفاظ متقاربة في: تاريخ جرجان للسهمي ٢٢٣ وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/١٣٥ وفي إتحاف السادة المتقين ٨/٥٥ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/١٩٥ وفي الموضوعات لابن الجوزي ٢/٥١٠ وحلية الأولياء ٢/٩٦ وفي التمهيد لابن عبد البر ١٩٧/١٠ والدرر المنتثرة للسيوطي ١٤ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٣/ ١٢٤ وتذكرة الموضوعات للفتني ٢٠٥ واللآلىء المصنوعة للسيوطي ٢/٣٤ وفي المغني للعراقي ٣/ ١٨٤ وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (٢٢٥٨) وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ١٣٥ وفي كنز العمال (١٦٨٠٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الحاكم في المستدرك ٤/ ٢٠٧ وفي مجمع الزوائد للهيئمي ١٠٢/١ وفي الدر المنثور ١٠٣/ وفي تخليق التعليق لابن حجر (٧٥٧) وفي البداية النهاية ٨/ ١٠٥ والكامل في الضعفاء لابن عدي ٢/ ١٠٥ و وحر ٢٠٩٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ١١٩١٠ وفي إتحاف السادة المتقين ٥/ ٤٨٦ والترغيب والترهيب للمنادي ٢/ ٥٧٢ وموارد الظمآن للهيئمي ١١٠٧ وكنز العمال (٤٣٧٢٥). وفي مراسيل أبي داوود ٢٠.

وقوله: «من غشنا فليس منا»(١) رواه مسلم في صحيحه.

وقوله: ٤المستشار مؤتمن ١(٢).

رواه أحمد وغيره. ومعناه: أن من أفضى إليك بسره وآمنك على ذات نفسه أن . جعلك بموضع نفسه، فيجب عليك أن لا تشير عليه إلا بما تراه صواباً، فإنه كالأمانة للرجل الذي لا يأمن على إيداع ماله إلا الثقة في نفسه، والسر الذي ربما كان في إذاعته تلف النفس أولى بأن لا يجعل إلا عند الموثوق به.

وقوله: «الندم توبه»(٣) رواه الطبراني في الكبير.

وقوله: «الدال على الخير كفاعله»(٤).

رواه العسكري وابن جميع، ومن طريقه المنذري عن ابن عباس في حديث مرفوع بلفظ: «وكل معروف صدقة والدال على الخير كفاعله والله يحب إخاثة اللهفان، والمعنى:

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الأيمان رقم الحديث (١٦٤) وأحمد بن حنبل في المسند ٩٨/٣ والدارمي ٢ / ٢٤٨ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٥٥ / ٥٥ وفي المستدرك للحاكم ٩٨/٣ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٩٨/١ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٥٧١ ومجمع الزوائد للهيثمي ٤٨/٧ و٧٩ وتفسير القرطبي ٣/ ٢٥٢ و٧/ ١٥٠ حلية الأولياء ٤١٨/٤ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ١١١ وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٢٤٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داوود في كتاب الأدب باب (١١٣ ـ ١١٤) رقم الحديث (٥١٢٨) وفي الترملي (٢٨٢٧ ـ ٢٨٢٣) وابن ماجه (٣٧٤٥ ـ ٣٧٤٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٢٧٤ وفي الدارمي ٢/٨٢٧ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١١٢/١ وفي المستدرك للحاكم ١٣١٤ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢١٩٠، ٥٩ وحلية الأولياء ٢/ ١٩٠ وفي كشف الخيار المختاء للعجلوني ٢/ ٢٠٠ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ٢/ ٢٦٠ وفي الدرر المنتثرة ١٤٢ وفي كن المحال (٩٤٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب (٣٠) رقم الحديث (٢٥٢) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٩٢/ و٢٧ و٢٣/٤ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١١/١٥٠ وفي المستدرك للحاكم ٢٤٣/٤ وفي مسند الحميدي ١٩٥١ وفي كشف الخفاء للعجلوني الحميدي ١٩٥١ وقي كشف الخفاء للعجلوني ١٥٥٦ وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (١٨١٦ ـ ١٨٤١ ـ ١٨٨٩ ـ ١٩٨٨) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١١/١٩٠ وحلية الأولياء ١/١٥٨ و١١/١٨٩ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ١٤٤١ و٤/١٢٩ وفي الكامل وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/٢٩٨.

<sup>(</sup>٤) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ٦/ ٢٣٠ و٢٧/١٧ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٦٦١ و٣/ ٢٢٣. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٦٦١ و٣/ ١١٥ وفي حلية و٣/ ١١٥ وفي أيتحاف السادة المتقين ١/ ١١٥ وفي الدر وفي حلية الأولياء ٦/ ٢٦٦ وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٤٨٠ وفي الدرر المنتثرة (٨٣٠) وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٢/ ٢٧٥ و٣/ ١١٤٥، و٥/ ١٧٤٤ وفي المغني لابن عراقي ١/ ١٢ والترغيب والترهيب للمنذري ١/ ١٢٠ وفي كنز العمال (١٣٠٥ ـ ١٦٠٥١).

أن من دلك على الخير وأرشدك إليه فنلته بإرشاده فكأنه فعل ذلك الخير.

وقوله: (حبك الشيء يعمى ويصم)(١).

رواه أبو داود والعسكري من حديث بقية بن الوليد، عن أبي بكر بن عبد الله بن أبي مريم عن خالد بن محمد الثقفي عن بلال بن أبي الدرداء عن أبيه مرفوعاً، ولم ينفرد به بقية بل توبع عليه. وابن أبي مريم ضعيف. وقد حكم الصغاني عليه بالوضع. وتعقبه العراقي وقال: إن ابن أبي مريم لم يتهمه أحد بكلب، ويكفينا سكوت أبي داود عليه، فليس بموضوع، بل ولا شديد الضعف، فهو حسن.

قال العسكري: أراد النبي غلا أن من الحب ما يعميك عن طريق الرشد، ويصمك عن استماع الحق، وأن الرجل إذا غلب الحب على قلبه ولم يكن له رادع من عقل أو دين أصمه حبه عن العذل وأعماه عن الرشد، ولذا قال بعض الشعراء:

وعين الرضى عن كل عيب كليلة ولكن عين السخط تبدي المساويا أشار إليه شيخنا في المقاصد الحسنة.

وقوله ﷺ: «العارية مؤداة والمنحة مردودة والدين مقضي والزعيم غارم» (٢). رواه الترمذي وأبو داود.

وقوله: «سبقك بها عكاشة»(٣) رواه البخاري.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داوود في كتاب الأدب باب (۱۱٦) رقم الحديث (۵۱۳۰) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ه/١٩٤ و ٦/ ٤٥٠ وفي مشكاة المصابيح حنبل ه/١٩٤ و ١٩٤ و وي مشكاة المصابيح للتبريزي ٩/ ١٨٤ و (٤٩٠٨) وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٤١٠ وتذكرة الموضوعات للقتني ١٩٩ وفي تنزيه الشريعة ١/ ٤٠٠ وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري ١٧٧ وكنز العمال (٤٤١٠٤) والمدرر المنتثرة ٧١ وفي الكامل لابن عدي ٢/ ٤٧٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داوود في كتاب البيوع باب (٨٨) رقم الحديث (٣٥٦٥) وفي الترمذي (١٢٦٥) وفي ابن ماجه (٣٩٦٠ ـ ٢٣٩٩) وفي مسند الإمام أحمد بن حبل ٢٧٧٥ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢٩٨٦ وفي المعجم الكبير للطبراني ٨٠١١ وفي مجمع الزوائد للهيشمي ١٤٥٤ وفي شرح السنة للبغري ٨٥١٠ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٩٥٦) وفي سنن الدارقطني (١٦٥) وفي حلية الأولياء ٩/٣٢ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢٧٧٢ وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري ٢٤٣ وكنز العمال (١٤٥٧٤ ـ ٢٩٨١٣ ـ ٢٩٨١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب الرقاق باب (٥٠) رقم الحديث (٦٥٤١ ـ ٢٥٤٢) وفي مسلم الإيمان باب (٩٤) رقم الحديث (٣٦٧ ـ ٣٦٧) وفي الترمذي (٣٤٤٦) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل الامام (٣٤٠ و٢٤٢٦ وفي الدارمي ٣٨/٢ وفي المستدرك للحاكم ٤٧٧/٥ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٠٢٠ و١٠١٨ وفي الحميم الزوائد للهيثمي ١٣/٤ وفي إتحاف السادة-

وقوله: اعجب ربك، (١). من كذا.

روي في عدة روايات عند البخاري وغيره. ومعناه كما قاله ابن الأثير: عظم ذلا، عنده وكبر لديه، أعلم الله أنه إنما يتعجب الآدمي من الشيء إذا عظم موقعه عنده وخنم، عليه سببه، فأخبرهم بما يعرفون ليعلموا موقع هذه الأشياء عنده.

وقيل معنى عجب ربك أي رضي وأثاب، فسماه عجباً مجازاً وليس بعجب في المحقيقة. والأول أوجه.

وقوله: اقتل صبراً) رواه غير واحد.

وقوله: «ليس المسؤول بأعلم من السائل»(٢)رواه مسلم وغيره.

وقوله: «ولا ترفع عصاك عن أهلك أدباً»(٣).

رواه أحمد، أي لا تدع تأديبهم وجمعهم على طاعة الله، يقال شق العصا، أي فارق الجماعة، وليس المراد. الضرب بالعصا، ولكنه جعله مثلًا، وقيل: لا تغفل عن أدبهم ومنعهم من الفساد، قاله ابن الأثير.

وقوله: ﴿إِنْ مَمَا يُنْبُتُ الرَّبِيعِ مَا يَقْتُلُ حَبَطًا أَوْ يُلُّمُ ۗ (٤).

رواه البخاري، وذكره ابن دريد وقال: إنه من الكلام الفرد الوجيز الذي لم يسبق

<sup>=</sup> المتقين ٤٢٤/٤ وفي شرح السنة للبغوي ٢٠٠٠/١٤ وفي الدر المنثور ٦/١٥٩ وفي الدرر المنتثرة للسيوطي ٩٥.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۷۹۸ ـ ۳۰۱۰). وفي إتحاف السادة المتقين ۲۲/۹. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۳۹۱۰) وفي شرح السنة للبغوي ۲۱/۱۷. وفي تفسير القرطبي ٥/٧١. وفي كنز العمال (۲۹۲۷).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الإيمان رقم الحديث (١) وفي سنن أبي داوود كتاب السنة باب (١٦) رقم الحديث (٢٩٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١/ ٥١ وفي صحيح البخاري كتاب الإيمان باب (٣٧) رقم الحديث (٥٠ ـ ٤٧٧٧) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٤/ ٣٢٥ وفي التمهيد لابن عبد البر ٩/ ٢٤٨ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢) وفي الترغيب والترهيب للمنذري ١٤٩/١ وفي إتحاف السادة المتقين ١/ ٥٠ وفي الدر المنثور ١/ ٢١٠ و٣/ ٢٩ وفي صحيح ابن خزيمة ١/ ٣٠٦٥ وفي موارد الظمآن للهيثمي ١٢ وفي كنز العمال (٣٨ ـ ٤٠ ـ ١٣٥٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسئده ٥/ ٢٣٨ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٠٥/١ و٨/ ١٠٦ و٣٩٢ أخرجه الأولياء ٧/ ٣٩٢ وفي المستدرك للحاكم ٤١/٤ وفي إتحاف السادة المتقين ٦/ ٣٩٢ وفي علل الحديث للرازي (١٢٥٤) وفي كنز العمال (٤٤٩٩٦).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب الزكاة باب (٤٧) رقم الحديث (١٤٦٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٩٨ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٣/ ١٩٨ والدر المنثور ٦/٨.

إلى معناه. أي كل ما أنبت الجدول، وإسناد الإنبات إليه مجاز، والمنبت في الحقيقة هو الله تعالى، وليست «من» للتبعيض، وحبطا: بفتح المهملة والموحدة والطاء المهملة أيضاً، وهو انتفاخ البطن من كثرة الأكل حتى ينتفخ فيموت، ويلم: بضم الياء، أي يقرب من الهلاك. وهو مثل للمنهمك في جمع الدنيا، المانع من إخراجها في وجهها.

وقوله ﷺ: «خير المال عين ساهرة لعين نائمة).

ومعناه: عين ماء تجري ليلاً ونهاراً وصاحبها نائم، فجعل دوام جريانها: سهراً لها. لها. وقوله: «خير مال المرء مهرة مأمورة أو سكة مأبورة»(١).

رواه أحمد والطبراني عن سويد بن هبيرة. ومعنى مأمورة: أي كثيرة النتاج، وسكة مأبورة: أي طريقة مصطفة من النخل، ومنه قيل للأزقة: سكة، والتأبير: تلقيح النخل. انتهى.

وقوله ﷺ: دمن أبطأ به عمله لم يسرع به نسبه (۲) رواه مسلم من حديث أبي هريرة.

وقوله: ازر **غباً، تزدد حباً**)(۲).

رواه البزار، والحارث بن أبي أسامة عن أبي هريرة مرفوعاً، وفي بعض أحاديث الباب، أنه قبل له: «يا أبا هريرة أين كنت أمس، قال: زرت ناساً من أهلي، فقال: «يا أبا هريرة زر فباً تزدد حباً».

وقوله: (إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم فسعوهم بأخلاقكم الله الما

<sup>(</sup>١) أعرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٤٦٨ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ٢٥٨ وفي فتح الباري ٨/ ٥٠٣.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود. كتاب العلم باب (۱) رقم الحديث (٣٦٤٣). وابن ماجه في المقدمة باب (۱۷)
 رقم الحديث (٢٢٥). وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٥٢. وفي موارد الظمآن للهيشمي (٧٨)
 وفي تفسير القرطبي ١/٨.

<sup>(</sup>٣)ذكره الحاكم في المستدرك ٣/ ٣٤٧، ٤/ ٣٣٠. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٧٥. وفي الترغيب والترهيب للمندري ٣٢٠/٣. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٦/٤. وفي إتحاف السادة المتقين ١/ ١٦٧. وفي المعجم الكبير للطبراني ١٩٢٠. وفي إر ١٦٢٠. وفي حلية الأولياء ٣/ ٢٣٢. وفي المدرر المنتثرة للسيوطي (٩١). وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (٢١٧٢). وفي المعلل المتناهية لابن الجوزي ٢/ ٣٥٧. وفي المطالب العالية لابن حجر (٢٥٧). وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر (٢٨٨٠ وفي كنز العمال (٢٤٧٨).

 <sup>(3)</sup> ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢٢. وفي فتح الباري ١٠/ ٥٦٢ وفي المطالب العالية لابن حجرت المواهب اللدنية/ج٢/ ٣٥

رواه أبو يعلى والبزار من طرق، أحدها حسن بلفظ : إنكم لن تسعوا الناس بأموالكم ولكن يسعهم منكم بسط الوجه وحسن الخلق.

وقوله: «الخلق الحسن يذيب الخطايا كما يذيب الماء الجليد، والخلق السيء يفسد العمل كما يفسد الخل العسل، (١٠)رواه الطبراني في الكبير والأوسط والبيهقي.

وقوله: «إن هذا الدين متين فأوخل فيه برفق، ولا تبغض إلى نفسك عبادة الله، فإن المنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى (٢).

رواه البزار والحاكم في علومه، والبيهقي في سننه، كلهم من طريق محمد بن سوقة عن محمد بن المنكدر عن جابر مرفوعاً.

وهو مما اختلف فيه على ابن سوقة في إرساله ووصله، وفي رفعه ووقفه، ثم في الصحابي، أهو جابر أو عائشة أو عمر. ورجع البخاري في تاريخه من حديث ابن المنكدر الإرسال، ومعناه: أنه بقي في طريقه عاجزاً عن مقصده، ولم يقض وطره، وقد أعطب ظهره.

والوغول: الدخول، فكأنه قال: إن هذا الدين مع كونه يسيراً سهلاً شديد، فبالغوا فيه بالعبادة، لكن اجعلوا تلك المبالغة مع رفق، فإن من بالغ بغير رفق وتكلف من العبادة فوق طاقته يوشك أن يمل حتى ينقطع عن الواجبات، فيكون مثله كمثل الذي يعسف الركاب ويحملها على السير على ما لا تطيق رجاء الإسراع، فينقطع ظهره، فلا هو الذي قطع الأرض التي أراد، ولا هو أبقى ظهره سالماً ينتفع به بعد ذلك.

وقوله ﷺ: قمن شاد هذا الدين غلبه».

رواه العسكري عن بريدة، وللبخاري من حديث معن بن محمد الغفاري عن سعيد المقبري عن أبي هريرة مرفوعاً: «إن الدين يسر، ولن يشاد الدين أحد إلا غلبه، فسددوا

<sup>= (</sup>٢٥٣٩). وفي إتحاف السادة المتقين ٦/ ٢٢٠ و٧/ ٣٢٠ ـ ٣٣٧. وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٣/ ٤٩.

<sup>(</sup>١) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ١٠/ ٣٨٨. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٢٤/٨. وفي الترغيب والترهيب للمندري ٣/ ٤١١. وفي كنز العمال (١٣٢ ٥ ـ ١٣٣٥).

<sup>(</sup>٢) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ١/ ٦٢. وفي فتح الباري ٣٥٩/١١ وفي السنن الكبرى للبيهةي ١٨/٣ درم الهيثمي في مجمع الزوائد ١/ ٦٢. وفي إتحاف السادة المتقين ٤/ ٢٦٤ و٦/ ٣٦٨. وفي الدر المنثور ١/ ٩٢. وفي التمهيد لابن عبد البر ١/ ١٩٥. وفي المغني للعراقي ٤/٧٧. وفي كنز العمال (٥٣٥٠ ـ ٥٣٥).

وقاربوا وبشروا واستعينوا بالغدوة والروحة وشيء من الدلجة و(١١).

وقوله: الكيس من دان نفسه وعمل لما بعد الموت. والعاجز من أتبع نفسه هواها وتمنى على الله الأمانى (٢٠).

رواه الحاكم عن شداد بن أوس، وقال: صحيح على شرط البخاري، وتعقبه اللهبي بأن فيه ابن أبي مريم وهو واه. وكذا رواه العسكري والقضاعي والترمذي وابن ماجه.

وقوله: «ما حاك في نفسك فدعه»(٣).

رواه الطبراني في الكبير من حديث أبي أمامة.

وقوله ﷺ: «تنكح المرأة لجمالها ومالها ودينها وحسبها فعليك بذات الدين تربت يداك (٤٠). متفق عليه من حديث أبى هريرة.

وقوله: «الشتاء ربيع المؤمن، قصر نهاره فصامه وطال ليله فقامه، (٥) رواه البيهقي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب الإيمان باب (۲۹) رقم الحديث (۳۹ ـ ۵۹۷۳ ـ ۹۶۳ ـ ۷۲۳۰) وفي إتحاف السادة المتقين ٦/ ٣٦٨ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۱۲٤٦) وفي جمع الجوامع للسيوطي (۵٤۸٤) وفي التمهيد لابن عبد البر ٥/ ١٢١ وفي كنز العمال (۵۶۲۳).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب (٣١) رقم الحديث (٢٦٠٤) وفي الترمذي كتاب القيامة باب (٢٥) رقم الحديث (٢٤٠٩) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٧٤٤ وفي فتح الباري ٢٨/٩ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٣/ ٣٦٩ وفي المستدرك للحاكم ٢/٥١ و٤/ ٢٥١ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٥٨/٧ و ٣٤١ وفي إتحاف السادة المتقين ٤/ ٤٤ و٨/ ٤٢٨ وفي شرح السنة للبغوي ١٨٨/١ وفي المعجم الصغير للطبراني ٢/ ٣٦ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٢٨٩) وفي الترفيب والترهيب للمنذري ٤/ ٢٥٢ وفي حلية الأولياء ٢/ ٢٦٧ و٨/ ١٧٤ وكشف الخفاء للعجلوني ١٢/ ١٩٤ وفي الدرر المنتثرة للسيوطي (١٧٧).

<sup>(</sup>٣) ذكره السيوطي في الدر المنثور ٢/ ٢٥٥ وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/ ١٣٨. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٧/ ٢٩٨ وفي إتحاف السادة المتقين ٧/ ٢٩٨ وفي مصنف عبد الرزاق (٢٠١٠٤).

<sup>(3)</sup> أخرجه أبن ماجه. كتاب النكاح باب (٢) رقم الحديث (١٨٥٨) وفي البخاري. كتاب النكاح باب (٢) رقم الحديث (١٨٥٨) وفي البخاري. كتاب النكاح باب (١٦) رقم الحديث (٥٠٩٠). والنسائي. كتاب النكاح باب (١٣). وفي صحيح مسلم كتاب الرضاع رقم الحديث (٥٣) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢ / ٤٨٤. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧٩/٧. وفي إتحاف السادة المتقين ٥/ ٣٤٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٠٨٤) وفي حلية الأولياء ٨/ ٣٨٣. وفي الترغيب والترهيب للمنلدي ٣/ ٤٥ وفي سنن الدارقطني ٣/ ٣٠٣ رقم الحديث (٢١٣). وفي المطالب العالية لابن حجر (١٥٧٠) وفي شرح السنة للبغوي ٩/٨ وفي المغني للعراقي ٢/ ٣٩. وفي اللر المتثور ١/ ٢٥٧. وفي سنن سعيد ابن منصور (٢٠٥). وفي كنز العمال (٤٤٥٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٣/ ٧٥. وفي السنن الكبرى للبيهتي ٢٩٧/١. وفي مجمع=

وأحمد وأبو نعيم مختصراً، والعسكري بتمامه، كلهم من حديث دراج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد، وله شواهد.

وإنما كان الشتاء ربيع المؤمن لأنه يرتع فيه في بساتين الطاعات، ويسرح في ميادين العبادات، ويتنزه قلبه في رياض الأعمال الميسرة فيه من الطاعات، فإن المؤمن يقدر على صيام نهاره من غير مشقة ولا كلفة ولا يحصل له جوع ولا عطش، فإن نهاره قصير بارد فلا يحصل فيه مشقة الصيام.

وقوله: «القناعة مال لا ينفد وكنز لا يفني ١٥٠٠).

رواه الطبراني في الأوسط من حديث المنكدر بن محمد بن المنكدر عن أبيه عن جابر، والقضاعي يدون: «وكنز لا يفني» عن أنس.

وفي القناعة أحاديث كثيرة، ولو لم يكن في القنع إلا التمتع بالعز لكفى صاحبه، وكان من دعائه ﷺ: «اللهم قنعني بما رزقتني (٢) وأنشد بعضهم:

ما ذاق طعم الغنبى من لا قنوع له ولن تسرى قانعاً ما عاش مفتقراً وقوله ي الغنبى من استخار ولا ندم من استشار، ولا عال من اقتصد (٣) رواه الطبراني في معجمه الأوسط من حديث أنس.

وقوله ﷺ: «الاقتصاد في النفقة نصف المعيشة، والتودد إلى الناس نصف العقل، وحسن السؤال نصف العلم»(٤).

<sup>=</sup> الزوائد للهيثمي ٣/٠٠٠ وفي حلية الأولياء ٥/ ٢٢٤. وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ١٣١٣ وفي الاوائد للهيثمي الخفاء للمنترة (٩٧) وفي الكامل في الضعفاء لابن عدى ٣/ ٨٠٦. وفي كنز العمال (٩٧٠ - ٣٥٢٠).

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ١٥١. وفي الدر المنثور ٤/ ١٣٠ وفي أمالي الشجري ١٩٨/٢. وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٤/ ١٥٠ وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (١٨١٣). وفي الفتيه والمتفقه للخطيب البغدادي ٢/ ٤٩. وفي الترغيب والترهيب للمندري ١/ ٥٩٠.

<sup>(</sup>٢) ذكره الحاكم في النستدرك ١/٠٥١ و٢/٣٥٦ ومر ٣٥٦. وفي الدر المنثور ٤/ ١٣٠ وفي تاريخ جرجان للسهمي (٩١). وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/١٥١. وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (٢٠٥٢). وفي تلوفيص الحبير لابن حجر ٢/ ٢٤٨. وفي جمع الجوامع للسيوطي (٢٠٥٠).

<sup>(</sup>٣) ذكره الطبراني في المعجم الصغير ٢/ ٧٨. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٢٠٠. وفي فتح الباري (٢/ ١٨٠ وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٣/ ٥٤. وفي مجمع الزوائد للهيشمي ٢/ ٢٨٠ و (٨ ٢٦٠ وفي الحجاف السادة المتقين للزبيدي ٨/ ١٦٤ والأسرار المرفوعة لعلي القاري (١٩٥). والدر المرفوع لعلي القاري (١٩٥). ١٣٤٤.

<sup>(</sup>٤) ذكره التبريزي في مشكاة المصابيح (٧٠ ٥٠) وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ٦١ وفي مجمعـــ

رواه البيهةي في الشعب، والعسكري في الأمثال، وابن السني (١) والديلمي من طريقه والقضاعي كلهم من حديث نافع عن ابن عمر مرفوعاً. وضعفه البيهةي، لكن له شاهد عند العسكري من حديث خلاد بن عيسى عن ثابت عن أنس رفعه: «الاقتصاد نصف العيش، وحسن الخلق نصف الدين». وكذا أخرجه الطبراني وابن لال. ومن شواهده أيضاً: ما للعسكري عن أنس رفعه: «السؤال نصف العلم، والرفق نصف المعيشة، وما عال امرؤ في اقتصاد» وللديلمي من حديث أبي أمامة رفعه: «السؤال نصف العلم والرفق نصف العلم والرفق نصف

وفي صحيح ابن حبان من حديث طويل عن أبي ذر أن النبي على قال له: «يا أبا ذر، لا عقل كالتدبير، ولا ورع كالكف، ولا حسب كحسن الخلق، وهذا اللفظ عند البيهقي في الشعب. وله أيضاً وللعسكري عن علي مرفوعاً: «التودد نصف الدين، وما عال امرؤ قط على اقتصاد» (٢) أي: ما افتقر من أنفق قصداً ولم يجاوزه إلى الإسراف.

وقوله ﷺ: «المؤمن من أمنه الناس»(٣). رواه الترمذي.

وقوله: «المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده، والمهاجر من هجر ما حرم الله الله عن ابن عمرو، به مرفوعاً، وعن أبي موسى، ومسلم عن جابر.

الزوائد للهيثمي ١/ ١٦٠ والدر المنثور للسيوطي ١٧٨/٤. وكشف الخفاء للعجلوني ١٧٩/١. وعلل الحديث للرازي (٢٣٥٤). وميزان الإعتدال (٨٣٩٩). ولسان الميزان لابن حجر ١٣٤/٤ وحمل الحديث للرازي (٢٣٥٤).

<sup>(</sup>١) بعو أحمد بن محمد بن إسحاق بن ابراهيم بن اسباط الدينوري أبو بكر ابن السني (٢٨٤ ـ ٣٦٤ هـ). محدث من تلاميد النسائي الأعلام ١/ ٢٠٩ . طبقات الشافعية ٢/ ٩٦ . وشدرات اللهب ٣/ ٤٧ .

<sup>(</sup>٢).ذكره السيوطي في الدر المنثور ٦/٢٤٣. وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/١٨٠. وفي إتحاف السادة المتقين ٨/١٦٤ و١٦٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي. كتاب الإيمان باب (١٢) رقم الحديث (٢٦٢٧) وابن ماجه رقم الحديث (٢٩٣٤) وفي النسائي. كتاب الإيمان باب (٨). وفي مسئد الإمام أحمد بن حنيل ٢/ ٣٧٩ و٣/ ١٥٤ و٣/ ٢٢ وفي المستدرك للحاكم ١١٤/. وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٢٥٤. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١/ ٤٥ و٣/ ٢٦٨. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٤٠٨. وفي الترخيب والترهيب للمنذري ٣/ ٣٥٣. وفي المغني للعراقي ٢/ ١٩٢ وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢٦). وفي التمهيد لابن عبد البر ٤/ ٢٤٤. وفي كنز العمال (٧٤٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري كتاب الرقاق باب (٢٦) رقم الحديث (٦٤٨٤) والترمذي كتاب الإيمان باب (١٢) رقم الحديث (٦٤٨٤) وفي صحيح مسلم كتاب الإيمان رقم الحديث (٦٥ ـ ٢٩) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٢/٣٦١ و١٩٥ و٢٠٥ و٢١٢ و٣/١٥٤ وفي سنن الدارمي ٢/٠٠٠ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٨٧/١٠ وفي مسئد الحميدي ٢/١٧١ رقم.

وقوله: «قلة العيال أحد اليسارين» (١).

رواه صاحب مسند الفردوس لفظه: «التدبير نصف المعيشة، والتودد نصف العقل والهم نصف الهرم، وقلة العيال أحد اليسارين»,

وقوله ﷺ: ﴿أَدُ الْأُمَانَةُ إِلَى مِنْ ائتَمِنْكُ وِلاَ تَخُنُ مِنْ خَانْكُ ۗ (٢).

رواه أبو داود والترمذي من رواية شريك وقيس بن الربيع، كلاهما عن أبي صالح والحارث من رواية الحسن، كلاهما عن أبي هريرة. وقال الترمذي: حديث حسن غريب، وأخرجه الدارمي في مسنده، والدارقطني والحاكم وقال: إنه صحيح على شرط مسلم، ولكن أعله ابن حزم وكذا ابن القطان والبيهقي. وقال أبو حاتم: إنه منكر، وقال الشافعي: إنه ليس بثابت عند أهله. وقال أحمد: هذا حديث باطل لا أعرفه عن النبي من وجه صحيح. قال شيخنا لكن بانضمامها يقوى الحديث. انتهى.

وقوله: «الرضاع يغير الطباع» (٣) رواه أبو الشيخ من حديث ابن عمر.

وقوله ﷺ: الا إيمان لمن لا أمانة له ولا دين لمن لا عهد لها(٤). رواه أحمد وأبو

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي كتاب البيوع باب (۲۸) رقم الحديث (١٢٦٤) وفي أبي داود كتاب البيوع باب (۲۹) رقم الحديث (٣٥٣ ـ ٣٥٣٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٤١٤. وفي سنن الدارقطني ٣/ ٢٥٥ وفي المعجم الكبير للطبراني ١/ ٢٣٤ و٨/ ١٥٠. والمعجم الصغير للطبراني ١/ ١٧١. والسنن الكبرى للبيهقي ١/ ٢٧١. والمستدرك للحاكم ٢/ ٤٦. ومشكاة المصابيح للتبريزي والسنن الكبرى للبيهقي ١/ ٢٧١. والمستدرك للحاكم ٢/ ٢٤. ومشكاة المصابيح للتبريزي (٣٩٤) ومجمع الزوائد للهيثمي ٤/ ١٤٥٠. ولسان الميزان لابن حجر ٤/ ٢٣٧. وميزان الإعتدال (٢٠٢٤). وكشف الخفاء للعجلوني ١/ ٢٥٠. وحلية الأولياء ٢/ ١٣٧ وفي شرح السنة للبغوي (٢٠٠١). والدر المنثور ٢/ ١٧٥. والتاريخ الكبير للبخاري ٤/ ٣٦٠. والعلل المتناهية لإبن الجوزي ٢/ ٢٠٠ وكنز العمال (٩٤٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١٩١١. وفي مسند شهاب (٣٥) والأحكام النبوية في الصناعة الطبية للكحال ٢/ ٢٢ وفي كنز العمال (١٥٦٥٣).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد بن حُنبل في مسئله ٣/ ١٣٥ و١٥٤ و٢١٠ و٢٥١. وفي المعجم الكبير للطبراني يه

يعلى في مسنديهما، والبيهقي في الشعب عن أنس.

وقوله: «النساء حبائل الشيطان»(١) رواه في مسند الفردوس عن عقبة بن عامر. وقوله ﷺ: «حسن العهد من الإيمان)(٢).

رواه الحاكم في مستدركه (عن عائشة قالت: جاءت عجوز إلى النبي على وهو عندي فقال لها دمن أنت؟ فقالت: جثامة المزينة قال: دأنت حسانة، كيف أنتم، كيف حالكم، كيف كنتم بعدنا قالت: بخير بأبي أنت وأمي، فلما خرجت قلت: يا رسول الله، تقبل على هذه العجوز هذا الإقبال؟ قال: دإنها كانت تأتينا زمن خديجة، وإن حسن المهد من الإيمان (٣) وقال: إنه صحيح على شرط الشيخين وليس له علة.

وقوله 瓣: الخمر جماع الإثما(؛).

وقوله ﷺ: «جمال الرجل فصاحة لسانه» (٥٠).

رواه القضاعي من حديث الأوزاعي والعسكري من حديث المنكدر بن محمد بن المنكدر، كلاهما عن محمد بن المنكدر، عن جابر مرفوعاً. وأخرجه أيضاً الخطيب وابن طاهر، وفي إسناده أحمد بن عبد الرحمن بن الجارود الرقي والديلمي من حديث جابر رفعه: «الجمال صواب المقال، والكمال حسن الفعال بالصدق».

٨ ١٣٠٠. ومجمع الزوائد للهيثمي ١٩٦١. وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/١١ و٢/١٧٠. وكشف المخفاء للمجلوني ٢/٥٥١ وفي التمهيد لابن عبد البر ١٥٥٨، وشرح السنة للبغوي ١٥٥١، وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٥) وتاريخ جرجان للسهمي (١٠٥). وفي حلية الأولياء ٣/ ٢٢٠. والترفيب والترهيب للمندري (٢٤١) وفي موارد الظمآن للهيثمي (٤٧) وكنز العمال (٥٠٠٣).

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٣٦٪. في الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٢٥. وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ٢٨٠ وفي الترفيب والترهيب للمنذري ٣/ ٢٥٧. وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٣/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في الدر المشور ١/ ٤٢. وفي التاريخ الكبير للبخاري ١/ ٣١٥ وفي الدرر المنتثرة للسيوطي (٧٤) وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٤١٤ و٤٣١. وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري (١٨٢). وفي كنز العمال (١٠٩٣٧)

<sup>(</sup>٣)ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٦/ ٢٣٠. وفي أمالي الشجري ٢/ ١٥٢. وفي الجامع الكبير ٢/ ١٥٢. وفي مسند شهاب (٧٤٧). وفي كنز العمال (٣٤٣٤٤).

<sup>(</sup>٤) ذكره السيوطي في الدر المنثور ٢/ ٢٢٥. وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٢٦٠. وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٨/ ٥٤١. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢١٢٥). وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٣/ ٢٥٧.

<sup>(</sup>٥) ذكره العجلوني في كشف الحَّفاء ٣٩٩/١. وفي تذكرة الموضوعات للفتني (٢٠٤). وفي كنز العمال (٢٨٧٧).

وعد. العسكري من حديث العباس: قلت يا نبي الله ما الجمال في الرجل: قال الفصاحة المانه».

وقراه رُولِيجُ: «منهومان لا يشبعان طالب علم وطالب دنياه (١).

رواه الما الني الني الخبير والقضاعي عن ابن مسعود، وهو عند البيهةي في المدخل: عن القاسم قال: قال ابن مسعود: منهومان لا يشبعان طالب علم وصاحب الدنيا. ولا يستويان، أما صاحب الدنيا فيتمادى في الطغيان، وأما صاحب العلم فيزداد من رضى الرحمن. وقال: إنه موقوف منقطع، وكذا رواه البزار والعسكري وغيرهما وبمجموعها يتقوى، وإن كانت مفرداته ضعيفة، والله أعلم.

وقوله ﷺ: «لا فقر أشد من الجهل، ولا مال أكثر من العقل، ولا وحشة أشد من العجب، (٢) رواه ابن ماجه.

وقوله ﷺ: ( اللذنب لا ينسى، والبر لا يبلى، والديبان لا يموت، فكن كما شئت)(٢) رواه في مسند الفردوس عن ابن عمر.

وقوله ﷺ: (ما جمع شيء إلى شيء أحسن من حلم إلى علم)(؛).

رواه العسكري في الأمثال من حديث جعفر بن محمد عن أبيه عن علي بن الحسين عن أبيه عن علي مرفوعاً بزيادة: «وأفضل الإيمان التحبب إلى الناس، ثلاث من لم تكن فيه فليس مني ولا من الله، حلم يرد به جهل الجاهل، وحسن خلق يعيش به في الناس، عفا رجل عن مظلمة إلا زاده الله تعالى بها عزاً».

وعنده أيضاً من حديث جابر مرفوعاً: «ما أوى شيء إلى شيء أحسن من حلم إلى علم، وصاحب العلم غرثان إلى حلم».

<sup>(</sup>١) ذكره الحاكم في المستدرك ١/ ٩٢. وفي المعجم الكبير للطبراني ١٥٨/١٠. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢٨/١٠. وفي تذكرة الموضوعات للعجلوني ٢٤٣٠. وفي تذكرة الموضوعات للعجلوني ٢٤١٠) وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري (٩٥) وفي العلل المتناهية لابن الجوري ١٨٢١، و٨٨. والدرر المنترة للسيوطي (٦٦١) وفي تفسير ابن كثير ٨/ ٤٥٩. وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٣/ ٢٣٢ و٤٧٤. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٦٠) وفي مجمع الزوائد للهيشمي ١/ ١٣٥. وفي كنز العمال (٢٨٩٣ ـ ٢٨٩٣٣ ـ ٢٨٩٣٣).

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ٣/ ٢٨. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٤٩٩. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٠/ ٢٨٣. وفي حلية الأولياء ٢/ ٣٦. وفي البداية والنهاية لابن كثير ٨/ ٤١. وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر ٤/ ٢٢١. وفي كنز العمال (٤٤١٣٥ ـ ٤٤٢٣٧ ـ ٤٤٣٨٩).

<sup>(</sup>٣) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ١٨٣ .

٤٤) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٤١٦ و٤١٧ و٤٥٩. وفي مجمع الزوائد للهيشمي ١/ ١٢١.

وقوله ﷺ: دالتمسوا الرزق في خبايا الأرض، (١٠).

رواه في جزء ب ي ب ي (٢) عن ابن أبي شريح والمراد الزرع، وأنشدوا:

تتبع خبايا الأرض وادع مليكها لعلك يوما أن تجاب فترزقا

وقوله ﷺ: اكن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل وعد نفسك في أهل القبورا (٣) رواه البيهقي في الشعب والعسكري من حديث ابن عمر مرفوعاً: وأخرجه البخاري والترمذي وغيرهم.

وقوله ﷺ: «صنائع المعروف تقي مصارع السوء، وصدقة السر تطفىء غضب الرب، وصلة الرحم تزيد في العمر» (٤٠). خرج الطبراني في الكبير بسند حسن.

وقول ﷺ: «العفو لا يزيد العبد إلا عزاً، والتواضع لا يزيده إلا رفعة. وما نقص مال من صدقة»(٥٠).

وروى مسلم: «ما نقصت صدقة من مال، وما زاد الله عبداً بعفو إلا عزاً، وما تواضع أحد لله إلا رفعه الله الله (٢٠).

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/٣٠٣. وفي كنز العمال (٩٣٠٣).

<sup>(</sup>٢) كذا بخط المصنف مقطع الحروف وهي بنت عبد الصمد بن علي بن محمد الهرثمية وجزؤها من عوالى الأجزاء.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب الرقاق باب (٣) رقم الحديث (٢٤١٦). وفي الترمذي رقم الحديث (٢٣٣٣). . وفي سنن ابن ماجه (٤١١٤) وفي شرح السنة للبغوي ٢٣١/١٤. وفي إتحاف السادة المتقين ١٨٤٦، وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٩٩/١٧ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٧٤٥). وفي التاريخ الصغير للطبراني ١/٠٣. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/١٩٤، وفي حلية الأولياء ١٩٤١، وهي الزهد لابن المبارك (٥). وفي آمالي الشجري ٢/١٩٠، وفي تهذيب تاريخ ابن صاكر ٥/١٧٤. وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٤/٢٥ و٢/٢٧٤. وفي الدر المتؤرر للسيوطي ٢/٢٨،

<sup>(</sup>٤) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ٨/٣١٢. وفي الدر المنثور للسيوطي ١/٣٥٤ و٣/٢٥٦. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٣/١٥١ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/٢٦ و٤٧. وفي الترغيب والترهيب للمندري ٢/ ٣٠ وفي مسند شهاب (١٠١ ــ ٢٠١) وفي كنز العمال (١٥٩٦٥ ــ ١٥٩٦٦ ــ ١٥٩٧٣).

<sup>(</sup>٥) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٩/٨ و٣٥٣.

<sup>(</sup>٦) أخرجه الترمدي. كتاب البر والصلة باب (٣٢) وقم التحديث (٢٠٢٩) وفي صحيح مسلم. كتاب البر والصلة رقم الحديث (٢٠١ وفي سنن الدارمي. والصلة رقم الحديث (٣٦) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢٠٥٠ / ٣٥٠ ـ ٣٨٦. وفي سنن الدارمي. كتاب الزكاة رقم الحديث (٣٤) وفي المعجم الكبير للطبراني ٢١/٥٠١. وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ١١٠ وفي ١٢٣ وفي مجمع الزوائد للهيئمي ٣/ ١١٠ وفي الترخيب والترهيب للمنذري ٢/٥، ٣/ ٣٠٠ وفي كنز العمال (١٥٧٦٧).

وروى القضاعي عن أبي سلمة عن أم سلمة مرفوعاً: «ما نقص مال من صدقة ولا . عنها رجل عن مظلمة إلا زاده الله تعالى بها عزاً».

وروى الديلمي من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «والذي نفس محمد بيده لا ينقص مال من صدقة» رواه الترمذي وقال حسن صحيح.

وقوله ﷺ: «اللهم إني أعوذك من شر سمعي، ومن شر بصري، ومن شر لساني، ومن شر منيي، (١) أخرجه أبو داود في جامعه والحاكم في مستدركه عن شكل.

وقوله ﷺ: «اللهم إني أعوذ بك من شر فتنة الغنى»(٢) رواه الترمذي والنسائي وأبو داود وابن ماجه.

وقوله ﷺ: «إن الدنيا عرض حاضر يأكل منها البر والفاجر، وإن الآخرة وعد صادق يحكم فيها ملك عادل قادر، يحق فيها الحق ويبطل الباطل، فكونوا أبناء الآخرة ولا تكونوا أبناء الدنيا. فإن كل أم يتبعها ولدها»(٢) رواه أبو نعيم في الحلية من حديث شداد.

وقوله ﷺ: «أخسر الناس صفقة من أذهب آخرته بدنيا غيره» (٤). وعند ابن النجار من حديث عبد الله بن عامر بن ربيعة عن أبيه وهو مما بيض له الديلمي: «أخسر الناس صفقة رجل أخلق يديه في آماله ولم تساعده الأيام على أمنيته، فخرج من الدنيا بغير زاد وقدم على الله بغير حجة».

وقوله ﷺ: (إن من كنوز البر كتمان المصائب)

وقوله ﷺ: داليمين حنث أو ندم).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري. كتاب الدعوات باب (٣٩) رقم الحديث (٦٣٦٨) وفي صحيح مسلم كتاب الذكر رقم الحديث (٤٩) وفي الترمذي كتاب الدعوات باب (٧٦) رقم الحديث (٣٤٩٥). وابن ماجه. كتاب الدعاء باب (٣) رقم الحديث (٣٨٣٨). وفي أمالي الشجري ٢/ ٢١١.

<sup>(</sup>٣) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ٣/ ٢١٦ وفي مسند الشالهعي (٦٧) وفي ميزان الإعتدال (٣٢٠٨).

<sup>(</sup>٤) ذكره السيوطي في جمع الجوامع (٨٣١).

رواه أبو يعلى وابن ماجه إلا أنه قال: (إنما الحلف،(١).

وقُوله ﷺ لأبي هريرة (جف القلم بما أنت لاق،(<sup>1)</sup>.

قال صاحب فتح المنة بشرح الأخبار لمحيي السنة: هو كناية عن جريان القلم بالمقادير وإمضائها والفراغ منها، فإن الفراغ بعد الشروع يستلزم جفاف القلم عن مداده، فهو من إطلاق اللازم على الملزوم، وهذا اللفظ لم يوجد في كلام العرب، بل هو من الألفاظ التي لم يهتد إليها البلغاء، بل اقتضتها الفصاحة النبوية.

وقوله ﷺ: «اليوم الرهان وغداً السباق والغاية الجنة والهالك من دخل النار»(°).

وقوله ﷺ: «من ضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه ضمنت له على الله المعنة» (٦٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في كتاب الكفارات باب (٥) رقم الحديث (٢١٠٣) وفي كشف الخفاء للعجلوني ١٧/١ و١٧٨ و ٥ مصند الشهاب (١١٢٩) وفي موارد الظمآن للهيثمي (١١٧٥) وفي الترخيب والترهيب للمندري ٢/ ٨٧ وفي المعجم الصغير للطبراني ٢/ ١١٢ وفي ميزان الإعتدال (١١٧٩) وفي كنز العمال (٢٩٣٩).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي كتاب صفة القيامة باب (٥٤) رقم الحديث (٢٠٠٦) وفي شرح السنة للبغوي ١٤١/ ١٤١ وفي اللّالىء المصنوعة للسيوطي ٢٢٨/٢ وفي الدرر المنتثرة (١٧٨) وفي إتحاف السادة المتقين ٨/ ٥٣ وفي تذكرة الموضوعات لابن القيسراني (٩٥٤) وكشف الخفاء للعجلوني ٢٩٨/١ وفي الفوائد المجموعة للشوكاني (٢٦٥) وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ٣٦٩ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢١١) وفي الحاوي للفتاوي ١/ ٥٥٦ وحلية الأولياء ٥/ ١٨٦ وفي تذكرة الموضوعات للفتنى ٢١٧ وفي المعنى للعراقي ٣/ ١٨٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي كتاب القيامة باب (٥٣) رقم الحديث (٢٥٠٥) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٨٠٥) وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٣٥٥ وفي شرح السنة للبغوي ١٤٠/١٣ وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٤٠) وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ٢٩٥ وفي الترغيب والترهيب للمنلري ٣٨٠/٣ وفي الله وفي الله وفي المحذوعة للسيوطي ٢/ ١٥٠ وفي الموضوعات لابن الجوزي ٨٢./٨ وفي المغني للعراقي ٣/ ١٢٨ وفي إتحاف السادة المتقين ٧/ ١٥٠ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٢/ ١٨٨ .

 <sup>(3)</sup> أخرجه البخاري كتاب القدر باب (٢) رقم الحديث (٦٥٩٦ ـ ٧٥٥١) وفي فتح الباري ٢٠١/١١ وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٣٩٣/١.

<sup>(</sup>٥) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ١١٩/١٢ .

<sup>(</sup>٦) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ١٠/ ٣٠٠ وفي كنز العمال (٤٣٢٠٥).

رواه جماعة، منهم العسكري عن جابر، وفي البخاري والترمذي عن سهل بن سعد بلفظ: «من يضمن لي ما بين لحييه وما بين رجليه أضمن له الجنة». والمراد بما بين لحييه: اللسان وما يأتي به النطق، وما بين رجليه: الفرج، وقال الداودي: المراد بما بين اللحيين: الفم، فيتناول الأقوال والأكل والشرب وسائر ما يأتي بالفم.

وفي لفظ: «من توكل لي ما بين فقميه ورجليه أتوكل له بالجنة». والفقم: بالضم والفتح: اللحي.

وفي لفظ آخر: «من تكفل لي تكفلت له».

وللديلمي ـ بسند ضعيف ـ عن أنس رفعه: «من وُقي شر قبقبه وذبذبه ولقلقه وجبت له الجنة» ولفظ الإحياء: وقي يعني البطن من القبقبة، وهو صوت يسمع في البطن، وكأنها حكاية ذلك الصوت، ويجوز أن يكون كناية عن أكل الحرام وشبهه، والذكر واللسان.

فهذا وأشباهه، مما يعسر استقصاؤه. يدلك على ذلك أنه ﷺ قد رقى من الفصاحة وجوامع الكلم درجة لا يقاس بها غيره، وحاز مرتبة لا يقدر فيها قدره صلى الله عليه وسلم.

ومما عد من وجوه بلاغته: ما ذكر أنه جمع متفرقات الشرائع وقواعد الإسلام في أربعة أحاديث وهي:

حديث ﴿إنما الأعمال بالنيةِ ؛ رواه الشيخان.

وحديث «الحلال بين والحرام بين)(١) رواه مسلم.

وحديث البينة على المدعى واليمين على من أنكر الال).

وحديث الا يكمل إيمان المرء حتى يحب لأخيه ما يحب لنفسه، (٣) رواه الشيخان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب المساقاة رقم الحديث (۱۰۸) والترمذي (۱۲۰۵) وفي مشكل الآثار للطحاري ۱/ ۳۲۶ وفي إتحاف السادة المتقين ۱/ ٥ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۲۷٦۲) وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٤٥٤ وفي مسند أبي حنيفة (۱۲۰) وفي التمهيد لابن عبد البر ٩/ ٢٠١ وفي الكامل لابن عدي ١٦٢٩/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي كتاب الأحكام باب (۱۲) رقم الحديث (۱۳٤۱) وفي السنن الكبرى للبيهةي ٨/ ٢٧٩ وفي شرح السنة للبغوي ١٠١/١٠ وفي المطالب العالية لابن حجر (۱۲۳٠) وفي تلخيص الحبير لابن حجر ٤/ ٣٩ و٢٠٨ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٧٦٩) وفي نصب الراية للزيلعي ٤/ ٩٥ وفي سنن الدارقطني ٤/ ١٥٧ وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٣٤٢ وفي جمع الجوامع للسيوطي (١٠٣٧) وفي كنز العمال (١٥٢٨ ـ ١٥٢٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب الإيمان باب (٧) رقم الحديث (١٣) بلفظ: «لا يؤمن أحدكم» وفي مسلم =

فالحديث الأول: يشتمل على ربع العبادات.

والثاني: على ربع المعاملات.

والثالث: على ربع الحكومات وفصل الخصومات.

والرابع: على ربع الآداب والمناصفات ويدخل تحته التحديز من الجنايات. قاله ابن المنير.

ومما عدَّ أيضاً من أنواع بلاغته كلامه هم على ذي لغة بليغة بلغته انساعاً في الفصاحة، واستحداثاً للألفة، فكان هم يخاطب أهل الحضر وبكلام ألين من الدهن وأرق من المزن، ويخاطب أهل البدو بكلام أرسى من الهضب وأرهف من العضب.

فانظر إلى دعائه لأهل المدينة وقد سألوه ذلك فقال: «اللهم بارك لهم في مكيالهم وبارك لهم في مكيالهم وبارك لهم في صاحهم ومدهم<sup>(۱)</sup> وفي حليث آخر: «اللهم بارك لنا في تمرنا وبارك لنا في مدينتنا، وبارك لنا في صاحنا، وبارك لنا في مدنا. اللهم إني أدعوك للمدينة بمثل ما دحاك إبراهيم لمكة ومثله معه».

ثم انظر دعاءه لبني نهد وقد وفدوا عليه في جملة الوفود، فقام طهفة بن رهم النهدي يشكو المجدب فقال: أتيناك يا رسول الله من غورى تهامة، بأكوار الميس، ترتمي بنا العبس، نستحلب الصبير، ونستخلب الخبير، ونستعضد البرير، ونستخيل الرهام، ونستجيل الجهام، من أرض غائلة النطا، غليطة الوطا، قد نشف المدهن، ويبس المجعثن، وسقط الأملوج، ومات العسلوج، وهلك الهدي، ومات الودي، برئنا إليك يا رسول الله من الوثن والعنن وما يحدث الزمن، لنا دعوة السلام وشريعة الإسلام، ما طمى البحر وقام تعار، ولنا نعم همل، أغفال ما تبل ببلال، ووقير كثير الرسل، قليل الرسل، أصابتها سنية حمراء مؤزلة، وليس لها علل ولا نهل.

<sup>=</sup> كتاب الإيمان باب (١٧) رقم الحديث (١٧) وفي الترمذي (٢٥١٥) وفي النسائي ١١٥/٨ و ١٢٥ و و٢٥ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ١٧٦ وفي سنن الدارمي ٢/ ٣٠٧ وفي إتحاف السادة المتقين. ٦/ ٢٩١ و٧/ ٣٥٨ و ٥٣٠ وفي شرح السنة للبغوي ٢١/ ٦٠ وفي مسند أبي عوانة ٢٣/١ والترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٥٧٨ وفي كنز العمال (٩٤ ـ ٩٦) وفي ابن ماجه (٦٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب البيوع بآب (۵۳) رقم الحديث (۲۱۳۰ ــ ۲۷۱۳ ــ ۲۷۳۱) وفي مسلم كتاب المحج رقم الحديث (۲۱۳۰) وفي مسن الدارمي الحج رقم الحديث (۲۱۳ ــ ۲۵۱۵) وفي مسن الدارمي ٢/٧٥٧ وفي موطأ الإمام مالك رقم الحديث (۸۸۵) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/٤٠٦ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٩٦٩٩) وفي التمهيد لابن عبد البر ٢٧٨/١ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٢٧٨٧ وفي كنز العمال (٣٤٨٧٦).

فقال لهم رسول الله ﷺ: «اللهم بارك لهم في محصنها ومخضها ومذقها، وابعث راعيها في الدثر بيانع الثمر، وافجر له الثمد، وبارك له في المال والولد، من أقام الصلاة كان مسلماً، ومن آتى الزكاة كان محسناً، ومن شهد أن لا إله إلا الله كان مخلصاً، لكم يا بني نهد ودائع الشرك، ووضائع الملك، لا تلطط في الزكاة، ولا تلحد في الحياة، ولا تتثاقل عن الصلاة، (١).

ثم كتب معه كتاباً إلى بني نهد: «بسم الله الرحمن الرحيم: من محمد رسول الله إلى بني نهد بن زيد، السلام على من آمن بالله عز وجل ورسوله، لكم يا بني نهد في الوظيفة الفريضة، ولكم الفارض والفريش، وذو العنان الركوب، والفلو الضبيس، لا يمنع سرحكم، لا يعضد طلحكم، ولا يحبس دركم ما لم تضمروا الإماق، وتأكلوا الرباق، من أقر بما في هذا الكتاب فله من رسول الله الوفاء بالعهد والذمة، ومن أبي فعليه الربوة، وتحتاج هذه الألفاظ البالغة أعلى أنواع البلاغة إلى تفسير:

فالميس: شجر صلب تعمل منه أكوار الإبل ورحالها. نستحلب ـ بالحاء المهملة ـ الصبير: بفتح الصاد المهلمة وكسر الموحدة، وهو سحاب أبيض متراكب متكاثف. أي نستدر السحاب. ونستخلب ـ بالخاء المعجمة ـ الخبير: بالخاء المعجمة أيضاً ثم الموحدة: النبات والعشب، شبه بخبير الإبل وهو وبرها، واستخلابه: احتشاشه بالمخلب وهو المنجل، والخبير: يقع على الوبر والزرع والأكار قاله ابن الأثير.

ونستعضد البرير: أي نقطعه ونجنيه من شجره للأكل، هـو بموحدة وراءين بينهما مثناة تحتية، ثمر الأراك إذا اسود وبلغ، وقيل: وهو اسم له في كل حال، وكانوا يأكلونه في المجدب. ونستخبل ـ بالخاء المعجمة ـ الرهام: بكسر الراء، وهي الأمطار الضعيفة، واحدتها رهمة، أي نتخيل الماء في السحاب القليل، وقيل: الرهمة أشد وقعاً من الديمة. ونستجيل: بالجيم، أي نراه جائلاً تلهب به الريح ها هنا وها هنا. والجهام: بالجيم، أي السحاب الذي فرغ ماؤه. ومن روى نستخيل ـ بالخاء المعجمة ـ فهو نستفعل من فخلت، أخال؛ إذا ظننت، أراد لا نتخيل في السحاب حالاً إلا المطر وإن كان جهاماً لشدة حاجتنا إليه، ومن رواه بالحاء المهملة ـ وهو الأشهر ـ أراد: لا ننظر من السحاب في حال إلا جهام من قلة المطر.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي في العلل المتناهية ١٧٩/١ والسيوطي في جمع الجوامع (٩٩٢٧) وفي الشفا ٧٢/١ وفي كنز العمال (٢٠٣٧ - ٣٠٣١٥). وأخرجه الحاكم في المستدرك ٢٧٧/٤ وأبو نعيم في معرفة الصحابة، والديلمي في مسند الفردوس من حديث عمران بن حصين وأبو نعيم من حديث حليفة بن اليمان.

وأرض غائلة \_ بالغين المعجمة \_ والنطا \_ بكسر النون \_ أي مهلكة للبعد، يقال: بلد نطي، أي بعيد، ويروى المطي وهو مفعل منه. والمدهن: نقرة في الجبل. والجعثن: بالجيم والمثلثة، أصل النبات، ويقال: أصل الصليان خاصة وهو نبت معروف. والعسلوج: بضم العين وبالسين المهملتين، آخره جيم، وهو الغصن إذا يبس وذهبت طراوته، وقيل: هو القضيب الحديث الطلوع، يريد أن الأغصان يبست وهلكت من الجدب، وجمعه: عساليج.

والأملوج: بالضم والجيم، ورق شجر يشبه الطرفاء والسرو، وقيل: هو ضرب من النبات ورقه كالعيدان، وقيل: هو نوى المقل. وفي رواية: وسقط الأملوج من البكارة ـ بالكسر ـ جمع البكرة ـ بالفتح ـ يريد أن السمن الذي قد علا بكارة الإبل بما رعت من هذه الشجرة قد سقط عنها، فسماه باسم المرعى، إذ كان سبباً له.

وهلك الهدي: بفتح الهاء وكسر الدال المهملة والتشديد، كالهدي بالتخفيف، وهو ما يهدى إلى البيت الحرام من النعم لتنحر، فأطلق على جميع الإبل لم وإن لم تكن هديا، تسمية للشيء ببعضه، يقال: كم هدي بني فلان؟ أي كم إبلهم.

ومات الودي: بالتشديد، فسيل النخل، يريد هلكت الإبل ويبست النخيل. وبرئنا إليك من الوثن والعنن: الوثن: الصنم، والعنن، الاعتراض، يقال: عن لي الشيء أي اعترض، كأنه قال: برئنا إليك من الشرك والظلم، وقيل: أراد به الخلاف والباطل. وما طمى البحر: أي ارتفع بأمواجه. وتعار: بكسر التاء المثناة الفوقية، يصرف ولا يصرف، اسم جبل. ولنا نعم همل: أي مهملة لا رعاء لها، ولا فيها ما يصلحها ويهديها، فهي كالضالة. والإبل الأغفال: لا لبن فيها.

وقوله عليه الصلاة والسلام. في محضها: بالحاء المهملة والضاد المعجمة، أي خالص لبنها.

ومخضها: بالمعجمة، ما مخض من اللبن وأخذ زبده. ومذقها: بفتح الميم وسكون المعجمة وبالقاف، أي ممزوج بالماء.

وابعث راعيها في الدثر: بالمهملة المفتوحة ثم المثلثة الساكنة ثم الراء، المال الكثير، وقيل: الخصب والنبات الكثير.

وافجر له الثمد: بفتح المثلثة، الماء القليل، أي صيره كثيراً.

وودائع الشرك: قيل المراد بها العهود والمواثيق، يقال: توادع الفريقان، إذا أعطى كل واحد منهم عهده للآخر لا يغزوه، وقيل: ما كانوا استودعوه من أموال الكفار الذين

لم يدخلوا في الإسلام، أراد إحلالها لهم لأنها مال كافر قدر عليه من غير عهد ولا شرط.

ووضائع الملك: جمع وضيعة، وهي الوظيفة التي تكون على الملك، وهي ما يلزم الناس فني أموالهم من الزكاة والصدقة، أي لكم الوظائف التي تلزم المسلمين لا تتجاوز عنكم ولا نزيد عليكم فيها شيئاً.

ولا تلطط، بضم المثناة الفوقية، ثم اللام الساكنة ثم طاءان، الأولى مكسورة والثانية مجزومة على النهي، أي لا تمنعها. ولا تلحد في الحياة: بضم المثناة الفوقية وإسكان اللام وكسر الحاء المهلمة آخره دال مهملة، أي: لا تمل عن الحق ما دمت حياً. قال بعضهم: كذا رواه القتيبي: لا تلطط ولا تلحد على النهي للواحد، ولا وجه له لأنه خطاب للجماعة، ورواه غيره ما لم يكن عهد ولا موعد ولا تثاقل عن الصلاة، ولا تلطط في الزكاة ولا تلحد في الحياة. قال الحافظ أبو السعادات الجزري، وهو الوجه، لأنه خطاب للجماعة واقع على ما قبله.

وقوله: ﴿ولا نتثاقل عن الصلاةِ أي لا نتخلف. والوظيفة: الحق الواجب. والفريضة: أي الهرمة المسنة، أي لا تأخذ في الصدقات هذا الصنف كما أنا لا نأخذ خيار المال.

والفارض: \_ بالفاء والضاد المعجمة \_ المريضة. والفريش: بفتح الفاء آخره شين معجمة، وهي من الإبل كالنفساء من بنات آدم، أي لكم خيار المال وشراره، ولنا وسطه. وذون العنان: بكسر العين، سير اللجام. والركوب: بفتح الراء، أي الفرس الللول. والضبيس، بفتح المعجمة وكسر الموحدة آخره مهملة، المهر العسر الصعب. امتن عليهم بترك الصدقة في الخيل جيدها ورديئها. ولا يمنع \_ بضم المثناة التحتية وفتح النون \_، سرحكم \_ بفتح السين المهملة وسكون الراء وبالحاء المهملة \_ ما سرح من المواشي، أي لا يدخل عليكم أحد في مراعيكم. ولا يعضد طلحكم: أي لا يقطع. ولا يحبس دركم: أي لا تحبس ذوات الدر عن المرعى إلى أن تجمع الماشية ثم تعد، أو أنا معناه أن يأخذها لما في ذلك من الإضرار.

والإماق: بالميم، أي ما لم تضمروا الغيظ، والبكاء، مما يلزمكم من الصدقة، قاله في القاموس. وقال الزمخشري: المراد إضمار الكفر والعمل على ترك الاستبصار في دين الله، وفي رواية: الرماق ـ بالراء والميم ـ أي النفاق، يقال: رامقته رماقاً، وهو أن تنظر إليه شزراً نظرة العداوة، يعني ما لم تضق قلوبكم عن الحق، يقال: عيش رماق، أي ضيق، وعيش رمق ومرمق: أي يمسك الروح، والرمق: بقية الروح وآخر النفس.

وتأكلوا الرباق: \_ بكسر الراء وبالموحدة المخففة \_ أي إلا أن تنقضوا العهد، واستعار الأكل لنقض العهد لأن البهيمة إذا أكلت الربق \_ وهو الحبل تجعل فيه عرى وتشد به \_ خلصت من الرباط.

والربوة: .. بكسر الراء وفتحها وضمها .. أي الزيادة. يعني: من تقاعد عن إعطاء الزكاة فعليه الزيادة في الفريضة عقوبة له.

فانظر إلى هذا الدعاء والكتاب الذي انطبق على لغتهم، وجاد وزاد عليها في الجزالة والبداوة وأين هذا من كتابه في الصدقة، وأين ذلك من كتابه بين قريش والأنصا '' أنهم أمة واحدة دون الناس من قريش على رباعتهم، يتعاقلون بينهم معاقلهم الأول ، ويفكون عانيهم بالمعروف والقسط بين المؤمنين، وأن المؤمنين المتقين أيديهم على من بغى عليهم، أو ابتغى دسيعة ظلم، وأن سلم المؤمنين واحد على سواء وعدل بينهم، وأن كل غازية غزت يعقب بعضهم بعضاً، ومن اعتبط مؤمناً قتلاً فهو قود إلا أن يرضى ولي المقتول، ومن ظلم وأثم فإنه لا يوتغ إلا نفسه، وأولاهم بهذه الصحيفة البر المحسن. كذا روى مختصراً من حديث ابن شطب.

وقوله: «دسيعة ظلم» أي عظيمة من الظلم. ورباعتهم: أمرهم القديم الذي كانوا عليه. ويتعاقلون بينهم معاقلهم الأولى: أي يكونون على ما كانوا عليه من أخذ الديات وإعطائها، وهو تفاعل من العقل، والمعاقل الديات، جمع معقلة، يقال: بنو فلان على معاقلهم التي كانوا عليها، أي مراتبهم وحالتهم.

ولأ يوتغ: أي لا يهلك. ويعقب بعضهم بعضاً: أي يكون الغزو بينهم نوباً، فإذا خرجت طائفة ثم عادت لم تكلف أن تعود ثانية حتى يعقبها غيرها. وأين هذا اللين في القول، وقرب المأخل في اللفظ على طريق الحاضرة وعرف الجمهور المشهور من كتابه للي المشعار الهمداني، لما لقيه وفد همدان مقدمه من تبوك، فقال مالك بن نمط: يا رسول الله، نصية من همدان من كل حاضر وباد، أتوك على قلص نواج، متصلة بحبائل الإسلام، لا تأخذهم في الله لومة لائم، من مخلاف خارف ويام لا ينقض عهدهم عن سنة ماحل، ولا سوداء عنقفير، ما قام لعلع، وما جرى اليعفور بصلع.

فكتب إليهم النبي ﷺ: هذا كتاب من محمد رسول الله لمخلاف خارف وأهل جناب الهضب وحفاف الرمل، مع وافدها ذي المشعار مالك بن نمط ومن أسلم من

<sup>(</sup>۱) انظر السيرة لابن هشام ٢/ ١٤٦ والبداية والنهاية ٣/ ٢٢٣ والمنتظم ٣/ ٧٠ وطبقات ابن سعد ١٨٣/١.

قومه، على أن لهم فراعها ووهاطها وعزازها، ما أقاموا الصلاة وآتوا الزكاة، يأكلون علافها، ويرعون عفاها(١) لنا من دفئهم وصرامهم ما سلموا بالميثاق والأمانة، ولهم من الصدقة الثلب والناب والفصيل والفارض والداجن والكبس الحوري، وعليهم فيها المصالغ والقارح.

وقوله نصية من كل حاضر وباد قال ابن الأثير: النصية من ينتصي من القوم أي يختار من نواصيهم، وهم الرؤوس والأشراف، ويقال للأشراف: نواص، كما يقال للأتباع أذناب. وأتوك على قلص: بضم القاف واللام، جمع قلوص، وهي الناقة الشابة. والنواج: السراع.

وقوله متصلة بحبائل الإسلام أي عهوده وأسبابه. وخارف: بالخاء المعجمة. ويام: بالمثناة التحتية: قبيلتان. ولا ينقض عهدهم عن سنة ماحل: أي لا ينقض عهدهم بسعي ساع أي بالنميمة والإفساد، كما يقال: لا أفسد ما بيني وبينك بمداهب الأشرار وطرقهم في الفساد. والسنة: الطريقة، والسنن أيضاً. والعنقفير: بفتح العين المهملة وسكون النون وتقديم القاف، الداهية. أي لا ينقض عهدهم بسعى الواشي ولا بداهية تنزل. ولعلم: جبل.

وما جرى اليعفور: بفتح التحتية، الخشف وولد البقرة الوحشية، وقيل: هو تيس الظباء، والجمع: اليعافير، والياء: زائدة. وبصلع: بضم الصاد المهملة وتشديد اللام، الأرض التي لا نبات فيها. وقوله عليه الصلاة والسلام: «وأهل البجناب الهضب» بكسر الجبم، اسم موضع. و«حفاف الرمل» أسماء بلادهم. «وفراعها» بكسر الفاء وبراء وعين مهملة، أي ما علا من الجبال أو الأرض. «ووهاطم ا» بكسر الواو، وبطاء مهملة، المواضع المطمئنة، واحدها وهط، وبه سمي الوهط، وهو مال كان لعمرو بن العاص بالطائف. وقيل الوهط: قرية بالطائف كان الكرم المذكور بها.

«وعزازها» بفتح العين المهملة ثم زاءين مخففتين، ما صلب من الأرض واشتد وخشن، وإنما يكون في أطرافها.

ويأكلون علافها بكسر العين المهملة وتخفيف اللام وبالفاء، جمع علف، وهو ما تأكله الماشية. (وعفاها بفتح وتخفيف الفاء وبالمد، أي المباح. (ومن دفئهم بكسر الدال المهملة وسكون الفاء وبالهمز. قال في المجمل: نناج الإبل وألباها والانتفاع بها. (وصرامهم بكسر الصاد المهملة وتخفيف الراء، أي من نخلهم. والثلب: بكسر المثلثة

<sup>(</sup>١) انظر السيرة لابن هشام ٢٤٥/٤.

واللام الساكنة وبباء موحدة، ما هرم من ذكور الإبل وتكسرت أسنانه. والناب: بالنون والموحدة: الناقة الهرمة التي طال نابها. والفصيل: بالمهملة الذي انفصل عن أمه. والفارض: بالفاء المسن من الإبل. والداجن: بالمهملة والجيم، الدابة التي تألف البيوت.

والكبش الحوري: بالحاء المهملة، وواو مفتوحتين فراء مسكورة: الذي في صوفه حمرة. والصالغ: بالصاد المهملة والغين المعجمة، من صلغت الشاة ونحوها: إذا تمت أسنانها. والقارح: بالقاف والراء والحاء المهملة، من الخيل الذي دخل في السنة الخامسة. انتهى.

وهذا . رجنس كتابه لقطن بن حارثة العليمي من كلب:

هذا كماب من محمد لعمائر كلب وأحلافها، ومن ظأره الإسلام من غيرهم مع قطن ابن حارثة العليمي، بإقام الصلاة لوقتها وإيتاء الزكاة بحقها في شدة عقدها ووفاء عهدها، بمحضر من شهود المسلمين، وسمى جماعة منهم دحية بن خليفة الكلبي، عليهم من الهمولة الراعية البساط الظئار في كل خمسين ناقة غير ذات عوار، والحمولة المائرة لهم لاغية، وفي الشوي الوري مسنة حامل أو حائل، وفيما سقى الجدول من العين المعين العشر، وفي العشري شطره بقيمة الأمين لا يزاد عليهم وظيفة ولا يفرق. شهد على ذلك الله ورسوله، وكتب ثابت بن قيس بن شماس.

وتفسير غريبه أن قوله: ومن ظأره الإسلام: بالظاء المعجمة والهمز، آخره هاء أي: عطف عليه وعليهم. في الهمولة: بفتح الهاء، التي ترعى بأنفسها. ولا تستعمل فعولة بمعنى مفعولة. والبساط: التي معها أولادها، والظنار: أن تعطف الناقة على غير ولدها. والحمولة المائرة لهم لاغية: يعني أن الإبل التي تحمل عليها الميرة وهي الطعام ونحوه مما يجلب للبيع لا يؤخذ منها زكاة لأنها عوامل.

وفي الشوي: بفتح الشين المعجمة وكسر الواو والياء المشددة: اسم جمع للشاة. والوري: السمينة. ومن هذا النمط كتابه الله لوائل بن حجر \_ بتقديم الحاء المضمومة على الجيم الساكنة \_ إلى الأقيال العباهلة والأرواع المشابيب، وذكر الفرائض فقال: في التيعة شاة لا مقورة الألياط ولا ضناك، وأنطوا الثبجة وفي السيوب الخمس، ومن زنى مم بكر فاصقعوه مائة واستوفضوه عاماً، ومن زنى مم ثيب فضرجوه بالأضاميم، ولا توصيم في الدين، ولا غمة في فرائض الله، وكل مسكر حرام، ووائل بن حجر يترفل على الأقيال.

وفسر الأقيال وهو بالقاف والمثناة التحتية بالرؤساء اللين دون الملوك. والعباهلة: بالمهملة المفتوحة والموحدة، الذين أقروا على ملكهم لا يزالون. والأوراع: بفتح الهمزة وسكون الراء آخره عين مهملة بجمع رائع، وهم ذوو الهيئات الحسان الوجوه. والمشابيب: بفتح الميم والشين المعجمة وباءين موحدتين بينهما مثناة تحتية ساكنة بالسادة الرؤوس، الحسان الوجوه. وفي التبعة: بكسر المثناة الفوقية وسكون المثناة التحتية وبالعين المهملة أربعون من الغنم، وفي القاموس والنهاية: أدنى ما تبجب فيه الصدقة من الحيوان. ولا مقورة: بضم الميم وفتح القاف وتشديد الواو.

والألياط: \_ بفتح الهمزة وسكون اللام آخرها طاء مهملة \_ أي: لا مسترخية الجلود لكونها هزيلة. ولا ضناك: \_ بكس المعجمة وتخفيف النون \_ ضدها وهي المستكثرة اللحم. وأنطوا: بقطع الهمزة أي أعطوا. والثبجة: بالمثلثة ثم موحدة ثم جيم مفتوحات، وقد تكسر الموحدة، أي أعطوا الوسط في الصدقة لا من خيار المال ولا من رذالته. والسيوب: \_ بضم المهملة وآخره موحدة \_ أي: الركاز، قاله الهروي، وقيل: المال المدفون في الجاهلية أو المعدن.

ومن زنى مم بكر: .. بكسر الراء بلا تنوين، لأن أصله من البكر، لكن أهل اليمن يبدلون لام التعريف ميماً، وهي ساكنة فأدغمت النون فيها، والمراد بالبكر الجنس، وقال ابن الأثير: أي من بكر ومن ثيب، فقلبت النون الساكنة ميماً، أما مع بكر فلأن النون إذا سكنت قبل الباء فإنها تقلب ميماً في النطق، نحو: عنبر وشنبا، وأما مع غير الباء فإنها لغة يمانية، كما يبدلون الميم من لام التعريف. انتهى.

و: فاصقعوه: بهمزة وصل وإسكان الد المهملة، وفتح القاف وضم العين المهملة، أي: اضربوه. واستوفضوه: بهمزة وسل وكسر الفاء وضم الضاد المعجمة، أي: غربوه وانفوه. وفضرجوه: بالضاد المعجمة وتشايد الراء وبالجيم. وبالأضاميم: بفتح الهمزة والضاد المعجمة، أي: أدموه بالضرب بجماهير الحجارة. ولا توصيم: بصاد مهملة مكسورة، أي لا كسل عن إقامة الحدود. ولا غمة: بضم المعجمة وتشديد الميم، أي لا تستر ولا تخفى. ويترفل: بتشديد الفاء المفتوحة: يتسود ويترأس، استعارة من ترفيل الثوب وهو إسباغه وإسباله. وقريب من هذا، كتابه لأكيدر وأهل دومة، كما قدمته في مكاتباته صلى الله عليه وسلم.

<sup>(</sup>١) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ١٦٧/١٧ و١٦٩. وفي الدر المنثور ١/٣٥٩. وفي المستدرك=

وقد كان هذا من خصائصه صلوات الله وسلامه عليه أن يكلم كل ذي لغة بليغة بلغته على اختلاف لغة العرب وتركيب ألفاظها وأساليب كلمها، وكان أحدهم لا يتجاوز لغته، وإن سمع لغة غيره فكالعجمية يسمعها العربي، وما ذلك منه به إلا بقوة إلهية وموهبة ربانية، لأنه بعث إلى الكافة طراً، وإلى الخليقة سوداً وحمراً، والكلام باللسان يقع في غاية البيان، ولا يوجد غالباً متكلم بغير لغته إلا قاصراً في الترجمة نازلاً عن صاحب الأصالة في تلك اللغة، إلا نبينا وسيدنا محمد كا تقدم، فإنه زاده الله تكريماً وشرفاً تكلم في كل لغة من لغة العرب أفصح وأنصع بلغاتها منها بلغة نفسها، وجدير به ذلك فقد أوتي في سائر القوى البشرية المحمودة زيادة ومزية على الناس، مع اختلاف ذلك فقد أوتي في سائر القوى البشرية المحمودة إلاحق قي تحقيقه إلباس. انتهى.

وأما صوته الشريف (١)، فعن أنس قال: ما بعث الله نبياً قط إلا بعثه حسن الوجه حسن الصوت، حتى بعث الله نبيكم في فبعثه حسن الوجه حسن الصوت، رواه ابن عساكر. وروي نحوه من حديث علي بن أبي طالب. وروي أنه كان إذا تكلم رؤي كالنور يخرج من ثناياه. وقد كان صوته في يبلغ حيث لا يبلغه صوت غيره. فعن البراء قال: هخطبنا رسول الله على حتى أسمع العواتق في خدورهن (٢). رواه البيهقي.

وقالت عائشة رضي الله عنها جلس رسول الله عنها يوم الجمعة على المنبر فقال للناس: «اجلسوا»، فسمعه عبدالله بن رواحة وهو في بني غنم فجلس في مكانه (٢٦) رواه أبو نعيم.

وقال عبد الرحمن بن معاذ التيمي: (١) خطبنا رسول الله به بمنى، ففتحت أسماعنا .. وفي لفظ ففتح الله أسماعنا .. حتى إن كنا لنسمع ما يقول ونحن في منازلنا . رواه ابن سعد.

وعن أم هانىء قالت كنا نسمع قراءة النبي ﷺ في جوف الليل عند الكعبة، وأنا على عريشي<sup>(٥)</sup>، رواه ابن ماجه.

<sup>=</sup> للحاكم ٢٧٧٤. والبيهةي في السنن الكبرى ١٩٨/٤. وفي مجمع الزوائد للهيثمر ٩٨/٢ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٢٠١٠). وفي مناهل الصفا صفحة (٤٨) رقم الحديث (١٢٧ وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر ١٧٧/٧ وفي كنز العمال (١٧١٧ -١٦٧٠٠).

<sup>(</sup>١) انظر طبقات ابن سعد ١/٢٨٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسئده ٤/ ٤٢٤. وفي دلائل النبوة للبيهةي ٦٥٦/٦.

<sup>(</sup>٣) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٦/٦٥٦. والهيثمي في مجمع الزوائد ٩١٦/٩.

<sup>(</sup>٤) هو عبد الرحمن بن معاذبن عثمان التيمي. انظر الكاشف ٢/ ١٦٤. رقم الترجمة (٣٣٦٠).

<sup>(</sup>٥) أخرجه النسائي ٢/ ١٧٩. والبيهةي في دلائل النبوة ٢/ ٢٥٧. وفي كنز العمال (٢٢١٧٣).

وأما ضحكه ﷺ، ففي البخاري عن عائشة: ما رأيت رسول الله ﷺ مستجمعاً من جهة قط ضاحكاً حتى أرى لهواته، إنما كان يتبسّم (١)، أي: ما رأيته مستجمعاً من جهة الضحك بحيث يضحك ضحكاً تاماً مقبلاً بكليته على الضحك. واللهوات: بفتح اللام، جمع لهاة، وهي اللحمة التي بأعلى الحنجرة من أقصى الفم. وهذا لا ينافيه ما في حديث أبي هريرة في قصة المواقع أهله في رمضان، فضحك رسول الله ﷺ حتى بدت نواجله (١). رواه البخاري. وهي بالجيم والذال المعجمة: الأضراس. ولا تكاد تظهر إلا عند المبالغة في الضحك. لأن عائشة إنما نفت رؤيتها، وأبو هريرة أخبر بما شاهده، والمثبت مقدم على النافي.

وقد قال أهل اللغة: التبسم: مبادي الضحك، والضحك: انبساط الوجه حتى تظهر الأسنان من السرور، فإن كان بصوت وكان بحيث يسمع من بعد فهو القهقهة، وإلا فالضحك، وإن كان بلا صوت فهو التبسم. وقال ابن أبي هالة: جل ضحكه التبسم، ويفتر عن مثل حب الغمام، أي يبدي أسنانه ضاحكاً، وحب الغمام: البرد. وقال الحافظ ابن حجر: والذي يظهر من مجموع الأحاديث: أنه كل كان في معظم أحواله لا يزيد على التبسم، وربما زاد على ذلك فضحك. قال: والمكروه إنما هو الإكثار منه والإفراط فيه لأنه يذهب الوقار. وقال ابن بطال: والذي ينبغي أن يقتدى به من أفعاله ما واظب عليه من ذلك.

وقد روى البخاري في الأدب المفرد وابن ماجه عن أبي هريرة رفعه: الا تكثر الضحك فإن كثرة الضحك تميت القلب (٢٠). وقال أبو هريرة: وإذا ضحك الله يتلألأ في الجدر. رواه البزار والبيهقي، أي يضيء في الجدر ـ بضم الجيم والدال، جمع جدار وهو الحائط ـ أي يشرق نوره عليها إشراقاً كإشراق الشمس عليها.

وكان ﷺ إذا كان حديث عهد بجبريل لم يتبسّم ضاحكاً حتى يرتفع عنه، بل كان

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري. كتاب التفسير باب (٢) رقم الحديث (٨٨٨ ـ ٣٠٩٢). وفي المستدرك للحاكم ٣/ ٤٥٦. رفي إتحاف السادة المتقين ٧/ ١٠٥.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري. كتاب الأدب باب (۲۸) رقم الحديث (۲۰۸۷). وفي مجمع الزوائد للهيشمي
 ۵/ ۲۰۱. وفي مصنف ابن أبي شيبة ۲/ ۳۷۹. وفي الضعفاء للعقيلي ۱/۳۲۱.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي. كتاب الزهد. باب (٢) رقم الحديث (٢٣٠٥). وأبن ماجه رقم النحديث (٤١٩٣) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣١٠. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/ ١٦٨. وفي كشف ال هفاء للعجنوني ٢/ ١٩٨. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٤/ ٢١٦. وفي إتحاف السادة المتقين "/ ٣٩٤. وفي الأدب المفرد للبخاري باب (٢٢١) رقم الحديث (٢٥٢ ـ ٢٥٣).

إذا خطب أو ذكر الساعة اشتد غضبه وعلا صوته كأنه مندر جيش، صبحكم ومساكم (١١).

وكان بكاؤه على من جنس ضحكه، لم يكن بشهيق ورفع صوت، كما لم يكن ضحكه بقهقهة ولكن تدمع عيناه حتى تهملان، ويسمع لصدره أزيز، يبكي رحمة لميت خوفاً على أمته وشفقة، ومن خشية الله، وعند سماع القرآن، وأحياناً في صلاة الليل، قاله في الهدي النبوي. وقد حفظه الله تعالى من التثاؤب، ففي تاريخ البخاري ومصنف ابن أبي شيبة عن يزيد بن الأصم: «ما تثاءب النبي قط» (٢) لكن في رواية عند ابن أبي شيبة: «ما تثاءب بي قط».

وأما يده الشريفة ﷺ ''')، فقد وصفه غير واحد بأنه كان شئن الكفين كما سيأتي، أي غليظ أصابعهما، وبأنه عبل الذراعين رحب الكفين. وقد مسح ﷺ خد جابر بن سمرة قال: فوجدت ليده برداً وريحاً كأنما أخرجها من جونة عطار (٤)، رواه مسلم.

وفي حديث واثل بن حجر عند الطبراني والبيهقي: لقد كنت أصافح رسول الله الله يدمس جلدي جلده، فأتعرفه بعد في يدي، وإنه لأطيب رائحة من المسك. وقال يزيد ابن الأسود: ناولني رسول الله الله يله يده فإذا هي أبرد من الثلج وأطيب ريحاً من المسك<sup>(٥)</sup>، رواه البيهقي. وعن المستورد بن شداد عن أبيه قال: أتيت النبي الله فأخلت بيده فإذا هي ألين من الحرير وأبرد من الثلج، رواه الطبراني. ودخل الله على سعد بن أبي وقاص بمكة يعوده وقد اشتكى، قال: فوضع يده على جبهتي فمسح وجهي وصدري وبطني، فما زلت يخيل إلى أني أجد برد يده على كبدي حتى الساعة (١٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في المقدمة باب (۷) رقم الحديث (٤٥). وفي صحيح مسلم كتاب الجمعة باب (۱) رقم الحديث (١٤). وفي شرح السنة للبغوي ٤/ ٢٠٢. وفي شرح السنة للبغوي ٤/ ٢٠٤. وفي إتحاف السادة المتقين ٣/ ٢٣٠ و٧/ ١١٤ ـ ١١٥، و١/ ٢٥٤. وفي المغني للعراقي ٢/ ٣٦٥ و٤/ ٤٤٤. ومشكاة المصابيح للتبريزي (١٤٠٧). وفي الأسماء والصفات للبيهقي (١٨٨) وفي المنتقى لابن الجارود صفحة (٨٣) رقم الحديث (٢٩٧). وفي كنز العمال (١٧٩٧٤).

<sup>(</sup>٢) انظر فتح الباري ٧٤٧/١٠ وأخرجه الخطابي من طريق مسلمة بن عبد الملك بن مروان. ويؤيد الحديث ما ثبت أن التثاؤب من الشيطان.

<sup>(</sup>٣) انظر دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٤٢. والبداية والنهاية ٦/ ٢٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه. كتاب الفضائل رقم الحديث (٨٠). (جؤنة العطار): مهروزة. وقد يترك همزها قال الجوهري: همي بالواو وقد تهمز٤. وهي السفط الذي فيه متاع العطار. هكذا فسره الجمهور وقال الخليل بن أحمد: هي سليلة مستديرة مغشاة أدماً.

<sup>(</sup>٥) انظر دلائل النبوة للبيهقي ١/٢٥٦.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري. كتاب المرضى باب (١٣) رقم الحديث (٥٦٥٩). وفي صحيح مسلم رقم (١٢٥٣). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٦٨/١ ــ ١٧١ وفي سنن أبي داود. كتاب الجنائز باب=

وفي البخاري من حديث أنس: ما مسست حريراً ولا ديباجاً ألين من كف رسول الله ﷺ (١). وهو من باب عطف الخاص على العام، لأن الديباج نوع من الحرير. قيل: وهذا الوصف في هذا الحديث يخالف ما وقع في حديث ابن أبي هالة عند الترمذي في صفته ﷺ، فأن فيه ــ كما تقدم ــ كان شئن الكفين والقدمين، أي غليظهما في خشونة، وهكذا وصفه علي من عدة طرق عند الترمذي والحاكم وغيرهما، وكذا وصف عائشة له عند ابن أبي خيثمة. والجمع بينهما: أن المراد اللين في الجلد. والغلظ في العظام، فيجتمع له نعومة البدن وقوته. وقال ابن بطال: كانت كفه ﷺ ممثلثة لحماً، غير أنها مع ضخامتها كانت ابنذ، كما في حديث أنس، قال: وأما قول الأصمعي: الشئن: غلظ الكف في خشونة، فلم يوافق على تفسيره بالخشونة، والذي فسر به الخليل أولى، قال: وعلى تسليم ما فسر به الأصمعي الشئن: يحتمل أن يكون أنس وصف حالتي كف النبي ﷺ فكان تسليم ما فسر به الأصمعي الشئن: يحتمل أن يكون أنس وصف حالتي كف النبي أله فكان ذلك رجع كفه إلى أصل جبلته من النعومة.

وقال القاضي عياض: فسر أبو عبيدة الشئن بالغلظ مع القصر. وتعقب: بأنه ثبت في وصفه على أنه كان سائل الأطراف (٢٠). انتهى. ويؤيد كونها كانت لينة قوله في رواية النعمان: كان سبط الكفين. بتقديم المهملة على الموحدة، فإنه موافق لوصفها ياللين. والتحقيق في الشئن أنه الغلظ من غير قصر ولا خشونة. وقد نقل أبن خالويه: أن الأصمعي لما فسر الشئن بما مضى، قيل له إنه ورد في صفة النبي هي أنه لين الكفين، فآلى على نفسه أن لا يفسر شيئاً في الحديث. انتهى. وفي حديث معاذ عند الطبراني والبزار: أردفني رسول الله هي خلفه في سفر، فما مسست شيئاً قط ألين من جلده .

وأصيب عائل بن عمرو في وجهه يوم حنين، فسال الدم على وجهه وصدره، فسلت النبي ﷺ الدم بيده عن وجهه وصدره، ثم دعا له، فكان أثر يده ﷺ إلى منتهى ما مسح من صدره غرة سائلة كغرة الفرس رواه الحاكم وأبو نعيم وابن عساكر. وأخرج البخاري. في تاريحه والبغوي وابن منده في الصحابة من طريق صاعد بن العلاء بن بشر

<sup>= (</sup>۷) رتم الحديث (۳۱۰٤) وفي المستدرك للحاكم ۱/ ۳۶۲. وفي الأدب المفرد للبخاري صفحة (۱۱) رقم الحديث (۶۹۹). وفي السنن الكبرى للبيهقي ۳/ ۳۸۱ و۱۸/۹ وفي تهذيب تاريخ ابن حساكر ۱/۳۲۱ وفي البداية والنهاية ۸/۸۷.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كناب المناقب باب (۲۳) رقم الحديث (۳۰٦۱). ومسلم كتاب الفضائل رقم العرجه البخاري فيرها.

 <sup>(</sup>٢) الحر الشاما للقاضي عياض ١٦٣/١ قال ابن الأثير شئن الكفين والقدمين: أي يميلان إلى الغلظ
 واندسر: وقيل هو الذي في أنامله غلظ بلا قصر ويحمد ذلك في الرجال.

عن أبيه عن جده بشر بن معاوية: أنه قدم مع أبيه معاوية بن ثور على رسول الله ﷺ فمسح رأسه ودعا له بالبركة فكانت في وجهه مسحة النبي ﷺ كالغرة وكان لا يمسح شيئاً إلا برىء.

ومسح ﷺ رأس مدلوك (۱) أبي سفيان فكان ما مرت يده عليه أسود، وشاب ما سوى ذلك. رواه البخاري في تاريخه والبيهقي. وكذا وقع له ﷺ في رأس السائب. رواه البغوي والبيهقي وابن منده. وأخرج البيهقي وصححه، والترمذي وحسنه، عن أبي زيد الأنصاري قال: مسح ﷺ بيده على رأسي ولحيتي ثم قال: «االلهم جمله»، قال: فبلغ بضعاً ومائة سنة وما في لحيته بياض. ولقد كان منبسط الوجه ولم ينقبض وجهه حتى مات (۲). ومسح ﷺ رأس حنظلة بن حديم بيده وقال له: «بورك فيك، »فكان يؤتى بالشاة الوارم ضرعها والبعير والإنسان به الورم، فيتفل في يده ويمسح بصلعته ويقول بسم الله على أثر يد رسول الله ﷺفيمسحه ثم يمسح موضع الورم فيذهب الورم (۳). رواه أحمد والبخاري في التاريخ وأبو يعلى وغيرهم.

وقد جاء في عدة أحاديث عن جماعة من الصحابة بياض إبطيه. فعن أنس قال; رأيت رسول الله على يرفع يديه في الدعاء حتى رأيت بياض إبطيه. وقال الطبري: ومن خصائصه الله الله الإبط من جميع الناس متغير اللون غيره، أي إلا هو الله و الله للقرطبي وزاد: أنه لا شعر عليه، لكن نازع فيه صاحب شرح تقريب الأسانيد، وقال: إنه لم يثبت ذلك بوجه من الوجوه، قال: والخصائص لا تثبت بالاحتمال، ولا يلزم من ذكر أنس وغيره بياض إبطيه أن لا يكون له شعر. وقد قال عبدالله بن أقرم الخزاعي ـ وقد صلى معه وغيره بياض إبطيه أن لا يكون له شعر. وقد قال عبدالله بن أقرم الخزاعي ـ وقد صلى معه الهروي وغيره، وسيأتي مزيد لذلك في الخصائص إن شاء الله تعالى.

وعن رجل من بني حريش قال: ضمني رسول الله ﷺ فسال علي من عرق إبطيه مثل ريح المسك. رواه البزار. ووصفه علي فقال: ذو مسربة، وفسر بخيط من الشعر بين الصدر والسرة. وقال ابن أبي هالة: دقيق المسربة. وعند ابن سعد عن علي: طويل

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٢١٥. وفي التاريخ الكبير للمخاري ٤/ ٢/ ٥٥.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٥/٧٧ و٣٤٠. وفي المستدرك للحاكم ١٣٩/٤. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٩/٣٧٨ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٢١٠ و٢١٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/٨٧٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٥/ ٦٨ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٢١٤ وفي التاريخ للبخاري ٢/ ٣٧/١.

المسربة. وعند البيهقي: له شعرات من لبته إلى سرته تجري كالقضيب. ليس على صدره ولا على بطنه غيره.

ووصفت بطنه أم هانىء فقالت: ما رأيت بطن رسول الله ﷺ إلا ذكرت القراطيس المثني بعضها على بعضها. رواه الطيالسي والطبراني. وقال أبو هريرة: كان ﷺ أبيض كأنما صيغ من فضة، رجل الشعر، مفاض البطن، عظيم مشاش المنكبين.

وتقدم أن المشاش: رؤوس العظام كالركبتين، ومفاض: أي واسع البطن، وقيل: مستوي البطن مع الصدر. وخرج الإمام أحمد عن محرش الكعبي قال: اعتمر النبي على الجعرانه ليلاً، فنظرت إلى ظهره كأنه سبيكة فضة (١).

وكان ﷺ بعيد ما بين المنكبين رواه البخاري. أي عريض الصدر، ووقع عند ابن سعد من حديث أبي هريرة: رحب الصدر.

وأما قلبه الشريف ﷺ<sup>(۲)</sup>، فاعلم أن القلب مضغة في الفؤاد معلقة بالنياط، فهو أخص من الفؤاد. قاله الواحدي، وسمى به لتقلبه بالخواطر والعزوم، قال الشاعر:

وما سمي الإنسان إلا لنسيه ولا القلب إلا أنه يتقلب

وقال الزمخشري: مشتق من التقلب الذي هو المصدر لفرط تقلبه، ألا ترى إلى ما روى أبو موسى الأشعري عن النبي ﷺ: ومثل هذا القلب كمثل ريشة ملقاة بفلاة يقلبها الريح بطناً لظهر. قال: والفرق بينه وبين الفؤاد، أن الفؤاد وسط القلب، سمي به لتفؤده، أي توقده. وفسر الجوهري القلب بالفؤاد ثم فسر الفؤاد بالفلب. قال الزركشي: والأحسن قول غيره: الفؤاد غشاء القلب، والقلب حبته وسويداؤه، ويؤيد الفرق قوله والأحسن قلوباً وأرق أفئدة، وهو أولى من قول بعضهم: إنه كرر لاختلاف اللفظ.

وقال الراغب: يعبر بالقلب عن المعاني التي تختص به كالعلم والشجاعة. وقيل: حيثما ذكر الله القلب فإشارة إلى العقل والعلم، كقوله تعالى: ﴿إِن فِي ذلك للكرى لمن كان له قلب﴾ [ق: ٣٧]، وحيثما ذكر الصدر فإشارة إلى ذلك وإلى سائر القوى من الشهوة والغضب ونحوهما انتهى.

قال بعض العلماء: وقد خلق الله تعالى الإنسان، وجعل له قلباً يعقل عنه، وهو

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي كتاب الحج (١٠٤) ٥/ ٢٠٠ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢٦٦ و١/ ٦٩ و٥/ ٣٨.

<sup>(</sup>٢) انظر الشفا للقاضى عياض ١/ ٦٧.

أصل وجوده، إذا صلح قلبه صلح سائره، وإذا فسد قلبه فسد سائره، وجعل سبحانه القلوب محل السر والإخلاص، الذي هو سر الله يودعه قلب من شاء من عباده، فأول قلب أودعه قلب محمد ﷺ لأنه أول خلق وصورته ﷺ آخر صورة ظهرت من صور الأنبياء، فهو أولهم وآخرهم.

وقد جعل سبحانه وتعالى أخلاق القلوب للنفوس أعلاماً على أسرار القلوب، فمن تحقق قلبه بسر الله اتسعت أخلاقه لجميع خلق الله، ولذلك جعل الله تعالى لمحمد على جثمانية اختص بها من بين سائر العالمين، فتكون علامات اختصاص جثمانيته آيات دالة على أحوال نفسه الشريفة وعظيم خلقه، وتكون علامات عظيم أخلاقه آيات على سر قلبه المقدس. ولما كان قلبه على أوسع قلب اطلع الله عليه \_ كما ورد في الخبر \_ كان هو الأولى أن يكون هو قلب العبد الذي يقول فيه الله تعالى: ما وسعني أرضي ولا سمائي ووسعنى قلب عبدي المؤمن (١).

ولما كان كماله قبل الإسراء بمنزلة سائر النبيين كان صدره يضيق، فاتسع قلبه لما انشرح صدره ووضع عنه وزره ورفع له ذكره. وقد صح أن جبريل عليه الصلاة والسلام شقه واستخرج منه علقة فقال: هذا حظ الشيطان منك، ثم غسله في طست من ذهب بماء زمزم، ثم لأمه فأعاده في مكانه. قال أنس فلقد كنت أرى أثر المخيط في صدره (٢). رواه مسلم.

وإنما خلقت هذه العلقة في ذاته الكريمة ثم استخرجت منه لأنها من جملة الأجزاء الإنسانية، فخلقها تكملة للخلق الإنساني فلا بد منها، ونزعها أمر رباني طرأ بعد ذلك، قاله السبكي.

وعند أحمد وصححه الحاكم: ثم استخرجا قلبي فشقاه فأخرجا منه علقتين سوداوين فقال أحدهما لصاحبه اثتني بماء وثلج فغسلا به جوفي ثم قال: اثتني بماء برد فغسلا به قلبي ثم قال: اثتني بالسكينة فلراها في قلبي ثم قال أحدهما لصاحبه حصه فحاصه وختم عليه بخاتم النبوة (٢).

وفي رواية البيهقي أن ملكين جاآني في صورة كركيين معهما ثلج وبرد وماء بارد فشرح أحدهما صدري، ومج الآخر بمنقاره فيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الحافظ العراقي وقال: لم أر له أصلًا.

<sup>(</sup>٢)أخرَجه مسلم كتاب الْإيمان رقم الحديث (٢٦١) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٢١/٣ و١٤٩ و ٢٨٨.

<sup>(</sup>٣) هو في المسند للإمام أحمد بن حنبل ٤/ ١٨٤.

وعن أبي هريرة قال: يا رسول الله، ما أول ما ابتدئت به من أمر النبوة. قال: فإني صحراء أمشي ابن عشر حجج إذا أنا برجلين فوق رأسي يقول أحدهما لصاحبه: أهو هو؟ قال: نعم، فأخذاني فألصقاني لحلاوة القفا ثم شقا بطني، وكان أحدهما يختلف بالماء في طست من ذهب والآخر يفسل جوفي، فقال أحدهما لصاحبه: افلق صدره، فإذا صدري \_ فيما أرى \_ مفلوق لا أجد له وجعاً، ثم قال: اشقق قلبه فشق قلبي، فقال أخرج الغل والحسد منه، فأخرج شبه العلقة فنبذ به ثم قال: أدخل الرأفة والرحمة قلبه، فأدخل شيئاً كهيئة الفضة، ثم أخرج ذروراً كان معه فلر عليه، ثم نقر إبهامي، ثم قال: اخد فرجعت بما لم أخد به من رحمتي للصغير ورأفتي على الكبير». رواه عبدالله بن الإمام أحمد في زوائد المسند وأبو نعيم وقال: تفرد به معاذ عن أبيه، وتفرد بذكر السن.

وعند أبي نعيم في حديث يونس بن ميسرة: فاستخرج حشوة جوفي فغسلها ثم ذر عليه ذروراً ثم قال: قلب وكيع يعي ما وقع فيه، عينان تبصران وأذنان تسمعان وأنت محمد رسول الله المقفي الحاشر قلبك سليم ولسانك صادق ونفسك مطمئنة وخلقك قيم وأنت قثم. وهذا الشق روي أنه وقع له هي مرات في حال طفوليته ارهاصاً. وتقديم المعجزة على زمان البعثة جائز للإرهاص، ومثل هذا في حق الرسول عني دان البعثة جائز للإرهاص، ومثل هذا في حق الرسول عني دان تتقدم يجاب عن استشكال وقوع ذلك في حال طفوليته لأنه من المعجزات، ولا يجوز أن تتقدم على النبوة، قاله الرازي.

والذي عليه أكثر أهل الأصول: اشتراط اقتران المعجزة بالدعوى كما نبهت عليه في أوائل الكتاب، ويأتي تحقيقه إن شاء الله تعالى في المقصد الرابع. وهو المراد بقوله: ﴿ الم نشرح لك صدرك ﴾ [الشرح: ١] وقد قيل المراد بالشرح في الآية ما يرجع إلى المعرفة والطاعة. ثم ذكروا في ذلك وجوها منها أنه لما بعث إلى الأحمر والأسود من جني وإنسي أخرج تعالى عن قلبه جميع الهموم، وانفسح صدره حتى اتسع لجميع المهمات، فلا يقلق ولا يضجر بل هو حالتي البؤس والفرج منشرح الصدر مشتغل بأداء ما كلف. فإن قلت: لم قال: ﴿ ألم نشرح لك صدرك ﴾ ولم يقل: قلبك. أجيب: بأن محل الوسوسة الصدر، كما قال تعالى: ﴿ يوسوس في ضدور الناس ﴾ [الناس: ٥] فإزالة تلك الوسوسة وإبدالها بدواعي الخير هي الشرح، لا جرم خص ذلك الشرح بالصدر دون القلب.

وقد قال محمد بن علي الترمذي: القلب محل العقل والمعرفة، وهو الذي يقصد الشيطان، يجيء إلى الصدر الذي هو حصن القلب فإذا دخل مسلكاً أغار فيه وأنزل جنده فيه وبث فيه الهموم والغموم والحرص فيضيق القلب حينتذٍ، ولا يجد للطاعة لذة، ولا

للإسلام حلاوة، وإذا طرد العدو في الابتداء حصل الأمن وزال الضيق وانشرح الصدر وتيسر له القيام بأداء العبودية.

وها هنا دقيقة: «قال الله تعالى حكاية عن موسى: ﴿ رَبِ اشْرِح لَي صدري ﴾ [طه: ٢٥] وقال لنبينا محمد ﷺ: ﴿ الله نشرح لك صدرك ﴾ [الشرح: ١] أعطي بلا سؤال، ثم إنه تعالى نعته عليه السلام فقال ﴿ وسراجاً منيراً ﴾ [الأحزاب: ٤٦] فانظر إلى التفاوت، فإن شرح الصدر هو أن يصير قابلاً للنور، والسراج المنير هو الذي يقتبس منه النور، والفرق واضح. قال الدقاق: كان موسى عليه السلام مريداً إذ قال: ﴿ رب اشرح لي معدري ﴾ [طه: ٢٥] ونبينا محمد ﷺ مراد إذ قال الله له: ﴿ آلم نشرح لك صدرك ﴾ والله أعلم ».

وأما جماعه ﷺ (١) فقد كان يدور على نسائه في الساعة الواحدة من الليل والنهار وهن إحدى عشرة، قال الراوي قلت لأنس: أو كان يطيقه؟ قال: كنا نتحدث أنه أعطي قوة ثلاثين (٢). رواه البخاري. وعند الإسماعيلي عن معاذ: قوة أربعين زاد أبو نعيم عن مجاهد: كل رجل من رجال أهل الجنة. وعن أنس مرفوعاً: ليعطى المؤمن في الجنة قوة كذا وكذا في الجماع، قلت يا رسول الله، أو يطيق ذلك؟ قال: ليعطى قوة مائة، (٣).

قال الترمذي صحيح غريب لا نعرفه عن حديث قتادة إلا من حديث عمران القطان. فإذا ضربنا أربعين في مائة بلغت أربعة آلاف، فبهذا يندفع ما استشكل من كونه أوتي قوة أربعين فقط وسليمان عليه الصلاة والسلام قوة مائة رجل أو ألف على ما ورد.

وذكر ابن العربي: أنه كان له ﷺ القوة الظاهرة على الخلق في الوطء، وكان له في الأكل القناعة، ليجمع الله له الفضيلتين في الأمور الاعتبادية كما جمع له الفضيلتين في الأمور الشرعية، حتى يكون حاله كاملاً في الدارين. انتهى وطاف ﷺ على نسائه التسع في ليلة. رواه ابن سعد.

وروي أنه ﷺ قال: «أتاني جبريل بقدر فأكلت منها كأعطيت قوة أربعين رجلاً في المجماع»(٤) رواه ابن سعد: حدثنا عبدالله بن موسى عن أسامة بن زيد عن صفوان

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١/ ٨٧ وطبقات ابن سعد ١/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتَّاب الغسل باب (١٢) رقم الحديث (٢٩٨-٢٨٤ ـ ٢٠١٨ - ٥٠٦٥).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي كتاب صفة الجنة باب (٦) رقم الحديث (٢٥٣٦) وفي إتحاف السادة المتقين ١٠/٥٥٠ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٣٦١) وفي تفسير ابن كثير ١١٠/٨ وفي كنز العمال (٣٩٣٦١).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن سعد في الطبقات ١/ ٢٨٧ وفي جمع الجوامع للسيوطي ٢٦٦ وفي كشف الخفاء للعجلوني.

وكلها أحاديث واهية. بل صرح الحافظ ابن ناصر الدين في جزء له سماه رفع الدسيسة بوضع حديث الهريسة بأنه موضوع. وروي أنه الله أعطي قوة بضع وأربعين رجلاً كل رجل من أهل الجنة، رواه الحارث بن أبي أسامة. وقد حفظه الله من الاحتلام، فعن ابن عباس قال: ما احتلم نبي قط، وإنما الاحتلام من الشيطان، رواه الطبراني.

وأما قدمه الشريف (١) ﷺ فقد وصفه غير واحد بأنه كان شنن القدمين، أي غليظ أصابعهما. رواه الترمذي وغيره. وعن ميمونة بنت كردم قالت: رأيت رسول الله ﷺ فما سيت طول أصبع قدميه السبابة على سائر أصابعه (٢)، رواه أحمد والطبراني. وعن جابر ابن سمرة: كانت خنصر رسول الله ﷺ من رجله متظاهرة، رواه البيهقي. وقد اشتهر على الألسنة أن سبابة النبي ﷺ كانت أطول من الوسطى. قال الحافظ ابن حجر: وهو غلط ممن قاله، وإنما ذلك في أصابع رجليه. انتهى.

وقال شيخنا في المقاصد الحسنة : وسلف جمهورهم الكمال الدميري (٣). هو خطأ نشأ عن اعتماد رواية مطلقة. وعبارته: «كذا رواه ابن هارون عن عبدالله بن مقسم عن سارة ابنة مقسم أنها سمعت ميمونة ابنة كرم تخير أنها رأت أصابع النبي كلا كذلك». فضم ما وقع فيها من إطلاق الأصابع إلى كون الوسطى من كل أطول من السبابة، وعين الله منه كل لذلك بناء على أن القصد ذكر وصف اختص به على عن غيره.

ولكن الحديث في مسند الإمام أحمد من حديث يزيد بن هارون المذكور مقيد

<sup>=</sup> ١/ ٢٠٠ وفي حلية الأولياء ٨/ ٣٧٦ وكنيز العمال (١ ٥٤٨٥ ـ ٣١٧٩٧ ـ ٣١٨٩٦ ـ ٣١٨٩٧ ـ ٣١٨٩٠ ـ ٣١٨٩٧ ـ ٣١٨٩٠ ـ

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٤٢ وفي البداية والنهاية ٦/ ٢٤.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٦/ ٣٦٦ وذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢٨٠ وفي
 دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٢٤٦ وقال الطبراني: «فيه من لم أعرفهم».

 <sup>(</sup>٣) هو محمد بن موسى بن عيسى بن علي الدميري أبو البقاء كمال الدين (٧٤٢ ـ ٨٠٨ هـ). باحث أديب فقيه شافعي توفي بالقاهرة. الأعلام ١١٨/٧ ومفتاح السعادة ١/٢٠١ والضوء اللامع ١٠٩/٥ ورقم الترجمة (٢٠٤). حسن المحاضرة ٢٠٧/١ روضات الجنات ٢٠٨/٤ ومعجم المطبوعات (٨٠٧).

بالرجل، ولفظه . كما قدمته . فما نسيت طول أصبع قدمه السبابة على سائر أصابعه.

وهو عند البيهقي أيضاً في الدلائل من طريق يزيد بن هارون ولفظها: رأيت رسول الله على بمكة وهو على ناقته وأنا مع أبي، فدنا منه أبي فأخذ بقدمه فأقر له رسول الله على قالت: فما نسبت طول أصبع قدمه السبابة على سائر أصابعه.

وعن أبي هريرة أنه ﷺ كان إذا وطىء بقدمه بكلها ليس له أخمص<sup>(۱)</sup>. رواه البيهقي. وعن أبي أمامة الباهلي قال: كان النبي ﷺ لا أخمص له يطأ على قـدمه كلها رواه ابن عساكر. وقال ابن أبي هالة: خمصان الأخمصين، مسيح القدمين.

وقال ابن الأثير: الأخمص من القدم الموضع الذي لا يلصق بالأرض منها عند الوطء. والخمصان: البالغ منه، أي إن ذلك الموضع من أسفل قدمه شديد التجافي عن الأرض. وسئل ابن الأعرابي عنه فقال: إذا كان خمص الأخمص بقدر لا يرتفع جداً، لم يستو أسفل القدم جداً فهو أحسن ما يكون، وإذا استوى أو ارتفع جداً فهو ذم، فيكون بمعنى أن أخمصه معتدل الخمص بخلاف الأول. ووقع في حديث أبي هريرة إذا وطيء بقدمة وطيء بكلها ليس له أخمص. وقوله: مسيح القدمين أي ملساوتان لينتان ليس فيهما تكسر ولا شقاق، فإذا أصابهما الماء نبا عنهما كما قال ابن أبي هالة: ينبو عنهما الماء، وهو معنى حديث أبي هريرة. وعن عبدالله بن بريدة قال: كان الله أحسن الناس قدماً. رواه ابن سعد.

وأما طولهﷺ <sup>(۲)</sup> فقال علي: كان 瓣 لا قصير ولا طويل، وهو إلى الطول أقرب. رواه البيهقي. وعنه: كان 瓣 ليس بالذاهب طولاً، وفوق الربعة إذا جامع القوم غمرهم. رواه عبدالله بن الإمام أحمد.

وعن أبي هريرة قال: كان رسول الله ﷺ ربعة وهو إلى الطول أقرب رواه البزار.

وقوله: ربعة، أي مربوعاً، والتأنيث باعتبار النفس. وقد فسر في الحديث الآتي بأنه ليس بالطويل البائن ولا بالقصير، والمراد بالطويل البائن: المفرط في الطول مع اضطراب القامة.

وقال ابن أبي هالة: أطول من المربوع وأقصر من المشذب ـ وهو بمعجمتين مفتوحتين ثانيهما مشدد، أي البائن الطول في نحافة، وهو مثل قوله في الحديث الآخر لم يكن بالطويل الممغط ـ وهو بتشديد الميم الثانية ـ المتناهى الطول. وأمغط النهار إذا

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهتي ١/ ٢٤٥.

<sup>(</sup>٢) انظر دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٥٠ والبداية والنهاية ٦/ ٢٥.

امتد، ومغطت الحبل إذا مددته، وأصله منمغط والنون للمطاوعة فقلبت ميماً وأدغمت في الميم، ويقال بالعين المهملة بمعناه.

وعن عائشة قالت: لم يكن رسول الله على بالطويل البائن ولا بالقصير المرد.. وكان ينسب إلى الربعة إذا مشى وحده، ولم يكن على حال يماشيه أحد من الناس ينسب إلى الطول إلا طاله على ولربما اكتنفه الرجلان الطويلان فيطولهما، فإذا فاينا نسب رسول الله على إلى الربعة، رواه ابن عساكر والبيهقي، وزاد ابن سبع في الخصائص: أنه كان إذا جلس يكون كتفه أعلى من جميع الجالسين. ووصفه ابن أبي هالة بأنه بادن متماسك، أي معتدل الخلق، كأن أعضاءه يمسك بعضها بعضاً.

وأما شعره الشريف ﷺ أن فعن قتادة قال: سألت أنساً عن شعر رسول الله الله فقال: شعر بين شعرين، لا رَجُل ولا سبط ولا جعد قطط كان بين أذنيه وعاتقه. وفي رواية للشيخين قال: كان رجلا ليس بالسبط ولا الجعد بين أذنه وعاتقه (٢). وفي أخرى: إلى أنصاف أذنيه (٦). رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي. وعن عائشة قالت: كنت أغتسل أنا والنبي عن أناء واحد، وكان له شعر فوق الجمة ودون الوفرة (١٠). رواه الترمذي وأبو داود. والوفرة: الشعر الواصل إلى شحمة الأذن. وقال ابن أبي هالة أيضاً: كان رجل الشعر وهو بفتح الراء وكسر الجيم، أي يتكسر قليلاً، بخلاف السبط والمجعد إن انفرقت عقيقته فرق وإلا فلا، يجاوز شعره شحمة أذنه إذا هو وفره. والعقيقة بالقافين، شعر رأسه الشريف، يعني إن انفرقت بنفسها فرقها وإلا تركها والعقيقة ويروى: إن انفرقت عقيصته بالصاد المهملة وهي الشعر المعقوص.

وعن ابن عباس أن رسول الله على كان يسدل شعره، وكان المشركون يفرقون رؤوسهم، وكان أهل الكتاب فيما لم

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ٢١ وفي طبقات ابن سعد ١/ ٣٢٩ ودلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢١٩.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري كتاب اللباس باب (۲۸) رقم الحديث (٥٩٠٥ ــ ٥٩٠٦) ومسلم في كتاب الفضائل (۲) أخرجه البخاري باب (۲۱) رقم الحديث (۱) وفي الترمذي باب (۲۱) رقم الحديث (۱) وفي الترمذي باب (۲۱) رقم الحديث (۱۷٥٤). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲/ ۱۳۵ و ۲۰۰۳ و ۲۰۰۰

 <sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل (٩٦) وفي أبي داود كتاب الترجل باب (٩) رقم الحديث (٤١٨٦)
 وفي البخاري (٥٩٠١) وفي النسائي زينة (٩) ١٣٣/٨ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١١٣/٣ ومي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١١٣/٣

 <sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي كتاب اللباس باب (٢١) رقم الحديث (١٧٧٥) وفي ابن ماجه اللباس باب (٣٦) رقم الحديث (٣١٥) وفي سنن أبي داود كتاب الترجل باب (٩) رقم الحديث (٢١٨٥).

يؤمر فيه بشيء، ثم فرق ﷺ رأسه (۱). رواه الترمذي في الشمائل. وفي صحيح مسلم نحوه.

وسدل الشعر إرساله، والمراد هنا إرساله على الجبين واتخاذه كالقُصة. وأما الفرق: فهو فرق الشعر بعضه من بعض. قال العلماء: والفرق سنة، لأنه الذي رجع إليه والصحيح جواز الفرق والسدل، لكن الفرق أفضل. وعن عائشة: كان له وقي حديث فوق الجمة ودون الوفرة. رواه الترملي. وفي حديث أنس كان إلى أذنيه، وفي حديث البراء: يضرب منكبيه. وفي حديث أبي رمثة: يبلغ إلى كتفيه أو منكبيه (٢). وفي رواية: ما رأيت من ذي لمة أحسن منه (٣). والجمة: هي الشعر الذي نزل إلى المنكبين. والوفرة: ما نزل إلى شحمة الأذنين، واللمة: التي لمت بين المنكبين. قال القاضي عياض: والجمع بين هذه الرويات: أن ما يلي الأذن هو الذي يبلغ شحمة أذنيه، وما خلفه هو الذي يضرب منكبيه. قال: وقيل: بل ذلك لاختلاف الأوقات، فإذا غفل عن تقصيرها بلغت المنكب وإذا قصرها كانت إلى أنصاف الأذنين، فكانت تطول وتقصر بحسب ذلك.

وعن أم هانيء بنت أبي طالب قالت: قدم رسول الله علينا مكة قدمة وله أربع غدائر (٤). رواه الترمذي في الشمائل. والغدائر: \_ بالغين المعجمة والدال المهملة \_ هي الذوائب، واحدتها غديرة. وفي مسلم عن أنس، كان في لحيته على شعرات بيض، وفي رواية عنده: لم ير من الشيب إلا قليلاً، وفي أخرى له أيضاً: لو شئت أن أعد شمطات كن في رأسه ولم يخضب. وعنده أيضاً: لم يخضب على إنما كان البياض في عنفقته وقي الصدغين وفي الرأس نبذ \_ بضم النون وفتح الباء الموحدة، وبفتح للنون وإسكان الموحدة ـ أي شعرات متفرقة. وفي رواية أخرى: ما شانه الله ببيضاء (٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٧٠) رقم الحديث (٩١٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٧٧) وفي مسلم كتاب الفضائل رقم الحديث (٩٥) وفي النسائي كتاب الزينة (٦٠) ١٨٣/٨ وفي سنن أبي داود كتاب الترجل باب (٩) رقم الحديث (١٨٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (٩٢) وفي سنن أبي داود كتاب الترجل باب (٩) رقم الحديث (١٨٣٤) وفي النسائي (٦٠) الحديث (١٧٢٤) وفي النسائي (٦٠) ٨

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود أيضاً في كتاب الترجل باب (١٢) رقم الحديث (١٩١).

<sup>(</sup>۵) انظر جملة الروايات: في البخاري لباس (٦٦) رقم الحديث (٥٩٥ ـ ٥٨٩٥) وفي صحيح مسلم فضائل رقم الحديث (١٠١ ـ ١٠٢ ـ ١٠٠ ـ ١٠٠٠) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٩٨/٣ و٢١٢ و٢١٢ و٢٢٣ و٢٢٠ و٢٩ و٢٠٠ و٩٢ و١٠٠٠ و٢١٠ و٢١٠ المواهب الملدنية/ ج٢/م٥ المواهب الملدنية/ ج٢/م٥

قال الشيخ عبد الجليل في شعب الإيمان، فيما حكاه عنه الفاكهاني: إنما كان كذلك لأن النساء يكرهن الشيب غالباً، ومن كره من النبي ﷺ شيئاً كفر. وقال في النهاية: قد تكرر في الحديث جعل الشيب ها هنا عيبا وليس بعيب، فإنه قد جاء في الحديث: أنه وقار وأنه نور، والشيب ممدوح، وذلك عجيب منه لا سيما في حق النبي ﷺ. ويمكن الجمع بينهما: ووجه الجمع أنه ﷺ لما رأى أبا قحافة ورأسه كالثغامة، أمرهم بتغييره وكرهه، ولللك قال: «غيروا الشيب»(١)، فلما علم أنس ذلك من عادته قال: ما شانه الله ببيضاء بناء على هذا القول وحملًا له على هذا الرأي. ولم يسمع الحديث الآخر، ولعل أحدهما ناسخ للآخر انتهى. وفي رواية أبي جحيفة عنده، رأيت رسول الله ﷺ وهذه منه بيضاء. ووضع الراوي بعض أصابعه على عنفقته. وفي حديث أنس عند البيهقي: ما شانه الله بالشيب، ما كان في رأسه ولحيته إلا سبع عشرة أو ثمان عشرة يعني شعرة بيضاء. وعن أبي جحيفة كان أبيض قد شمط<sup>(٢)</sup>. وراه البخاري. وفي الصحيحين: أن ابن عمر رأى النبي ﷺ يصبغ بالصفرة (٣). وعن ابن عمر: إنما كان شيبه ﷺ نحواً من عشرين شعرة بيضاء رواه الترمذي. وروي أيضاً عن ابن عباس قال أبو بكر: يا رسول الله قد شبت قال: اشيبتني هود والواقعة والمرسلات، وعم يتساءلون، وإذا الشمس كورت،(٤). وفي حديث جابر عنده: لم يكن في رأسه ﷺ شيب إلا شعرات في مفرق رأسه إذا ادهن واراهن اللهن. وفي رواية البيهقي: كان أسود اللحية حسن الشعر. واختلف العلماء: هل خضب ﷺ أم لا؟ قال القاضي عياض: منعه الأكثرون وهو مذهب مالك. وقال النووي: المختار أنه صبغ في وقت وترك في معظم الأوقات، فأخبر كل بما رأى وهو صادق، قال: وهذا التأويل كالمتعين، فحديث ابن عمر في الصحيحين ولا يمكن تركه ولا تأويل له<sup>(٥)</sup>. وأما اختلاف الرواية في قدر شيبه فالجمع بينهما أنه رأي

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (١٧٥٢) وفي النسائي ٨/ ١٣٧ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١/ ١٦٥ و٢/ ٢٦١ وفي المستدرك للحاكم ٣/ ٢٤٥ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٣١١ وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٢٤٠ وفي المدر للسيوطي ١/ ١١٥ وفي المعجم الصغير للطبزائي ١/ ١٧٤ وكنز العمال (١٧٣١٧ \_ ١٧٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري. كتاب المناقب باب (٢٣) رقم الحديث (٣٥٤٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الحج (٢٥) وفي البخاري كتاب الوضوء باب (٣٠) رقم الحديث (١٥١٤ \_ ١٥١٢ \_ ١٥٠١ \_ ١٨٥٥).

<sup>(</sup>٤) الحديث في الترمذي برقم (٣٢٩٧) وفي المُستدرك للحاكم ٢/٣٤٣ وفي دلائل النبوة للبيهقي ١٨/١٠ وفي مجمع الزوائد للهيئمي ٧/٣٠. وفي إتحاف السادة المتقين ٦/ ٥٥٠ و ١/ ٤٦١ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٣٥٤) وفي الدر المنثور للسيوطى ٣/ ٣١٩ وكنز العمال (٢٥٨٨).

<sup>(</sup>٥) انظر سنن أبو داود رقم (٤٠٦٤ ـ ٤٢١٠) والنسائي كتاب الزينة (٦٥).

شيباً يسيراً، فمن أثبت شيبه أخبر عن ذلك اليسير ومن نفاه أراد. لم يكثر فيه، كما قال في الرواية الأخرى: لم ير الشيب إلا قليلًا، انتهى.

وعن جابر بن سمرة قال: كان ﷺ قد شمط مقدم رأسه ولحيته، وكان إذا ادهن لم يتبين، فإذا شعث رأسه تبين وكان كثير شعر اللحية. رواه مسلم والنسائي. وعن أنس كان ﷺ يكثر دهن رأسه وتسريح لحيته. رواه البغوي في شرح السنة. وقد وصفه ﷺ ابن أبي هالة بأنه كان موصول ما بين اللبة والسرة بشعر يجري كالخط عاري الثديين مما سوى ذلك، أشعر اللراعين والمنكبين وأعالي الصدر. وعن أنس قال: رأيت رسول الله ﷺ والحلاق يحلقه وأطاف به أصحابه فما يريدون أن تقع شعرة إلا في يد رجل(١١). رواه مسلم. وسيأتي إن شاء الله تعالى قصة حلق رأسه الشريف في حجة الوداع.

ولم يرو أنه على السائل الشريف في غير نسك حج أو عمرة فيما علمته، فتبقية الشعر في الرأس سنة ومنكرها مع علمه يجب تأديبه، ومن لم يستطع التبقية فيباح له إزالته. وقد رأيت بمكة المشرفة في ذي القعدة سنة سبع وتسعين وثمانمائة شعرة عند الشيخ أبي حامد المرشدي، شاع وذاع أنها من شعره هي، زرتها صحبة المقام المقري (٢) خليل العباسي والى الله إحسانه عليه. وعن محمد بن سيرين قال: قلت لعبيدة، عندنا من شعر النبي الصبناه من قبل أنس أو من قبل أهل أنس، قال: لأن تكون عندي شعرة منه أحب إلي من الدنيا وما فيها (١). رواه البخاري. وعن عمرو بن شعيب عن أبيه عن جده، أنه على كان الحيته من عرضها وطولها (٤). رواه الترمذي وقال: حديث غريب.

وأخرج الترمذي عن ابن عباس وحسنه قال: كان النبي ﷺ يقص شاربه (٥٠). وعنده من حديث زيد بن أرقم قال ﷺ «من لم يأخذ من شاربه فليس منا» (٢٠). وفي الصحيحين:

<sup>(</sup>١) رواه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (٧٥).

 <sup>(</sup>٢) [وقوله: المقري. هكذا في بعض النسخ وفي بعضها القرشي وفي بعضها الغرسي ـ بالغين المعجمة ـ وفي بعضها القدسي.]

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري كتاب الوضوء باب (٣٣) رقم الحديث (١٧٠ ـ ١٧١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي. كتاب الأدب باب (١٧) رقم الحديث (٢٧٦٢) وفي أخلاق النبوة (٢٨٢).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي. كتاب الأدب باب (١٦) رقم الحديث (٢٧٦٠). وفي الدر المنثور ١١٢١. وفي تفسير القرطبي ٢/ ١٠٥ ومصنف ابن أبي شيبة ١٧٩٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي. كتاب الأدب باب (١٦) رقم الحديث (٢٧٦١) والنسائي. كتاب الزينة ١٢٩/٨. وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٣٦٦/٤ و٣٦٨. وفي المعجم الكبير للطبراني ١٠٠٨. وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٤١١ والله والمعجم الصغير للطبراني ١٠٠١ وفي مشكاة المصابح للتبريزي (٤٤٣٨). وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢٠٠٢ وفي الدر المنثور للسيوطي

قخالفوا المشركين وفروا اللحى وأحفوا الشواربه(١). واختلف في قص الشارب وحلقه أيهما أفضل: ففي الموطأ يؤخذ من الشارب حتى يبدو طرف الشفة، وعن ابن عبد الحكم عن مالك قال: ويحفي الشارب ويعفي اللحية، وليس إحفاء الشارب حلقه، وأرى تأديب من حلق شاربه. وعن أشهب أن حلقه بدعة قال: وأرى أن يوجع ضرباً من فعله. وقال النووي: المختار أنه يقصه حتى يبدو طرف الشفة ولا يحفه من أصله. وقال الطحاوي: لم نجد عن الشافعي شيئاً منصوصاً في هذا، وكان المزني والربيع يحفيان شاربهما. وأما أبو حنيفة وصاحباه فمذهبهم في شعر الرأس والشارب أن الإحفاء أفضل من التقصير. وأما أحمد، فقال الأثرم رأيته يحفي شاربه شديداً. وقد اختلفوا في كيفية قص الشارب، هل يقص طرفاه أيضاً، وهما المسميان بالسبالين أم تترك السبالان كما يفعله كثير من الناس؟

قال الغزالي في الإحياء: لا بأس بترك سباليه وهما طرفا الشارب. فعل ذلك عمر رضي الله عنه وغيره، لأن ذلك لا يستر الفم ولا يبقى فيه غمرة الطعام إذ لا يصل إليه انتهى. وروى أبو داود عن جابر قال: كنا[نعفي] السبال إلا في حج أو عمرة (٢). وكره بعضهم إبقاءه لما فيه من التشبه بالأعاجم بل بالمجوس وأهل الكتاب، وهذا أولى بالصواب لما رواه ابن حبان في صحيحه من حديث ابن عمر قال: ذكر لرسول الله المجوس فقال: (إنهم يوفرون سبالهم ويحلقون لحاهم فخالفوهم) (٢)، فكان يجز سباله كما يجز الشاة أو البعير. وروى أحمد في مسنده في أثناء حديث لأبي أمامة. فقلنا يا رسول الله، فإن أهل الكتاب يقصون عثانينهم ويوفرون سبالهم فقال: (قصوا سبالكم ووفروا عثانينكم وخالفوا أهل الكتاب) (٤)، والعثانين بالعين المهملة والثاء المثلثة وتكرار النون جمع عثنون وهو اللحية قاله في شرح تقريب الأسانيد. وأما العائة ففي

<sup>=</sup> ١/ ١١٢. وفي شرح السنة للبغوي ١٠٨/١٢ وفي كنز العمال (١٧٢٤٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الطهارة رقم الحديث (٥٢). والترمذي كتاب الأدب باب (١٨) رقم الحديث (٢٧٦٣). والبخاري. كتاب اللباس باب (٦٤) رقم الحديث (٢٧٦٣). والبخاري. كتاب اللباس باب (٦٤) رقم الحديث (٢٧٦١ و ٥٨٩ و و ٤٨٩ النسائي طهارة (١٤) ١٦/١ وفي المسند للإمام أحمد بن حنيل ١٦/١ و٥٠ و٢٩٩ وفي المعجم الصغير للطبراني ٢/٧١ وفي ابن ماجه (١٨٢) وفي المسند لأبي عوانة ١٨٨/ وفي كنز العمال (١٧٢١٧).

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود في كتاب الترجل باب (١٦) رقم الحديث (٢٠١).

<sup>(</sup>٣) ذكره البيهةي في سننه الكبرى ١/ ١٥١ وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٤٠٩ وفي حلية الأولياء ٤/ ٩٤ وفي وفي حلية الأولياء ٤/ ٩٤ وفي فتح البازي ١٠٩ ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) الحديث في المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٢٦٥ وفي الدر المنثور للسيوطي ١٢/ ٧٩ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٣١ وفي المغنى للعراقي ١/ ١٤٥ وفي كنز العمال (١٧٢٥٧).

حديث أنس أن النبي ﷺ كان لا يتنور، وكان إذا كثر شعره حلقه (۱) ولكن سنده ضعيف. وروى ابن ماجه والبيهقي، ورجاله ثقات، ولكن أعل بالإرسال. وأنكر الإمام أحمد صحته من حديث أم سلمة أن النبي ﷺ كان إذا طلى بدأ بعانته فطلاها بالنورة وسائر جسده أهله (۲).

وأما الحديث الذي يروى أن النبي الله دخل حمام الجحفة، فموضوع باتفاق أهل المعرفة بالحديث كما قاله الحافظ ابن كثير، بل ولم تعرف العرب الحمام ببلادهم إلا يعد موته الله الحرج البيهقي من مرسل أبي جعفر الباقر قال: كان رسول الله الله يستحب أن يأخل من أظفاره وشاربه يوم الجمعة (٢). وله شاهد موصول من حديث أبي هريرة ولكن سنده ضعيف أخرجه البيهقي أيضاً في الشعب. وسئل عنه أحمد فقال يسن يوم الجمعة قبل الزوال. وعنه: يوم الخميس، وعنه يتخير. قال الحافظ أبو الفضل بن حجر: وهذا هو المعتمد، أنه يستحب كيفما احتاج إليه، قال: ولم يثبت في استحباب قص الظفر يوم الخميس حديث، وكذا لم يثبت في كيفيته شيء، ولا في تعيين يوم له عن النبي الله. وما يعزى من النظم في ذلك لعلي رضي الله عنه ثم لشيخ الإسلام ابن حجر قال شيخنا: إنه باطل. والمراد: إزالة ما يزيد على ما يلامس رأس الأصبع من الظفر، لأن الوسخ يجتمع فيه فيستقدر، وقد يتنهي إلى حد يمنع من وصول الماء إلى ما يجب غسله في الطهارة. وقد حكى أصحاب الشافعي فيه وجهين: فقطع المتولي بأن الوضوء حينئل لا يصح، وقطع الغزالي في الإحياء بأنه يعفي عن مثل ذلك.

وأخرج الطبراني في الأوسط عن عائشة: كان النبي غلى لا يفارق سواكه ومشطه وكان ينظر في المرآة إذا سرح لحيته (٤). وعن ابن عباس أن النبي غلى كانت له مكحلة يكتحل منها كل ليلة ثلاثة في هذه وثلاثة في هذه أن ينام، وكان يكتحل في كل عين ثلاثة أميال. ولفظه: كان يكتحل بالإثمد كل ليلة قبل أن ينام، وكان يكتحل في كل عين ثلاثة أميال.

<sup>(</sup>۱) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ١/ ١٥٢ وفي الحاوي للفتاوي للسيوطي ١/ ٥٢٥ و ٢٩٥ وفي شرح السنة للبغوي ١/ ١١٤ وفي فتح الباري ١/ ٤٢٢ وفي الدر المنثور للسيوطي ١/ ١١٤. وفي تفسير القرطبي ٢/ ١٠١ وفي أخلاق النبوة (٥٧) وفي تاريخ أصبهان ١/ ٣٢١.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه. كتاب الأدب.. باب (٣٩) رقم الحديث (٣٧٥١ ـ ٣٧٥١). وفي الحاوي للفتاوي
 للسيوطي ١/ ٢٤٥ و ٢٥٥ وفي كنز العمال (١٨٣١٤).

<sup>(</sup>٣) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٢/ ٤٠٩ وفي أخلاق النبوة ٢٥٧.

<sup>(</sup>٤) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٩/ ٢٢ وفي فتح الباري ١٠/ ٤٤٩.

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي (١٧٥٧ ــ ٢٠٤٨) وابن ماجه في كتاب الطب باب (٢٦) رقم الحديث ٣٤٩٩ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٣٥٤ وفي أنحلاق النبوة (١٧٠).

وروى النسائي والبخاري في تاريخه عن محمد بن علي قال سألت عائشة: أكان النبي ﷺ يتطيب؟ قالت: نعم، بذكارة الطيب، المسك والعنبر (١).

وأما مشيه ﷺ (٢) فعن علي قال: كان رسول الله ﷺ إذا مشى تكفأ تكفياً، كأنما ينحط من صبب (٣)، رواه الترمذي وصححه البيهقي. والتكفؤ: الميل إلى سنن المشي. وعند البزار من حديث أبي هريرة: إذا وطيء بقدمه وطيء بكلها. وعند الترمذي في الشمائل من حديثه: وما رأيت أحداً أسرع في مشيه من رسول الله ﷺ: كأنما الأرض تطوى له، إنا لنجهد أنفسنا وهو غير مكترث (٤). وعن يزيد بن مرثد قال: كان رسول الله ﷺ إذا مشى أسرع، حتى يهرول الرجل وراءه فلا يدركه: رواه ابن سعد. ويروى أنه كان إذا مشى مشى مجتمعاً أي قوي الأعضاء غير مسترخ في المشي. وقال علي رضي الله عنه كان إذا مشى مشى تقلع (٥).

وقال ابن أبي هالة: إذا زال زال تقلعاً، يخطو تكفياً، ويمشي هونا، ذريع المشية إذا مشى كأنما ينحط من صبب، وفي رواية إذا زال زال قلعاً بالفتح والضم، فبالفتح هو مصدر بمعنى الفاعل أي لا يزول قالعاً لرجله من الأرض، وهو بالضم إما مصدر أو اسم وهو بمعنى الفتح ...

وقال الهروي: «قرأت هذا الحرف في كتاب غريب الحديث لابن الأنباري: قلعاً: بفتح القاف وكسر اللام، وكذلك قرأته بخط الأزهري، وهو كما جاء في حديث آخر كأنما ينحط من صبب، والانحدار من الصبب والتقلع من الأرض قريب بعضه من بعض. أراد: أنه كان يستعمل التثبت ولا يتبين منه في هذه الحال استعجال ومبادرة شديدة». وذريع المشية: أي واسع الخطوة قاله ابن الأثير.

وقال ابن القيم: التقلع الارتفاع من الأرض بجملته، كحال المنحط من الصبب، وهي مشية أولي العزم والهمة والشجاعة، وهي أعدل المشيات وأروحها للأعضاء، فكثير من الناس يمشي قطعة واحدة كأنه خشبة محمولة، فهي مذمومة، وإما أن يمشي بانزعاج مشى الجمل الأهوج وهي مشية مذمومة، وهي علامة خفة عقل صاحبها ولا سيما إن

رواه النسائي. كتاب الزينة (٣١) ٨/ ١٥١.

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد ١/ ٢٨٦.

<sup>(</sup>٣) الحديث في المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢٧٠ وفي المستدرك للحاكم ٢/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية ٢/١٧.

<sup>(</sup>٥) ذكره الترمذي في الشمائل (٦٠) وفي دلائل النبوة للبيهةي ١/٢٥٢ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/٢٧٢ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل نحوه ٢/ ٣٢٤.

وأما مشيه 義 مع أصحابه، فكانوا يمشون بين يديه وهو خلفهم، ويقول: (خلوا ظهري للملائكة)(۱)، وهو معنى قول القائل: وكان يسوق أصحابه ويماشيهم فرادى وجماعة. ومشى 瓣 في بعض غزواته مرة فجرحت أصبعه وسال منها الدم فقال: (هل أنت إلا أصبع دميت وفي سبيل الله ما لقيت)(٢). رواه أبو داود. ولم يكن له 瓣 ظل في شمس ولا قمر رواه الترمذي الحكيم عن ذكوان. وقال ابن سبع كان 瓣 نوراً. فكان إذا مشى في الشمس أو القمر لا يظهر له ظل. قال غيره: ويشهد له قوله 瓣 في دعائه: واجعلني نوراً)

وأما لونه (٢٣) الشريف الأزهر على فقد وصفه عليه السلام عجمهور أصحابه بالبياض، منهم: أبو بكر وعمر وعلي وأبو جحيفة وابن عمر وابن عباس وابن أبي هالة والحسن بن علي وأبو الطفيل ومحرش الكعبي وابن مسعود والبراء وأنس في إحدى الروايتين عنه.

فأما أبو جحيفة فقال: كان أبيض. رواه البخاري. وأما أبو الطفيل فقال: كان أبيض مليحاً. رواه الترمذي في الشمائل، وفي رواية مسلم: أبيض مليح الوجه. وفي رواية عنه للطبراني: ما أنسى شدة بياض وجهه مع شدة سواد شعره. وفي شعر أبي طالب:

وأبيض يستسقي الغمام بوجهم ثمال اليتامي عصمة للأرامل

وقال علي: أبيض مشرب. والمشرب: هو الذي في بياضه حمرة، كما في الرواية الأخرى: أبيض مشرب بحمرة، وبهذا فسر قول أنس في صحيح مسلم: أزهر اللون. وفي النسائي من حديث أبي هريرة: بينا النبي على جالس بين أصحابه جاء رجل فقال: أيكم ابن عبد المطلب؟ فقالوا: هذه الأمغر المرتفق. والأمغر: المشرب بحمرة.

<sup>(</sup>١) الحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣٩٨ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٣/ ١٠.

<sup>(</sup>۲) الحديث في البخاري كتاب الأدب باب (۹۰) رقم الحديث (٢١٤٦) وفي مسلم الجهاد رقم الحديث (٢) الحديث في البخاري كتاب الأدب باب (٩٠) رقم الحديث (١١٢) وفي الترمذي رقم (٣٣٤٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٨٥٤ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/ ١٨٥ وفي مسند الحميدي (٧٧٦) وفي الشمائل للطبراني (١٧٤) وفي التمهيد لابن عبد البر ٢/ ٤٨٩ وفي الدر المنثور ٢/ ٣٦٠ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٤/ ٢٩٠ .

<sup>(</sup>٣) انظر البه أية والنهاية ٦/ ١٥ ودلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٠١.

المرتفق: المتكىء على مرفقه. وفي البخاري من حديث أنس: ليس بأبيض أمهق. قال الحافظ ابن حجر: ووقع عند الداودي تبعاً لرواية المروزي: أمهق ليس بأبيض، وفي رواية عند أبي حاتم وغيره أسمر. واستشكله بعضهم وقال: إن غالب هذه الروايات متدافع، وبعضها ممكن الجمع كالأبيض مع رواية مشرب بالحمرة والأزهر، ويعضها غير ممكن الجمع كالأبيض الشديد الوضح مع الأسمر. واعترض الداودي رواية أمهق ليس بأبيض. وهي التي وقعت عنده تبعاً لرواية المروزي. وقال القاضي عياض: إنها وهم، وقال: وكذلك رواية من روى أنه ليس بالأبيض ولا الآدم، ليس بصواب. قال الحافظ ابن حجر: هذا ليس بجيد لأن المراد أنه ليس بالأبيض الشديد البياض ولا بالآدم الشديد الأدمة، وإنما يخالط بياضه الحمرة، والعرب قد تطلق على كل من كان كذلك أسمر، ولهذا جاء في حديث أنس عند أحمد والبزار وابن منده بإسناد صحيح أن النبي ﷺ كان أسمر، وأخرجه البيهقي في الدلائل من وجه أخر عن أنس، فلكر الصفة النبوية فقال: كان ﷺ أبيض بياضه إلى السمرة. وفي حديث ابن عباس في صفته ﷺ: رجل بين رجلين جسمه ولحمه، أحمر إلى البياض، أخرجه أحمد. وقد تبين من مجموع الروايات: أن المراد بالسمرة؛ الحمرة التي تخالط البياض، وأن المراد بالبياض المثبت ما تخالطه الحمرة، والمنفى ما لا تخالطه، وهو الذي تكره العرب لونه وتسميه أمهق، وبهذا تبين أن رواية المروزي أمهق ليس بأبيض مقلوبة، على أنه يمكن توجيهها بأن المراد بالأمهق الأخضر اللون الذي ليس بياضه في الغاية، ولا سمرته ولا حمرته، فقد نقل عن رؤية: أن المهق خضرة الماء، فهذا الترجيه يتم على تقدير ثبوت الرواية، وقد تقدم في حديث أبي جحيفة إطلاق كونه كان أبيض، وكذا في حديث أبي الطفيل عند مسلم والترمذي.

وفي حديث سراقة عند ابن إسحاق فجعلت أنظر إلى ساقه كأنها جمارة، ولأحمد من حديث محرش الكعبي في عمرة الجعرانة قال: فنظرت إلى ظهره كأنه سبيكة فضة. وعن سعيد بن المسيب أنه سمع أبا هريرة يصفه على فقال: كان شديد البياض أخرجه يعقوب بن سفيان والبزار بإسناد قوي. ويجمع بينهما بما تقدم. وقال البيهقي: يقال: إن المشرب منه بحمرة وإلى السمرة منه ما ضحى للشمس والريح أي كالوجه والعنق وأما ما تحت الثياب فهو الأزهر الأبيض انتهى. وهذا ذكره ابن أبي خيثمة عقب حديث عائشة في صفته بابسط من هذا وزاد: ولونه الذي لا يشك فيه الأبيض الأزهر. انتهى والله أعلم.

وقد ضعف بعضهم قول من قال: إنما وصف بالسمرة ما كانت الشمس تصيب منه، بأن أنساً لا يخفى عليه أمره حتى يصفه بغير صفته اللازمة له لقربه منه، ولم يكن ﷺ

ملازماً للشمس، نعم لو وصفه بذلك بعض القادمين ممن صادفه في وقت غيرته الشمس لأمكن، فالأولى حمل السمرة في رواية أنس على الحمرة التي تخالط البياض كما قدمناه.

تنبيه: في الشفاء حكاية عن أحمد بن سليمان صاحب سحنون: من قال إن النبي: 
إلى أسود يقتل انتهى. وهذا يقتضي أن مجرد الكذب عليه في صفة من صفاته كفر يوجب القتل. وليس كذلك، بل لا بد من ضميمة ما يشعر بنقص في ذلك. كما في مسألتنا هذه فإن الأسود لون مفضول.

وأما طيب ريحه على وعرقه وفضلاته (١)، فقد كانت الرائحة الطيبة صفته على وإن لم يمس طيباً. وروينا عن أنس قال: ما شممت ريحاً قط ولا مسكاً ولا عنبراً أطيب من ريح رسول الله على. لحديث رواه الإمام أحمد. وفي البخاري: ولا شممت مسكة ولا عنبرة أطيب من رائحة النبي على. وفي رواية الترمذي: ولا شممت مسكاً قط ولا عطراً كان أطيب من عرق رسول الله على. وقوله: شممت: بكسر الميم الأولى وسكون الثانية. وعن أم عاصم امرأة عتبة بن فرقد السلمي قالت: كنا عند عتبة أربع نسوة، فما منا امرأة شممنا ريحاً منا وكان إذا خرج إلى الناس قالوا: ما شممنا ريحاً أطيب من ريح عتبة، فقلت له يوماً: إنا لنجتهد في الطيب، ولأنت أطيب ريحاً منا فمم ذلك؟ فقال: أخذني الشرى على عهد رسول الله على فرجي، فنفث في إليه، فأمرني أن أتجرد، فتجردت وقعدت بين يديه، وألقيت ثوبي على فرجي، فنفث في يده ثم مسح ظهري وبطني بيده، فعبق بي هذا الطيب من يومئذ. رواه الطبراني في معجمه الصغير.

وروى أبو يعلى والطبراني قصة الذي استعان به على تجهيز ابنته، فلم يكن عنده شيء، فاستدعاه بقارورة فسلت له فيها من عرقه، وقال: «مرها فلتطيب به»، فكانت إذا تطيبت به شم أهل المدينة ذلك الطيب فسموا بيت المطيبين. وقال جابر بن عبدالله: كان في رسول الله على خصال: لم يكن في طريق فيتبعه أحد إلا عرف أنه سلكه من طيب عرقه وعرفه (٢)، ولم يكن يمر بحجر إلا سجد له. رواه الدارمي والبيهقي وأبو نعيم. ولله در القائل:

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١/ ٦٦ ودلائل النبوة للبيهقي ١/ ٢٥٤ والبداية والنهاية ٦/ ٢٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره البخاري في التاريخ الكبير ٣/ ١٥٤ وانظر الشفا للقاضي عياض ١/٦٣ ومناهل الصفا صفحة ٤١ رقم الحديث (٦٦) وفي الدارمي ١/٣٣ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٨٢ وفي كشف الأستار ٣/ ١٦١ وفي مسند أبي يعلى ٥/ ٤٣٣ .

فلو أن ركباً بمموك لقادهم نسيمك حتى يستدل به الركب

وعن أنس قال: كان رسول الله ﷺ إذا مر في طريق من طرق المدينة وجدوا منه رائحة الطيب وقالوا: مر رسول الله ﷺ من هذا الطريق. رواه أبو يعلى والبزار بإسناد صحيح. وما أحسن قول القائل:

يسروح على غيسر الطسريق التي غدا عليها فالا ينهي عسلاه نهاته تـــروح لـه الأرواح حيـــث تنسمـــــت

تنفسه في البوقيت أنفياس عطيره فمين طيبيه طيابيت ليه طيرقياتيه لها سحراً من حينه نسماتيه

وعن عائشة قالت: كان رسول الله ﷺ أحسن الناس وجهاً وأنورهم لوناً، لم يصفه واصف قط إلا شبه وجهه بالقمر ليلة البدر. وكان عرقه في وجهه مثل اللؤلؤ، أطيب من المسك الإذفر. رواه أبو نعيم. وعن أنس قال: دخل علينا رسول الله ﷺ فقال عندنا، فعرق وجاءت أمي بقارورة فجعلت تسلت العرق فيها، فاستيقظ ﷺ فقال (يا أم سليم ما هذا الذي تصنعين؟؛ قالت: هذا عرقك نجعله لطيبنا، وهو أطيب الطيب. رواه مسلم.

وفي رواية له: كان ﷺ يدخل بيت أم سليم فينام على فراشها وليست فيه. قال فجاء ذات يوم فنام على فراشها فأتيت فقيل لها هذا النبي نائم في بيتك على فراشك قال: فجاءت وقد عرق واستنقع عرقه على قطعة أديم على الفراش، ففتحت عتيدتها فجعلت تنشف ذلك العرق فتعصره في قواريرها، ففزع ﷺ فقال: «ما تصنعين يا أم سليم، فقالت: يا رسول الله نرجو بركته لصبياننا، قال: ﴿أُصِبِتِ﴾ والعتيدة: كالصندوق الصغير الذي تترك فيه المرأة ما يعز عليها من متاعها.

وأما ما روي أن الورد خلق من عرقه ﷺ أو من عرق البراق فقال شيخنا في الأحاديث المشتهرة: قال النوري: لا يصح. وقال شيخ الإسلام ابن حجر: إنه موضوع، وسبقه لذلك ابن عساكر، وهو في مسند الفردوس بلفظ: «الورد الأبيض خلق من عرقي ليلة المعراج، والورد الأحمر خلق من عرق جبريل، والورد الأصفر خلق من عرق البراق، (١). رواه من طريق مكي بن بندار الزنجاني. حدثنا الحسن بن على بن عبد الواحد القرشي، حدثنا هشام بن عمار عن الزهري عن أنس به مرفوعاً ثم قال: قال أبو مسعود حدث به أبو عبد الله الحاكم عن رجل عن مكي. ومكي تفرد به انتهي. ورواه أبو الحسين

<sup>(</sup>١) ذكره ابن عراق في تنزيه الشريعة ٢/ ٢٧٠ وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٣٠٢ و٢/ ٣٥٣ و٤٦٥ وفي البلَّاليء المصنوعة للسيوطي ١٤٨/٢ والأسرار المسرفوصة لعلي القباري ١٣٥ ـ ٣٧٧ والموضوعات لابن الجوزي ٣/ ٦٢.

ابن فارس<sup>(۱)</sup> اللغوي في «الريحان والراح» له عن مكي به. ومكي ممن اتهمه الدارقطني بالوضع، وله طريق أخرى رواه أبو الفرج النهرواني في الخامس والتسعين من «الجليس الصالح» له من طريق محمد بن عنبسة بن حماد، حدثنا أبي عن جعفر بن سليمان عن مالك بن دينار عن أنس رفعه: «لما عرج بي إلى السماء بكت الأرض من بعدي فنبت اللصف من نباتها، فلما أن رجعت قطر من عرقي على الأرض فنبت ورد أحمر، ألا من أراد أن يشم رائحتي فليشم الورد الأحمر». ثم قال أبو الفرج: اللصف: الكبر، وقال: وما أتى به هذا الخبر فهو اليسير من كثير مما أكرم الله به نبيه ودل على فضله ورفيع منزلته. انتهى . وإنما ذكرته ليعلم [أنه موضوع](٢).

وعن جابر بن سمرة أنه على مسح خده، وقال: فوجدت ليده برداً وريحاً كأنما أخرجها من جؤنة عطار. قال غيره: مسها بطيب أو لم يمسها يصافح المصافح فيظل يومه يجد ريحها، ويضع يده على رأس الصبي فيعرف من بين الصبيان ريحها. وجؤنة العطار: بضم الجيم وهمزة بعدها، ويجوز تخفيفها واواً: سلسلة مستديرة مغشاة أدماً.

وقد ورد مما عزاه القاضي عياض للأخباريين ومن ألف في الشمائل الكريمة أنه على كان إذا أراد أن يتغوط انشقت الأرض وابتلعت بوله وغائطه وفاحت لذلك رائحة طيبة. قال غيره: ولم يطلع على ما يخرج منه بشر قط. وأسند محمد بن سعد كاتب الواقدي - كما هو في بعض نسخ الشفاء، وقالوا إنه ليس من الرواية ولا من حواشي أصل ابن جبير بل من حواشي غيره - عن عائشة رضي الله عنها قالت للنبي على: إنك تأتي الخلا فلا نرى منك شيئاً من الأذى فقال فيا حائشة أو ما علمت أن الأرض تبتلع ما يخرج من الأنبياء فلا يرى منه شيء (٣) انتهى.

وفي الشفاء لابن سبع عن بعض الصحابة قال: صحبته بي في سفر فلما أراد قضاء الحاجة تأملته وقد دخل مكاناً فقضى حاجته، فدخلت الموضع الذي خرج منه فلم ير له أثر غائط ولا بول، ورأيت في ذلك الموضع ثلاثة أحجار فأخذتهن فوجدت لهن رائحة طيبة وعطراً. قلت: وقد سئل الحافظ عبد الغني المقدسي: هل روي أنه كان ما يخرج منه تبتلعه الأرض؟ فقال: قد روي ذلك من وجه غريب، والظاهر يؤيده، فإنه لم يذكر عن أحد من الصحابة أنه رآه ولا ذكره، وأما البول فقد شاهده غير واحد. وشربته أم أيمن

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن فارس بن زكرياء القزويني الرازي أبو الحسين (٣٢٩ ـ ٣٩٥ هـ). من أثمة اللغة والأدب توفي في الري. الأعلام ١٩٣/١ وفيات الأعيان ١/ ٣٥ ويتيمة الدهر ٣/ ٤٦٣ رقم الترجمة (٣٤).

<sup>(</sup>٢) ليس في الأصل: ولكن يتطلبه السياق.

<sup>(</sup>٣) انظر الشفا ١/ ٦٣.

والله أعلم انتهى. لكن قال البيهةي: وأما الحديث الذي أخبرنا به أبو الحسين بن بشر أنبأنا إسماعيل بن محمد الصفار حدثنا زيد بن إسماعيل الصائغ حدثنا حسين بن علوان عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: كان النبي في إذا دخل الغائط دخلت في أثره فلا أرى شيئاً إلا أني كنت أشم رائحة الطيب، فذكرت ذلك له فقال: فيا عائشة أما علمت أن أجسادنا تنبت على أرواح أهل الجنة وما خرج منها ابتلعته الأرض، فهذا من موضوعات الحسين بن علوان، لا ينبغي ذكره إلا لبيان أنه موضوع ففي الأحاديث الصحيحة المشهورة في معجزاته كفاية عن كذب ابن علوان انتهى.

لكن للحديث طرق غير طريق ابن علوان: فعند الدارقطني في الأفراد: حدثنا محمد ابن سليمان الباهلي حدثنا محمد بن حسان الأموي، أنبأنا عبدة بن سليمان عن هشام ابن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: يا رسول الله، إني أراك تدخل الخلاء ثم يأتي الذي بعدك فلا يرى لما يخرج منك أثراً، فقال لا يا عائشة أما علمت أن الله أمر الأرض أن تبتلع ما يخرج من الأنبياء، ومحمد بن حسان بغدادي ثقة، وعبدة من رجال الصحيح. وله طريق أخرى عند ابن سعد، وأخرى عند الحاكم في مستدركه. وروي أنه كان يتبرك ببوله ودمه في فروى ابن حبان في «الضعفاء» عن ابن عباس قال: حجم النبي في غلام لبعض قريش، فلما فرغ من حجامته أخد الدم فلهب به من وراء الحائط، فنظر يميناً وشمالاً فلم ير أحداً، فحسا دمه حتى فرغ ثم أقبل فنظر في وجهه فقال: «ويحك ما صنعت بالدم» قلت غيبته من وراء الحائط، قال أين غيبته؟ قلت: يا رسول الله نفست على دمك أن أهريقه في الأرض فهو في بطني فقال: «قال: هدرت نفسك من النار» (١٠).

وفي سنن سعيد بن منصور من طريق عمرو بن السائب أنه بلغه أن مالكاً والد أبي سعيد الخدري لما جرح النبي على مص جرحه حتى أنقاه ولاح أبيض فقيل: مجه، فقال: لا والله لا أمجه أبداً، ثم ازدرده فقال النبي على: «من أراد أن ينظر إلى رجل من أهل الجنة فلينظر إلى هذا»(٢) فاستشهد.

وأخرج البزار والطبراني والحاكم والبيهقي وأبو نعيم في الحلية، من حديث عامر ابن عبدالله بن الزبير عن أبيه قال: احتجم رسول الله في فأعطاني الدم فقال: «اذهب فغيبه» فلهب فشربته فأتيته في فقال: «ما صنعت» قلت: غيبته، قال: «لعلك شربته»

<sup>(</sup>۱) ذكره ابن حجر في التلخيص ۱/ ۳۰ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ۱/ ۱۸۱ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٥/ ١٨٦.

<sup>(</sup>٢) ذكره الَّبيهقي في السنن الكبرى ٤/ ٨٣ وفي دلائل النبوة أيضاً ٣/ ٢٦٦ وفي تفسير ابن كثير ٢/ ١٢٣ .

قلت: شربته، وفي رواية قلت: جعلته في أخفى مكان ظننت أنه خاف عن الناس، قال «لعلك شربته؟ قلت: شربته، فقال: «ويل لك من الناس وويل للناس منك». وفي رواية فقال رسول الله على الناس على ذلك، قال: علمت أن دمك لا تصيبه نار جهنم فشربته لذلك، فقال: «ويل لك من الناس»(١).

وعند الدارقطني من حديث أسماء بنت أبي بكر نحوه، وفيه: ولا تمسك النار، وفي كتاب الجوهر المكنون في ذكر القبائل والبطون: أنه لما شرب \_ أي عبدالله ابن الزبير \_ دمه تضوع فمه مسكاً، وبقيت رائحته موجودة في فمه إلى أن صلب رضي الله عنه. وأخرج الحسن بن سفيان في مسئده والحاكم والدارقطني والطبراني وأبو نعيم من حديث أبي مالك النخعي عن الأسود بن قيس عن نبيح عن أم أيمن قالت: قام رسول الله من الليل إلى فخارة في جانب البيت فبال فيها، فقمت من الليل وأنا عطشانة فشربت ما فيها وأنا لا أشعر، فلما أصبح النبي على قال: قيا أم أيمن قومي فأهريقي ما في تلك الفخارة، فقلت: قد والله شربت ما فيها قالت: فضحك رسول الله على حتى بدت نواجذه، ثم قال: قاما والله لا يبجعن بطنك أبداً».

وعن ابن جريج قال: أخبرت أن النبي الله كان يبول في قلح من عيدان ثم يوضع تحت سريره فجاء فإذا القدح ليس فيه شيء فقال لامرأة يقال لها بركة كانت تخدم أم حبيبة جاءت معها من أرض الحبشة أين البول الذي في القدح، قالت: شربته قال: اصحة يا أم يوسف، فما مرضت قط حتى كان مرضها الذي ماتت فيه. ورواه أبو داود عن ابن جريج عن حكيمة عن أمها أميمة بنت رقيقة.

وصحح ابن دحية أنهما قصتان وقعتا لامرأتين وقد وضح أن بركة أم يوسف غير بركة أم أيمن، وهو الذي ذهب إليه شيخ الإسلام البلقيني.

وفي هذه الأحاديث دلالة على طهارة بوله ودمه 熟. قال النووي في شرح المهذب: واستدل من قال بطهارتهما بالحديثين المعروفين: أن أبا طيبة الحجام حجمه وشرب دمه ولم ينكر عليه، وأن امرأة شربت بوله 難 فلم ينكر عليها، وحديث أبي طيبة ضعيف، وحديث شرب البول صحيح رواه الدارقطني وقال: هو حديث حسن صحيح، وذلك كاف في الاحتجاج لكل الفضلات قياساً، ثم إن القاضي حسيناً قال: الأصح القطع بطهارة الجميع انتهى. وبهذا قال أبو حنيفة، كما قاله العيني، وأبو طيبة؛ بفتح الطاء المهملة وسكون الياء المثناة تحت وبالموحدة، نافع الحجام مولى محيصة -

<sup>(</sup>١) أخرجه الحاكم في المستدرك ٣/ ٥٥٤ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٧٠ وفي كنز العمال (٢) (٣٧٢٦).

بضم الميم وفتح المهملة وتشديد المثناة تحت وكسرها \_ هو أبو مسعود الأنصاري.

وقال شيخ الإسلام ابن حجر قد تكاثرت الأدلة على طهارة فضلاته ﷺ وعدَّ الأثمة ذلك في خصائصه. انتهى. قال بعضهم: وكأن السر في ذلك ما روي من صنيع الملكين حين غسلا جوفه والله أعلم.

وأما سيرته على في البراز، ففي حديث عائشة عند أبي عوانة في صحيحه والحاكم: ما بال رسول الله على قائماً منذ أنزل عليه القرآن. وفي حديث عبد الرحمن بن حسنة عند النسائي وابن ماجه: أنه بال جالساً، فقالوا: انظروا إليه يبول كما تبول المرأة. (١). وحكى ابن ماجه عن بعض مشايخه أنه قال: كان من شأن العرب البول قائماً، ويؤيده ما في حديث عبد الرحمن هذا. وفيه دلالة على أنه كان يخالفهم في ذلك فيقعد لكونه أستر وأبعد عن مماسة البول. وقال حذيفة: أتى رسول الله على سباطة قوم فبال قائماً ثم دعا بماء فتوضاً (١). رواه البخاري. وفي رواية غيره: بال قائماً ففجع رجليه، أي: فرقهما وباعد ما بينهما.

والسباطة: ـ بضم المهملة وبعدها موحدة ـ هي المزبلة والكناسة تكون بفناء الدور مرفقا لأهلها، وتكون في الغالب سهلة لا يرتد فيها البول على البائل، وإضافتها إلى القوم إضافة اختصاص لا ملك لأنها لا تخلو عن النجاسة. وبهذا يندفع إيراد من استشكله لكون البول يوهي الجدار ففيه إضرار، أو نقول: إنما بال فوق السباطة لا في أصل الجدار، وهو صريح في رواية أبي عوانة في صحيحه. وقيل: يحتمل أن يكون علم إذنهم في ذلك بالتصريح أو غيره أو لكونه مما يتسامح الناس به، أو لعلمه بإيثارهم إياه بذلك، أو لكونه يجوز له التصرف في مال أمته دون غيره لأنه أولى بالمؤمنين عن أنفسهم وأموالهم، وهذا وإن كان صحيح المعنى لكن لم يعهد ذلك من سيرته ومكارم أخلاقه صلى الله عليه وسلم. قال الحافظ ابن حجر: وأما مخالفته على المنار، فقد قيل فيه إنه على كان الإبعاد عند قضاء الحاجة عن الطرق المسلوكة وعن أعين النظار، فقد قيل فيه إنه على كان

<sup>(</sup>۱) الحديث في ابن ماجه كتاب الطهارة باب (۱۶ ــ ۲۲) رقم الحديث (۳۰۹ ــ ۳٤۳) وفي النسائي كتاب الطهارة (۲۰) / ۲۷ وفي سنن أبي داود باب (۱۱) رقم الحديث (۲۲). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۱۹٦/٤.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري كتاب الطهارة باب (۲۰) رقم الحديث (۲۲۵ ـ ۲۲۵ ـ ۲۲۱ ـ ۲۲۱). وفي صحيح مسلم كتاب الطهارة رقم الحديث (۲۷ ـ ۷۵ ـ ۱۸۷). وفي سنن أبي داود. كتاب الطهارة باب (۱۲) رقم الحديث (۲۳). وفي ابن ماجه كتاب رقم الحديث (۲۳). وفي ابن ماجه كتاب الطهارة باب (۱۳) رقم الحديث (۱۳) رقم الحديث (۱۳) رقم الحديث (۳۰۵ ـ ۳۰۰). والنسائي. كتاب الطهارة (۱۲) ۱۹/۱. وفي سنن اللمارمي. كتاب الوضوء رقم (۹) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۱۱/۲۸۲ و۲۶۲۶ و ۲۸۲/۳۸.

مشغولاً بمصالح المسلمين، ولعله طال عليه المجلس حتى احتاج إلى البول فلو أبعد لتضرر، واستدنى حذيفة ليستره من خلفه عن رؤية من لعله يراه،أو لعله فعله لبيان الجواز. ثم هو في البول أخف من الغائط لاحتياجه إلى زيادة تكشف، والغرض من الإبعاد التستر وهو يحصل بإرخاء الليل والدنو من الساتر. (١١).

وروى الطبراني من حديث عصمة بن مالك قال: خرج علينا رسول الله ﷺ في بعض سكك المدينة فانتهى إلى سباطة قوم فقال: يا حليفة استرني فذكر الحديث. وظهر منه الحكمة في إدنائه حليفة في تلك الحالة.

وقيل: إنما بال قائماً لأنها حالة يؤمن معها خروج الريح بصوت، ففعل ذلك لكونه قريباً من الديار، ويؤيده ما رواه عبد الرزاق عن عمر رضي الله عنه قال: البول قائماً أحصن للدبر.

وقيل السبب في ذلك ما روي عن الشافعي وأحمد: أن العرب كانت تستشفي لوجع الصلب بذلك فلعله كان به. وروى الحاكم والبيهقي من حديث أي هريرة قال: إنما بال ﷺ قائماً لجرح كان بمأبضه.

والمأبض: بهمزة ساكنة بعدها موحدة ثم معجمة: باطن الركبة.

فكأنه لم يتمكن لأجله من القعود، ولو صح هذا الحديث لكان فيه غنى عن جميع ما تقدم ولكن ضعفه الدارقطني والبيهقي. والأظهر: أنه فعل ذلك لبيان الجواز، وكان أكثر أحواله البول من قعود.

وقيل إن البول عن قيام منسوخ واستدل عليه بحديث عائشة المتقدم. والصواب: أنه غير منسوخ، والجواب عن حديث عائشة أنه مستند إلى علمها فيحمل على ما وقع منه في البيوت، وأما غير البيوت فلم تطلع عليه، وقد حفظه حديفة، وهو من كبار الصحابة، وهو جائز من غير كراهة إذا أمن الرشاش.

وكان ﷺ إذا أراد أن يدخل الخلاء قال: «اللهم إني أعوذ بك من الخبث والخبث والخبائث» (٢). رواه البخاري من حديث أنس. والخبث: \_ بضم المعجمة والموحدة \_

<sup>(</sup>١) انظر فتح الباري ١/ ٤٣٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري. كتاب الوضوء باب (٩) رقم الحديث (١٤٢ ـ ٦٣٢٢). وابن ماجه رقم الحديث (٢٩٦) وفي صحيح مسلم رقم الحديث (٢٨٣) وفي الترمذي رقم الحديث (٥ ـ ٦). وفي سنن أبي داود رقم الحديث (٤) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٨/ ٩٩ و٤/ ٣٦٩ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٩٥. وفي سنن الدارمي ١/ ١٧١. وفي إتحاف السادة المتقين ٢٣٩/٢. وفي تفسير القرطبي ــ

ومراده: ذكران الشياطين وإناثهم. وقد كان على يستعيد إظهاراً للعبودية، ويجهر بذلك للتعليم. وهل يختص هذا الذكر بالأبنية المعدة لذلك لكونه حضرة الشياطين، أو يعم؟ الأصح الثاني. ويقول ذلك قبيل الدخول في الأمكنة، وأما في غيرها فيقول في أول الشروع كتشمير ثيابه مثلاً، وهذا مذهب الجمهور، فلو نسي يستعيد بقلبه لا بلسانه.

وعن أنس: كان 難 إذا أراد الحاجة لم يرفع ثوبه حتى يدنو من الأرض<sup>(۱)</sup>. رواه الترمذي وأبو داود والدارمي. وعن عائشة قالت: كان 識 إذا خرج من الخلاء قال: قفرانك، (۱) رواه الترمذي وابن ماجه. وعن أنس: كان 識 إذا خرج من الخلاء قال: قلحمد لله الذي أذهب عني الأذى وعاقاني، (۱) رواه ابن ماجه. وقال 聽: قإذا أتى أحدكم الغائط فلا يستقبل القبلة ولا يولها ظهره، شرقوا أو غربوا، أن رواه البخاري من حديث أبي أيوب الأنصاري. وهذا في الصحراء، أما في البنيان فلا، لما روي عن ابن عمر: ارتقبت فوق بيت حفصة لبعض حاجتي، فرأيت رسول الله 聽 يقضي حاجته مستدبر القبلة مستقبل الشام (٥). رواه الشيخان.

وأما حديث جابر: عند أبي داود وابن خزيمة، ولفظه عند أحمد: كان رسول الله

<sup>=</sup> ١٤/ ٣٩. وفي شرح السنة للبغوي ١/ ٣٧٦. وفي مسند أبي عوانة ١/ ٣١٦ وفي مصنف ابن أبي شيبة ١/١ وفي كنز العمال (١٧٨٧٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي كتاب الطهارة باب (۱۰) رقم الحديث (۱۶) وفي سنن أبي داود. كتاب الطهارة باب (۲) رقم الحديث (۱۶). وفي مجمع الزوائد (۲) رقم الحديث (۷). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ۲۰۲/۱. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۳٤٦) وفي شرح السنة للبغوي ۲۷۲/۱. وفي كنز العمال (۲۷۸۷).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود. كتاب الطهارة باب (۱۷) رقم الحديث (۳۰) والترمذي رقم الحديث (۷) وفي سنن ابن ماجه رقم الحديث (۳۰). وفي التاريخ الكبير للبخاري ۲۸،۲۸۸. وفي السنن الكبرى للبيهقي ۱/۷۸ وفي مصنف ابن أبي شيبة ۲/۱ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ۱/۳۳۰. وفي كنز العمال (۱۷۸۲ \_ ۱۷۸۷۱ \_ ۱۷۸۷۱ \_ ۲۷۲۱).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه. كتاب الطهارة باب (١٠) رقم الحديث (٣٠١). وفي حمل اليوم والليلة لابن سني (٢١) وفي كنز العمال (١٧٨٧).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري. كتاب الوضوء باب (١١) رقم الحديث (١٤٤ ـ ٣٩٤) وفي سنن أبي داود رقم الحديث (٨) والنسائي كتاب الطهارة ٢٣/١ وفي مسند الإمام أحمد بن حنيل ١٤٥٥. وفي المعجم الكبير للطبراني ٤/١٧٤. وفي تفسير ابن كثير (٣٨٢١٦) وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (٧٥) وفي تهديب تاريخ ابن عساكر ٣/٨٧٣.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري كتاب الوضوء باب (١٤) رقم الحديث (١٤٨) وفي صحيح مسلم كتاب الطهارة رقم الحديث (٢١). وفي مسند الإمام أحمد الحديث (٢١). وفي مسند الإمام أحمد ابن حنبل ٢١/٢ و٢٠.

ﷺ ينهانا أن نستدبر القبلة أو نستقبلها بفروجنا إذا أهرقنا الماء<sup>(۱)</sup>. قال: ثم رأيته قبل موته بعام مستقبل القبلة. فقال في فتح الباري: الحق أنه ليس بناسخ لحديث النهي خلافاً لمن زعمه، بل هو محمول على أنه رآه في بناء أو نحوه، لأن ذلك هو المعهود من حاله ﷺ لمبالغته في التستر. ودعوى خصوصية ذلك بالنبي ﷺ لا دليل عليها، إذا الخصائص لا تثبت بالاحتمال.

ومذهب الد مهور وهو مذهب مالك والشافعي وإسحاق: التفريق بين البنيان والصحراء، وهذ أعدل الأقوال لإعماله جميع الأدلة. وقال قوم بالتحريم مطلقاً، وهو المشهور عن أن حنيفة وأحمد، ورجحه من المالكية ابن العربي وحجتهم: أن النهي مقدم على الإن حة، ولم يصححوا حديث جابر المتقدم. وقال قوم بالجواز مطلقاً، وهو قول عائشة و مروة وربيعة، محتجين بأن الأحاديث تعارضت فلنرجع إلى أصل الإباحة.

وفي البخاري عن أنس كان ﷺ إذا خرج لحاجته أجيء أنا وغلام، معنا إداوة من ماء، يعني ليستنجي به. وفي رواية مسلم عنه: فخرج علينا وقد استنجى بالماء (٢). وعن أبي هريرة قال: اتبعت النبي ﷺ وخرج لحاجته فقال «ابغني أحجاراً أستنفض بها ولا تأتني بعظم ولا روث»، فأتيته بأحجار بطرف ثيابي فوضعتها إلى جنبه فلما قضى حاجته أتبعه بهن (٢). وعن عبدالله بن مسعود قال: أتى النبي ﷺ الغائط فأمرني أن آتيه بثلاثة أحجار، فوجدت حجرين والتمست الثالث فلم أجده فأخلت روثة فأتيته بها، فأخذ الحجرين وألقى الروثة (١٤). رواه البخاري . وفي حديث سلمان عند مسلم مرفوعاً: «لا يستنج أقل من ثلاثة أحجار».

وقد أخذ الشافعي وأحمد وأصحاب الحديث بهذا، فاشترطوا أن لا ينقص عن الثلاثة مع مراعاة الإنقاء إذا لم يحصبل بها فتزاد حتى ينقى. ويستحب حينئذِ الإيتار، لقوله

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٣٦٠. وفي فتح الباري ١/٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري. كتاب الوضوء باب (١٧) رقم الحديث (١٥٢) وفي صحيح مسلم كتاب الطهارة رقم الحديث (٧٠) وفي النسائي كتاب الطهارة رقم (٤٠) ١/ ٤٢. وفي مسئد الإمام أحمد بن حبل ٣/ ٢٨٤ و ١٧١. وفي سنن الدارمي كتاب الوضوء رقم (١٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري. كتاب الوضوء. باب (٢٠) رقم الحديث (١٥٥ ـ ٢٨٦٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي كتاب الطهارة باب (١٣) رقم الحديث (١٧) وفي البخاري كتاب الوضوء باب (٢١) رقم الحديث (١٥٦). وفي ابن ماجه برقم (٣١٤) وفي النسائي طهارة (٣٧) وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٣٨٨ و ٤١٨.

<sup>(</sup>٥) أخرجه مسلم كتاب الطهارة باب (١٧) رقم الحديث (٥٧) وفي سنن الدارقطني ١/ ٥٤ وفي النسائي ال ٤٤ / ٥٤ وفي النسائي ال ٤٤ / ١٠٣ و ١١٣٠ و ١٩٤٠ .

المواهب اللدنية/ج٢/م٦

ومن لا، فلا حرج، قال الخطابي: لو كان القصد الإنقاء فقط لخلا اشتراط العدد عن ومن لا، فلا حرج، قال الخطابي: لو كان القصد الإنقاء فقط لخلا اشتراط العدد عن الفائدة، فلما اشترط العدد لفظاً وعلم الإنقاء فيه معنى دل على إيجاب الأمرين. ونظيره: العدة بالأقراء، فإن العدد مشترط ولو تحققت براءة الرحم بقرء واحد. وقال الطحاوي: لو كان العدد مشترطاً لطلب عليه السلام حجراً ثالثاً. وغفل ـ رحمه الله ـ عما أخرجه أحمد في مسنده من طريق معمر عن ابن مسعود في هذا الحديث، فإن فيه: فألقى الروثة وقال: فإنها ركس، ائتني بحجر، اورجاله ثقات أثبات. واستدلال الطحاوي فيه نظر، لاحتمال أن يكون اكتفى بطرف أحدهما عن الثالث، لأن المقصود بالثلاثة: أن يمسح بها ثلاث مسحات، وذلك حاصل ولو بواحد. انتهى ملخصاً من فتح الباري.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في الطهارة رقم (۲۲) وفي سنن أبي داود الطهارة باب (۱۵) رقم المحديث (۳۵) وفي النسائي طهارة (۷۱) وفي ابن ماجه برقم (۳۳۷ ـ ۴۰۹) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲۳۲/۲ وفي ٢٧٨ وفي السنن الكبرى للبيهقي ۴۹/۱ وفي صحيح ابن خزيمة (۷۵) وفي مسند أبي عوانة المحدد ٢٤٤ وفي التلخيص لابن حجر ۱/۱۱ وفي إتحاف السادة المتقين ۲۲۲/۲ وفي نصب الراية للزيلعي ۲۱۷/۱ وفي المغنى للعراقي ۱/۱۳۱ وفي فتح الباري ۲۸۲۱.

## فيما أكرمه الله تعالى به من الأخلاق الزكية وشرفه به من الأوصاف المرضية (١)

أعلم أن لأخلاق جمع خلق. بضم الخاء واللام ويجوز إسكانها. قال الراغب: الخلق بالفتر وبالضم في الأصل بمعنى واحد، كالشرب والشرب لكن خص الخلق اللي بالفتح بالهيئات والصور المدركة بالبصر، وخص الخلق الذي بالضم بالقوى والسجايا المدركة بالبصيرة. انتهى. وقد اختلف: هل حسن الخلق غريزة أو مكتسب؟ وتمسك من قال بأنه غريزة بحديث ابن مسعود: (إن الله قسم بينكم أخلاقكم كما قسم أرزاقكم) (٢) الحديث رواه البخاري. وقد قال القرطبي: الخلق جبلة في نوع الإنسان. وهم في ذلك متفاوتون، فمن غلب عليه شيء منها كان محموداً وإلا فهو المأمور بالمجاهدة فيه حتى يصير محموداً، وكذا إن كان ضعيفاً فيرتاض حتى يقوى.

وقد وقع في حديث الأشج أنه ﷺ قال له: ﴿إِن فيك لخصلتين يحبهما الله: الحلم والأناة»، قال: يا رسول الله قديماً كانا أو حديثاً؟ قال: «قديماً»، قال: الحمد لله الذي جبلني على خلتين يحبهما الله. وراه أحمد والنسائي وصححه ابن حبان. فترديد السؤال وتقريره عليه بأن في الخلق ما هو جبلي وما هو مكتسب. وقد كان ﷺ يقول «اللهم كما حسنت خلقي فحسن خلقي» (٣) أخرجه أحمد وصححه ابن حبان، وعند مسلم في حديث دعاء الافتتاح: «واهدني لأحسن الأخلاق لا يهدي لأحسنها إلا أنت». ولما اجتمع فيه ﷺ

<sup>(</sup>۱) انظر دلائل النبوة للبيهةي ٢/٨٠١ والبداية والنهاية ٦/٦٦. وفي طبقات ابن سعد ٢٧٣/١ و ٢٨٥ و ٢٨٩ و ٣١٤ وفي الشفا ٢/٦٢١.

<sup>(</sup>٣) ذكره السيوطي في الدر المنثور ٢/ ٧٣، وفي كشّف الخفاء للعجلوني (٢١٧) وفي اتحاف السادة المتقين ٥/ ٢١ وفي أخلاق النبوة (١٧١). وفي المغني للعراقي ٣/ ٤٩ وفي كنز العمال (١٩٧).

من خصال الكمال ما لا يحيط به حد، ولا يحصره عد، أثنى الله تعالى عليه في كتابه الكريم فقال: ﴿وَإِنْكَ لَعَلَى خُلَقَ عَظْيِمِ﴾ [القلم: ٤]، وكلمة (على) للاستعلاء فدل اللفظ على أنه مستعل على هذه الأخلاق ومستول عليها.

والخلق ملكة نفسانية يسهل على المتصف بها الإتيان بالأفعال الجميلة، وقد وصف الله تعالى نبيه على بما يرجع إلى قوته العلمية بأنه عظيم فقال تعالى: ﴿وعلمك ما لم تكن تعلم وكان فضل الله عليك عظمياً﴾ [النساء: ١١٣] ووصف ما يرجع إلى قوته العملية بأنه عظيم، فقال تعالى: ﴿وإنك لعلى خلق عظيم﴾ [القلم: ٤]. فدل مجموع هاتين الآيتين على أن روحه فيما بين الأرواح البشرية عظيمة عالية الدرجة، كأنها لقوتها وشدة كمالها كانت من جنس أرواح الملائكة. قال الحليمي: وإنما وصف خلقه بالعظم، مع أن الغالب وصف الخلق بالكرم لأن كرم الخلق يراد به السماحة والدماثة، ولم يكن خلقه بالمؤمنين، رفيقاً بهم، شديداً على الكفار، غليظاً عليهم، مهيباً في صدور الأعداء، منصوراً بالرعب منهم على مسيرة شهر، فكان وصف خلقه بالعظيم أولى ليشمل الإنعام والانتقام.

وقال الجنيد<sup>(۱)</sup>: وإنما كان خلقه 囊 عظمياً لأنه لم يكن له همة سوى الله تعالى. وقيل: لأنه 囊 عاشر الخلق بخلقه، وباينهم بقلبه، وقيل: لاجتماع مكارم الأخلاق فيه، قال 藥 فيما رواه الطبراني في الأوسط بسند فيه عمر بن إبراهيم المقدسي وهو ضعيف عن جابر: (إن الله بعثني بتمام مكارم الأخلاق وكمال محاسن الأفعال»، (۱) وفي رواية مالك في الموطأ بلاغاً: (بعثت لأتمم مكارم الأخلاق، (۱). فجميع الأخلاق الحميدة كلها كانت فيه 藥، فإنه أدب بالقرآن، كما قالد، عائشة رضي الله عنها: (كان خلقه القرآن).

<sup>(</sup>۱) هو الجنيد بن محمد بن الجنيد البغدادي الخزاز أبو القاسم. صوفي من العلماء بالدين توفي في بغداد سنة (۲۹۷ هـ). الاعلام ۲/ ۱۶۱ وفيات الأعيان ۱/ ۱۱۷ وحلية الأولياء ۲/ ۲۵۰ رقم الترجمة (۷۲۰) وطبقات الشافعية ۲/ ۲۸ وتاريخ بغداد ۷/ ۲٤۱ وطبقات الحنابلة (۸۹).

 <sup>(</sup>٢) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ٨/ ١٨٨ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٤٧٣٦) وفي كشف الخفاء
 للعجلوني ١/ ٢٤٥ وفي تاريخ ابن عساكر ٥/ ٤٣٨ وفي كنز العمال (٣١٩٤٧).

<sup>(</sup>٣) ذكره البيهةي في السنن الكبرى ١٩٢/١٠ وفي إتحاف السادة المتقين ٦/ ١٧١ وفي شرح السنة للبغوي ٢٠٢/١٣ وفي المستدرك للحاكم ٢/ ٦١٣ وفي تفسير القرطبي ٢/ ٣٤٥ وفي المستدرك للحاكم ٢/ ٦٤٣ وفي تفسير القرطبي ٢/ ٢٥٥ و ١٩٧/١٤ وفي المغني للعراقي ٢/ ١٥٥ و ٣/ ٤٨ والشفا ٢/ ٢٨١ وفي الموطأ للإمام مالك رقم الحديث (٤٠٤) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٨١.

<sup>(</sup>٤) الحديث في مسئد الإمام أحمد بن حنبل ١٦/٦ و ١٦٣ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/٩٩ وفي ـــ

قال بعض العارفين: وقد علم أن القرآن فيه المتشابه الذي لا يعلم تأويله إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به، أي أقررناه في نصابه، وأقررنا به من خلف حجابه، وتقلدنا سيف الحجة به ولكن في قرابه.

ومساكسونسه ممسا تحصسل مقلسة ولاحسده ممسا تحسس الأنسامسل

وقال صاحب عوارف المعارف: ولا يبعد أن قول عائشة رضي الله عنها: (كان خلقه القرآن) فيه رمز غامض، وإيماء خفي إلى الأخلاق الربانية، فاحتشمت الحضرة الإلهية أن تقول: كان متخلقاً بأخلاق الله تعالى فعبرت عن المعنى بقولها: (كان خلقه القرآن) استحياء من سبحات الجلال وستراً للحال بلطف المقال، وهذا من وقور عقلها وكمال أدبها. انتهى.

فكما أن معاني القرآن لا تتناهى فكذلك أوصافه الجميلة الدالة على خلقه العظيم لا تتناهى إذ في كل حالة من أحواله يتجدد له من مكارم الأخلاق ومحاسن الشيم وما يفيضه الله تعالى عليه من معارفه وعلومه ما لا يعلمه إلا الله تعالى. فإذاً التعرض لحصر جزئيات أخلاقه الحميدة تعرض لما ليس من مقدور الإنسان، ولا من ممكنات عاداته.

قال الحرالي \_ وهو كما في القاموس: بتشديد اللام، نسبة إلى قبيلة بالبربر، واسمه: علي بن أحمد بن الحسين، ذو التصانيف المشهورة \_: ولما كان عرفان قلبه بي بربه عز وجل كما قال عليه السلام: «بربي عرفت كل شيء» كانت أخلاقه أعظم خلق، فلذلك بعثه إلى الناس كلهم، ولم يقصر رسالته على الإنس حتى عمت الجن، ولم يقصرها على الثقلين حتى عمت جميع العالمين: فكل من كان الله ربه فمحمد رسوله، وكما أن الربوبية تعم العالمين فالخلق المحمدي يشمل جميع العالمين. انتهى. وهذا مصير منه إلى أنه في قد أرسل إلى الملائكة أيضاً، وسيأتي الكلام في ذلك مستوفى إن شاء الله تعالى وهو المستعان.

وقد كان على الأخلاق الكريمة في أصل خلقته الزكية النقية، لم يحصل له ذلك برياضة نفس، بل بجود إلهي، ولهذا لم تزل تشرق أنوار المعا، ف في قلبه حتى وصل إلى الغاية العليا والمقام الأسنى. وأصل هذه الخصال الحميدة، والمواهب المجيدة، كمال العقل، لأن به تقتبس الفضائل وتجتنب الرذائل، فالعقل لسان الروح وترجمان البصيرة، والبصيرة للروح بمثابة القلب، والعقّل بمثابة اللسان. قال بعضهم؛

<sup>=</sup> الدلائل له أيضاً ١/ ٣٠٩ وفي الدر المنثور ٥/ ٢ و ٦/ ٢٥٠ وفي الأدب المفرد للبخاري (٣٠٩) وفي الشفا ١/ ٣٠ وفي المغني للعراقي ٢/ ٣٥٢ وفي كنز العمال (١٨٣٧٨ ــ ١٨٧١٨).

لكل شيء جوهر، وجوهر الإنسان العقل، وجوهر العقل الصبر. وأما ما روي «أن الله لما خلق العقل قال له: أقبل فأقبل، ثم قال له: أدبر فأدبر، فقال: وعزتي وجلالي ما خلقت خلقاً أشرف منك، فبك آخذ وبك أعطي». فقال ابن تيمية وتبعه غيره: إنه كذب موضوع باتفاق. انتهى. وفي زوائد عبدالله بن الإمام أحمد على «الزهد» لأبيه عن علي ابن مسلم عن سيار بن حاتم .. وهو ممن ضعفه غير واحد وكان جماعاً للرقائق، وقال القواريري: إنه لم يكن له عقل .. قال: حدثنا جعفر بن سليمان الضبعي، حدثنا مالك ابن دينار عن الحسن البصري، مرسلاً: «لما خلق الله العقل قال له: أقبل فأقبل، ثم قال له: أدبر فأدبر، فقال: ما خلقت خلقاً أحب إلى منك، بك آخذ وبك أعطي».

وأخرجه داود بن المحبر في كتاب العقل له، وابن المحبر كذاب. قال الحافظ أبو الفضل بن حجر: والوارد في أول ما خلق الله، حديث أول ما خلق الله القلم، وهو أثبت من حديث العقل. ولأبي الشيخ عن قرة بن إياس المزني رفعه: «الناس يعملون الخير وإنما يعطون أجورهم على قدر عقولهم» (١).

وقد اختلف في ماهية العقل اختلافاً طويلاً يطول استقصاؤه. وفي القاموس ومن خط مؤلف نقلت: العقل العلم، أو بصفات الأشياء من حسنها وقبحها وكمالها ونقصانها، أو العلم بخير الخيرين وشر الشرين، أو يطلق لأمور لقوة بها يكون التمييز بين القبيح والحسن، ولمعان مجتمعة في اللهن تكون بمقدمات يُستثبت بها الأغراض والمصالح، ولهيئة محمودة للإنسان في حركاته وكلماته، والحق أنه روحاني به تدرك النفس العلوم الضرورية والنظرية، وابتداء وجوده عند اجتنان الولد، ثم لا يزال ينمو إلى أن يكمل عند البلوغ. انتهى.

وقد كان على من كمال العقل في الغاية القصوى التي لم يبلغها بشر سواه، ولهذا كانت معارفه عظيمة وخصائصه جسيمة، حارت العقول في بعض فيض ما أفاضه من غيبه لديه، وكلت الأفكار في معرفة بعض ما أطلعه الله عليه، وكيف لا يعطى ذلك وقد امتلأ قلبه وباطنه وفاض على جسده المكرم ما وهبه من أسرار إلهيته ومعرفة ربوبيته وتحقق عبوديته. قال وهب بن منبه: قرأت في أحد وسبعين كتاباً، فوجدت في جميعها أن الله تعالى لم يعط جميع الناس من بدء الدنيا إلى انقضائها من العقل في جنب عقله إلا كحبة رمل بن رمل من جميع رمال الدنيا، وإن محمداً في أرجح الناس عقلاً وأفضلهم رأياً. رواد أبو نعيم في الحلية وابن عساكر.

 في النبي على وجزء في سائر المؤمنين، ومن تأمل حسن تدبيره للعرب الذين هم كالوحش الشادر، والطبع المتنافر والمتباعد، وكيف ساسهم واحتمل جفاءهم وصبر على أذاهم إلى أن انقادوا إليه، واجتمعوا عليه، وقاتلوا دونه أهليهم وآباءهم وأبناءهم، واختاروا على أنفسهم، وهجروا في رضاه أوطانهم وأحباءهم، من غير ممارسة سبقت له، ولا مطالعة كتب يتعلم منها سير الماضين، تحقق أنه أعقل العالمين، ولما كان عقله وأوسع العقول لا جرم اتسعت أخلاق نفسه الكريمة اتساعاً لا يضيق عن شيء. فمن ذلك: اتساع خلقه العظيم في الحلم والعفو مع القدرة وصبره على ما يكره، وحسبك صبره وعفوه عليه السلام عن الكافرين به المقاتلين المحاربين له في أشد ما نالوه به من الجراح بحيث كسرت رباعيته، وشج وجهه يوم أحد، حتى صار الدم يسيل على وجهه الشريف، بحيث شق ذلك على أصحابه شديداً، وقالوا: لو دعوت عليهم، فقال: وإني لم أبعث حتى شق ذلك على أصحابه شديداً، وقالوا: لو دعوت عليهم، فقال: وإني لم أبعث لهاناً، ولكني بعثت داعياً ورحمة ،اللهم اغفر لقومي،أو اهد قومي فإنهم لا يعلمون (۱).

قال ابن حبان: أي اغفر لهم ذنبهم في شج وجهي لا أنه أردا الدعاء لهم بالمغفرة مطلقاً، إذ لو كان كذلك لأجيب، ولو أجيب لأسلموا كلهم. كذا قال رحمه الله. وقد روي عن عمر أنه قال في بعض كلامه: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، لقد دعا نوح على قومه فقال: ﴿رب لا تذر على الأرض من الكافرين﴾ [نوح: ٢٦] الآية ولو دعوت علينا مثلها لهلكنا من عند آخرنا، فلقد وطيء ظهرك وأدمي وجهك وكسرت رباعيتك بأبيت أن تقول إلا خيراً فقلت: «اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون».

وها هنا دقيقة؛ وهي أنه ﷺ لما شبع عفا وقال «اللهم اهد قومي»، وحين شغلوه عن الصلاة يوم الخندق قال: «اللهم املاً بطونهم ناراً» فتحمل الشجة الحاصلة في وجه جسده الشريف، وما تحمل الشجة الحاصلة في وجه دينه، فإن وجه الدين هو الصلاة، فرجح حق خالقه على حقه.

واعلم أن الصبر على الأذى جهاد النفس، وقد جبل الله تعالى النفس على التألم بما يفعل بها، ولهذا شق عليه الله نسبتهم له إلى الجور في القسمة، لكنه عليه السلام حلم على القائل وصبر، لما علم من جزيل ثواب الصابر وأن الله يأجره بغير حساب. وصبره على الأذى إنما هو فيما كان من حق نفسه، وأما إذا كان لله فإنه يمتثل فيه أمر الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب البر والصلة رقم الحديث (۸۷). وفي المعجم الكبير للطبراني 18 / ١٩٩. وفي الأدب المفرد للبخاري صفحة (١١٩) رقم الحديث (٣٢٢) وفي شرح السنة للبغوي ٢٤٠/١٣ وفي الدر المنثور للسيوطي ٤/ ٣٤٢ وفي مجمع الزوائد للهيثمي (٧٢١). وفي الشفا للقاضي عياض ١٠٥/١.

تعالى من الشدة كما قال له تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّبِي جاهد الكفار والمنافقين واخلط عليهم ﴾ [التوبة: ٧٧] وقد وقع له ﷺ أنه غضب لأسباب مختلفة مرجعها إلى أن ذلك كان في أمر الله، وأظهر الغضب فيها ليكون أوكد في الزجر. فصبره وعفوه إنما كان فيما يتعلق بنفسه الشريفة ﷺ.

وقد روى الطبراني وابن حبان والحاكم والبيهةي عن زيد بن سعنه بالمهملة والنون المفتوحتين، كما قيده به عبد الغني وذكره الدارقطني: وبالمثناة التحتية، ثبت في الشفاء وصحح عليه مؤلفه بخطه، وهو الذي ذكره ابن إسحاق، وهو كما قاله النووي: أجل أحبار اليهود الذين أسلموا أنه قال:

لم يبق من علامات النبوة شيء إلا وقد عرفته في وجه محمد حين نظرت إليه إلا اثنتين لم أخبرهما منه: يسبق حلمه جهله، ولا تزيده شدة الجهل عليه إلا حلماً. فكنت اتلطف له لأن أخالطه فأعرف حلمه وجهله، فابتعت منه تمراً إلى أجل فأعطيته الثمن، فلما كان قبل محل الأجل بيومين أو ثلاثة أتيته فأخذت بمجامع قميصه وردائه، ونظرت إليه بوجه غليظ ثم قلت: ألا تقضيني يا محمد حقي، فوالله إنكم يا بني عبد المطلب مطل، فقال عمر: أي عدو الله، أتقول لرسول الله على ما أسمع فوالله لولا ما أحاذر فوته لفربت بسيفي رأسك، ورسول الله ينظر إلى عمر في سكون وتؤدة وتبسم ثم قال: «أنا وهو كنا أحوج إلى غير هذا منك يا عمر، أن تأمرني بحسن الأداء، وتأمره بحسن التباعة»، اذهب به يا عمر فاقضه حقه وزده عشرين صاعاً مكان ما رعته، ففعل، فقلت يا عمر، كل علامات النبوة قد عرفتها في وجه رسول الله على حين نظرت إليه إلا اختبرتهما، فأشهدك أني قد رضيت بالله رباً وبالإسلام ديناً وبمحمد نبياً (١).

وعن أبي هريرة قال حدثنا رسول الله يله يوماً ثم قام، فقمنا حين قام فنظرنا إلى أعرابي قد أدركه فجبده بردائه فحمر رقبته، وكان رداء خشناً، فالتفت إليه فقال له الأعرابي: احملني على بعيري هذين، فإنك لا تحملني من مالك ولا من مال أبيك، فقال له يله: (لا، وأستغفر الله، لا وأستغفر الله، لا وأستغفر الله، لا أحملك حتى تقيدني من جبدتني، فكل ذلك يقول له الأعرابي: والله لا أقيدكها، فذكر الحديث،

 <sup>(</sup>١) ذكر، الحاكم في المستدرك ٢/ ٣٢. وفي اتحاف السادة المتقين ٩٦/٧ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم
 ٢٣. وفي البداية والنهاية لابن كثير ٢/ ٢٨٨ وفي الشفا ١/٩٠١ وفي مجمع الزوائد للهيثمي
 ٨/ ٢٣٢ والبيهتي في الدلائل ٦/ ٢٧٨.

قال: ثم دعا رجلاً فقال له: «احمل له على بعيريه هلين على بعير تمراً وعلى الآخر شعيراً»(١) رواه أبو داود.

ورواه البخاري من حديث أنس بلفظ: كنت أمشي مع النبي الله وعليه برد نجراني غليظ الحاشية فأدركه أعرابي فجبل بردائه جبلة شديدة، قال أنس: فنظرت إلى صفحة عاتقه وقد أثرت فيه حاشية البرد من شدة جبلته، ثم قال: يا محمد مر لي من مال الله الذي عندك، فالتفت إليه فضحك ثم أمر له بعطاء (٢٠).

وفي هذا بيان حلمه به وصبره على الأذى في النفس والمال، والتجاوز عن جفاء من يريد تألفه على الإسلام. وعن عائشة لم يكن النبي به فاحشاً ولا متفحشاً ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح (٢٠). رواه الترمذي، أي لم يكن له الفحش خلقاً ولا مكتسباً. وروى البخاري من حديث ابن عمر: ولم يكن في فاحشاً ولا متفاحشاً، وفي روايته أيضاً من حديث أنس بن مالك: لم يكن النبي به سباباً ولا فاحشاً ولا لعاناً (١٤). والفحش: كل ما خرج عن مقداره حتى يستقبح، ويدخل في القول والفعل والصفة، لكن استعماله في القول أكثر: والمتفحش: بالتشديد، الذي يتعمد ذلك ويكثر منه ويتكلفه.

وعن عائشة أن رجلاً استأذن على النبي على، فلما رآه قال: بئس أخو العشيرة، أو بئس ابن العشيرة، فلما جلس تطلق النبي في وجهه وانبسط إليه، فلما انطلق الرجل قالت له عائشة: يا رسول الله، حين رأيت الرجل قلت له كذا وكذا، ثم تطلقت في وجهه وانبسطت إليه. فقال على: إيا عائشة، متى عهدتيني فاحشاً، إن شر الناس عند الله منزلة يوم القيامة من تركه الناس اتقاء شره، (واه البخاري. قال ابن بطال: هذا الرجل هو عيينة بن حصن بن حذيفة بن بدر الفزاري، وكان يقال له الأحمق المطاع. وكذا فسره به القاضي عياض والقرطبي والنووي.

وأخرج عبد الغني من طريق أبي عامر الخزاعي، عن عائشة قالت: جاء مخرمة

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود. كتاب الأدب باب (١) رقم الحديث (٤٧٧٥) والنسائي ٣٣/٨ وابن ماجه رقم الحديث (٣٤٢٣). وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٢٨٨٨. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٤٢٣) وفي كنز العمال (١٨٧٠٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري. كتاب فرض الخمس باب (١٩) رقم الحديث (٣١٤٩ ـ ٥٨٠٩ ـ ٢٠٨٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي. كتاب البر والصلة بآب (٦٩) رقم المحديث (٢٠١٦). وفي الشمائل (١٨٥).

<sup>(</sup>٤) أخرَجه البخاري. كتاب الأدب باب (٣٨) رقم الحديث (٦٠٣١ ـ ٦٠٤٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري. كتاب الأدب باب (٨٢) رقم الحديث (٦٠٣٢ ـ ٢٠٥٤ ـ ٦١٣١). وفي فتح الباري .

ابن نوفل يستأذن، فلما سمع النبي على صوته قال: (بئس أخو العشيرة). الحديث. والمراد بالعشيرة: الجماعة أو القبيلة، وإنما تطلق على وجهه تألقاً له ليسلم قومه الأنه كان رئيسهم. وقد جمع هذا الحديث كما قال الخطابي علماً وأدباً، وليس قوله على أمته بالأمور التي يسمهم بها ويضيفها إليهم من المكروه غيبة، وإنما يكون ذلك من بعضهم في بعض، بل الواجب عليه في أن يبن ذلك ويفصح به، ويعرف الناس أمرهم فإن ذلك من باب النصيحة والشفقة على الأمة. ولكنه لما جبل عليه من الكرم وأعطيه من حسن الخلق أظهر له البشاشة ولم يجبهه بالمكروه، لتقتدي به أمته في اتقاء شر من هذا سبيله وفي مداراته ليسلموا من شره وغائلته. وقال القرطبي: فيه جواز غيبة المعلن بالفسق أو الفحش ونحو ذلك مع جواز مداراتهم اتقاء شرهم ما لم يؤد ذلك إلى المداهنة في دين

ثم قال تبعاً للقاضي حسين: والفرق بين المداراة والمداهنة، أن المداراة بلل الدنيا لصلاح الدنيا أو الدين أو هما معاً وهو مباحة وربما استحسنت، والمداهنة بذل الدين لصلاح الدنيا، والنبي به إنما بذل له من دنياه حسن عشرته والرفق في مكالمته، ومع ذلك فلم يمدحه بقول، فلم يناقض قوله فيه فعله، فإن قوله فيه قول حق، وفعله معه حسن عشرة، فيزول مع هذا التقدير الإشكال ولله الحمد. وقال القاضي عياض: لم يكن عينة ـ والله أعلم ـ حينتل أسلم، فلم يكن القول فيه غيبة، أو كان أسلم ولم يكن إسلامه ناصحا، فأراد النبي به أن يبين ذلك لئلا يغتر به من لم يعرف باطنه، وقد كانت منه في حياة النبي الله وبعده أمور تدل على ضعف إيمانه، فيكون ما وصفه به الله من علامات النبوة، وأما إلائة القول بعد أن دخل فعلى سبيل الائتلاف وفي فتح الباري: أن عيينة ارتد في زمن الصديق وحارب ثم رجع وأسلم وحضر بعض الفتوح في عهد عمر. انتهى.

وما انتقم ﷺ لنفسه ((۱). رواه البخاري. فإن قلت: قد صح أنه ﷺ أمر بقتل عقبة ابن أبي معيط وعبدالله بن خطل وغيرهما ممن كان يؤذيه ﷺ وهذا ينافي قوله: «وما انتقم لنفسه». فالجواب: أنهم كانوا مع ذلك ينتهكون حرمات الله. وقيل: أراد أنه لا ينتقم إذا أوذي في غير السبب الذي يخرج إلى الكفر، كما عفا عن الأعرابي الذي جفا في رفع صوته عليه، وعن الآخر الذي جبذ بردائه حتى أثر في كتفه. وحمل الداودي عدم الانتقام على ما يختص بالمال، وأما العرض فقد اقتص ممن نال منه.

وقد أخرج الحاكم هذا الحديث من طريق معمر عن الزهري مطولاً، وأوله: ما لعن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري. كتاب المناقب باب (۲۳) رقم المحديث (۳۵۲۰\_ ۲۱۲۳\_ ۲۷۸۳\_ ۲۸۵۳). وفي التمهيد لابن عبد البر ۱۲۸۸ و ۱٤۹.

رسول الله على مسلماً بذكر \_ أي بصريح اسمه \_ وما ضرب بيده شيئاً قط إلا أن يضرب في سبيل الله ، ولا سئل شيئاً قط فمنعه إلا أن يسأل مأثماً ، ولا انتقم لنفسه من شيء إلا أن تنتهك حرمات الله فيكون لله ينتقم (١١). الحديث. ومما روي من اتساع خلقه وحلمه هي اتساع خلقه لطائفة المنافقين ، اللين كانوا يؤذونه إذا خاب ويتملقون له إذا حضر ، وذلك مما تنفر منه النفوس البشرية حتى تؤيدها العناية الربانية.

وكان 識 كلما أذن له في التشديد عليهم فتح لهم 難 باباً من الرحمة، فكان يستغفر لهم ويدعو لهم، حتى أنزل الله عليه ﴿استغفر لهم أو لا تستغفر لهم﴾ [التوبة: ٨٠] فقال ﷺ ولما قال تعالى: ﴿إن تستغفر لهم سبعين مرة فلن يغفر الله لهم﴾ [التوبة: ٨٠] فقال ﷺ الأزيدن على السبعين، (٢) وأمر ولله الذي تولى كبر النفاق والأذى منهم ببر أبيه، ولما مات كفنه في ثوبه خلعه عن بدنه وصلى عليه، هذا وعمر بن الخطاب رضي الله عنه يجذبه بثوبه ويقول: يا رسول الله أتصلي على رأس المنافقين؟ فنتر ثوبه من عمر وقال: ﴿إليك عني يا عمر، (٣). فخالف مؤمناً ولياً في حق منافق عدو، وكل ذلك رحمة منه المته، أشار إليه الحرالي، وقال النووي: قيل إنما أعطاه قميصه وكفنه فيه تطييباً لقلب ابنه، فإنه كان صحابياً صالحاً ﴿ الله المنافق الميت، الأنه كان ألبس العباس حين أسر يوم بدر قميصاً. وفي ذلك كله بيان عظيم مكارم أخلاق النبي ﷺ، فقد علم ما كان من هذا المنافق من الإيداء، وقابله بالحسني فألبسه قميصه كفناً وصلى عليه واستغفر كان من هذا الله تعالى: ﴿ وإنك لعلى خلق عظيم﴾ [القلم: ٤].

ومن ذلك أنه ﷺ لم يؤاخذ لبيد بن الأعصم إذ سحره. وعفا عن اليهودية التي سمته في الشاة على الصحيح من الرواية. والله تعالى يرحم القائل:

وما الفضل إلا خاتم أنت فصه وعفوك نقش الفص فاختم به عذري

ومن ذلك إشفاقه ﷺ على أهل الكبائر من أمته، وأمره إياهم بالستر، فقال: امن بلى بهذه القاذورات، يعنى المحرمات المليستتر، (٥).

<sup>(</sup>١) ذكره الحاكم في المستدرك ٢/٦١٣.

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي ّ في الدر المنثور ٤/ ٢٦٤ و ٦/ ٢٢٤ وفي تفسير الطبري ١٣٨/١٠ وفي تفسير ابن كثير / ١٢٨ . // ١٢٨ .

<sup>(</sup>٣) ذكره السيوطي في الدر المنثور ٣/ ٢٦٤ وفي السيرة النبوية لابن هشام ٤/ ١٩٧.

<sup>(</sup>٤) انظر الإصابة ٤/ ٩٥ رقم الترجمة (٤٧٧٥).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الإمام مالك في الموطأ كتاب الحدود باب (٢) رقم الحديث (١٢). وفي نصب الراية =

وأمر أمته أن يستغفروا للمحدود ويترحموا عليه لما حنقوا عليه فسبوه ولعنوه، فقال: «قولوا اللهم اففر له، اللهم ارحمه» (۱) وقال لهم في رجل كان كثيراً ما يؤتى به سكران بعد تحريم الخمر، فلعنوه مرة فقال: «لا تلعنوه فإنه يحب الله ورسوله» (۲). فأظهر لهم مكتوم قلبه لما رفضوه بظاهر فعله، وإنما ينظر الله إلى القلوب، (۳) طهر الله قلوبنا وغفر عظيم ذنوبنا. ومن ذلك ما رواه الدارقطني من حديث عائشة عن النبي الله أنه كان يصغي إلى الهرة الإناء حتى تشرب ثم يتوضأ بفضلها.

ومن ذلك اتساع خلقه في شريف تواضعه وآدابه وحسن عشرته مع أهله وخدمه وأصحابه. وقال بعضهم: اعلم أن العبد لا يبلغ حقيقة التراضع إلا عند لمعان نور المشاهدة في قلبه، فعند ذلك تذوب النفس، وفي ذوبانها صفاؤها من غش الكبر والعجب، فتلين وتنطبع للحق والخلق بمحو آثارها وسكون وهجها وغبارها. وكان الحظ الأوفر من التواضع لنبينا في أوطان القرب وحسبك من تواضعه أن خيره ربه تعالى بين أن يكون نبياً ملكاً، أو نبياً عبداً، فاختار أن يكون نبياً عبداً، فأعطاه الله تعالى بتواضعه أن جعله أول من تنشق عنه الأرض وأول شافع، وأول مشفع، فلم يأكل متكئاً بعد ذلك حتى فارق الدنيا. وقد قال بهدلا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم، إنما أناعبدالله، فقولوا: عبدالله ورسوله (١٤) رواه الترمذي.

<sup>=</sup> للزيلعي ٢/ ٣٢٣ وفي تفسير القرطبي ٦/ ١٥٧ و ١٠٤/١ . وفي التمهيد لابن عبد البر ٥/ ٣٢١ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٨/ ٣٣٠.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود. كتاب الحدود باب (۳۲) رقم الحديث (٤٤٧٧). وفي السنن الكبرى للبيهقي ٨/ ٢١٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري. كتاب الحدود باب (٥) رقم الحديث (٦٧٨٠). وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ٢٨٨ و ٥٠٢ وفي شرح السنة للبغوي ٢٠/ ٣٣٧. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٦٢٥) وفي المغنى للعراقي ٣/ ٢١١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه. كتاب الزهد باب (٩) رقم الحديث (١٤٢٣) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٥٨٥ و ٥٩٥. وفي صحيح مسلم رقم الحديث (١٩٨٧). وفي جمع الجوامع للسيوطي (١٤٣٥ - ٥١٤٥). وفي اتحاف السادة المتقين ١/٥٦١ و ٣/ ١٢٥ و ١٢٠، وفي شرح السنة للبغوي ١/٥٤٥. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (١٥٦٥). وفي الدر المنشور للسيوطي ٥/ ٢٣٨ و ١/٣٥٠. وفي د٢/ ٢٣١. وفي حلية الأولياء ٤/٨٥ و ٧/ ١٢٤ وفي المغني للعراقي ٣/ ٢٦٩ و ٤/ ٣٥١. وفي تفسير القرطبي ٢ / ٢٦٩ وفي الكامل لابن عدي ١٢٣٣/٤. وفي زاد المسير لابن الجوزي ٢/ ٣٠٤ و ٧/ ٤٧٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري. كتاب أحاديث الأنبياء رقم الحديث (٣٤٤٥ ـ ٣٨٣٠). وفي صحيح مسلم كتاب القدر باب (٧) رقم الحديث (٣٤) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢٣/١ و ٢٤. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢٩/١ و ٢٤٠، وفي الشمائل للترمذي (١٧٢). وفي المسند للحميدي رقم الحديث،

ومن تواضعه ﷺ أنه لا ينهر خادماً، روينا في كتاب الترمذي عن أنس قال: خدمت النبي ﷺ عشر سنين، فما قال لي أف قط ولا قال لشيء صنعته: لم صنعته؟ ولا لشيء تركته لم تركته؟ (١) وكذلك كان ﷺ مع عبيده وإمائه، ما ضرب منهم أحداً قط، وهذا أمر لا تتسع له الطباع البشرية لولا التأييدات الربانية.

وفي رواية مسلم: ما رأيت أحداً أرحم بالعيال من رسول الله ﷺ. وقالت عائشة: ما ضرب رسول الله ﷺ شيئاً قط بيده، ولا امرأة ولا خادماً إلا أن يجاهد في سبيل الله، وما نيل منه شيء قط فينتقم من صاحبه إلا أن ينتهك شيء من محارم الله فينتقم لله. رواه مسلم.

وسئلت عائشة: كيف كان رسول الله إذا خلا في بيته؟ قالت: ألين الناس، بساماً ضحاكاً، لم ير قط ماداً رجليه بين أصحابه. وعنها: ما كان أحد أحسن خلقاً من رسول الله الله ما دعاه أحد من أصحابه إلا قال لبيك.

وعند أحمد وابن سعد وصححه ابن حبان عنها: كان پل پخيط ثوبه ويخصف نعله، وفي رواية لأحمد: ويرقع دلوه، وعنده أيضاً: يغلي ثوبه، ويحلب شاته ويخدم نفسه. وهذا يتعين حمله على أوقات فإنه ثبت أنه كان له خدم، فتارة يكون بنفسه وتارة بغيره، وتارة بالمشاركة. وكان يركب الحمار، ويردف خلفه، وركب يوم بني قريظة على حمار مخطوم بحبل من ليف (٣) رواه الترمذي.

<sup>= (</sup>٢٧). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٨٩٨) وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ١٣١.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود. كتاب الأدب باب (١) رقم الحديث (٤٧٧٤) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٦/٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفضائل رقم (٦٣).

<sup>(</sup>٣) ذكره الحاكم في المستدرك ٢/ ٢٦ .

<sup>(</sup>٤) أخرَجه أبو داود. كتاب الأدب باب (١٢٨) رقم الحديث (٥١٨٥) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٤٢١. وفي الشفا ٢/ ١٢٠. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/ ٤٠٨. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ٤٠١. وفي تهديب تاريخ ابن عساكر ٦/ ٨٩ وفي تفسير ابن كثير ٢/ ٣٤٧.

فقلت: المرأة، فقال رسول الله 囊إنها أمكم، فشددت الرحل، وركب رسول الله 瓣، الحديث (۱). والمرأة: صفية، والردف والرديف: الراكب خلف الراكب بإذنه. وقال معاذ ابن جبل: بينا أنا رديف النبي 瓣 ليس بيني وبينه إلا آخرة الرحل. وقد ركب 瓣 على حمار على إكاف عليه قطيفة فدكيه أردف أسامة وراءه.

ولما قدم ﷺ مكة استقبله أغيلمة بني عبد المطلب، فحمل واحداً بين يديه، وآخر خلفه، وقال ابن عباس: أتى رسول الله ﷺ مكة وقد حمل قثم بين يديه والفضل خلفه، أو قثم خلفه والفضل بين يديه (٢)، رواه البخاري. وذكر المحب الطبري في مختصر السيرة النبوية له، أنه ﷺ ركب حماراً عرباً إلى قباء وأبو هريرة معه، قال: «يا أبا هريرة أأحملك» فقال: ما شئت يا رسول الله، فقال: «اركب»، فوثب أبو هريرة ليركب فلم يقدر فاستمسك رسول الله ﷺ فوقعا جميعاً. ثم ركب ﷺ ثم قال «يا أبا هريرة أأحملك»؟ فقال: ما شئت يا رسول الله فقال: «اركب» فلم يقدر فتعلق برسول الله ﷺ فوقعا جميعاً، ثم قال: «يا أبا هريرة أأحملك» فقال: «يا أبا هريرة أأحملك» فقال: لا والذي بعثك بالحق لا رميتك ثالثاً.

وذكر المحب الطبري أيضاً: أنه 難كان في سفر، وأمر أصحابه بإصلاح شاة فقال رجل يا رسول الله علي سلخها، وقال آخر: يا رسول الله، علي سلخها، وقال آخر: يا رسول الله، علي سلخها، وقال آخر: يا رسول الله، علي طبخها فقال رسول الله 難، علي جمع الحطب، فقالوا: يا رسول الله تكفيك العمل، فقال: وقد علمت أنكم تكفوني ولكني أكره أن أتميز عليكم، فإن الله يكره من عبده أن يراه متميزاً بين أصحابه، انتهى. ولم أر هذا لغير الطبري بعد التتبع نعم رأيت في جزء تمثال النعل الشريف لأبي اليمن بن عساكر بعد أن روى حديث عبدالله بن عامر ابن ربيعة عن أبيه قال: كنت مع النبي 難 في الطواف فانقطعت شسعه فقلت يا رسول الله ناولني أصلحه، فقال وأثرة ولا أحب الأثرة، والأثرة: بفتح الهمزة والثاء، الاسم من آثر يؤثر إذا أعطى، والأثرة: الاستئثار وهو الإنفراد بالشيء. قال وكأنه كره 難 أن ينفرد أحد بإصلاح نعله، فيحوز فضيلة الخدم فيكون له بمثابة الخادم ويكون له ﷺ ترفع المخدوم على خادمه، كره ذلك ﷺ لتواضعه وعدم ترفعه على من يصحبه.

ويؤيده ما روي أنه ﷺ أراد أن يمتهن نفسه في شيء فقالوا: نحن نكفيك يا رسول الله، قال: «قد علمت أنكم تكفوني ولكني أكره أن أتميز عليكم فإن الله يكره من عبده أن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري. كتاب اللباس باب (١٠٢) رقم الحديث (٩٦٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري. كتاب العمرة باب (١٣) رقم الحديث (١٧٩٨ \_ ٥٩٦٥ \_ ٥٩٦١).

<sup>(</sup>٣) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ٣/ ٢٤٤، وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٠٢.

يراه متميزاً بين أصحابه انتهى. ثم رأيت شيخنا في الأحاديث المشتهرة حكى ذلك والله الموفق.

وعن أبي قتادة: وفد وفد النجاشي، فقام النبي ﷺ يخدمهم، فقال له أصحابه: نكفيك، قال: (إنهم كانوا الأصحابنا مكرمين، وأنا أحب أن أكافئهم، (١) ذكره في الشفاء.

وفي البخاري: عن أنس: كان الرجل يجعل للنبي ﷺ النخلات حتى افتتح قريظة والنضير، وإن أهلي أمروني أن آتي النبي ﷺ فأسأله اللي كانوا أعطوه أو بعضه، وكان ﷺ قد أعطاه أم أيمن، فجاءت أم أيمن فجعلت الثوب في عنقي تقول: كلا والذي لا إله غيره لا نعطيكم وقد أعطانيها \_ أو كما قال \_ والنبي ﷺ يقول: «لك كذا» وتقول كلا والله، حتى أعطاها \_ حسبت أنه قال \_ عشرة أمثاله (٢) أو كما قال.

وإنما فعلت هذا أم أيمن لأنها ظنت أنها كانت هبة مؤبدة وتمليكاً لأصل الرقبة، وأراد النبي ﷺ استطابة قلبها في استرداد ذلك فلاطفها وما زال يزيدها في العوض حتى رضيت، وكل هذا تبرع منه ﷺ وإكرام لها، لما لها من حق الحضانة والتربية، ولا يخفى ما في هذا من فرط جوده وكثرة حلمه وبره ﷺ.

وجاءته ﷺ امرأة كان في عقلها شيء، فقالت: إن لي إليك حاجة، فقال: «اجلسي في أي سكك المدينة شئت أجلس إليك» (٣)، وفي رواية مسلم: (حتى أقضي حاجتك»، فخلا معها في بعض الطرق حتى فرغت من حاجتها(٤). ولا ريب أن هذا كله من كثرة تواضعه ﷺ.

وقال عبدالله بن أبي الحمساء ـ بالحاء المهملة المفتوحة والميم الساكنة والسين المهملة وفي آخره همزة ممدودة ـ: بايعت النبي في قبل أن يبعث، وبقيت له بقية، فوعدته أن آتيه بها في مكانه، فنسيت فذكرت بعد ثلاث فإذا هو في مكانه فقال: «لقد شققت على، أنا هاهنا منذ ثلاث أنتظرك» (٥). رواه أبو داود.

<sup>(</sup>١) ذكره البيهةي في دلائل النبوة ٢/٣٠٧، وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخّاري. كتاب المفازي باب (٣٠) رقم الحديث (٤١٢٠). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢٩ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٤/ ٢٨٢ وفي تفسير ابن كثير ٨/ ٩٢ وفي البداية والنهاية ٤/ ٨٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود كتاب الأدب باب (١٢) رقم الحديث (٤٨١٨) والبغري ٧/ ١٣٠ وأحمد بن حنبل في مسنده ٣/ ٢٦٤ وفي المغني للعراقي ٢/ ٥٩٠ وفي اتحاف السادة المتقين ٦/ ٢٦٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (٧٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهةي في السنن الكبرى ١٩٨/١٠ والزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٧/ ٥٠٦.

وقال ابن أبي أوفى: كان عليه السلام لا يأنف أن يمشي مع الأرملة والمسكين فيقضي له الحاجة. رواه النسائي. وفي رواية البخاري: إن كانت الأمة لتأخذ بيد رسول الله المحلق به حيث شاءت، وفي رواية أحمد: فتنطلق به في حاجتها، وعنده أيضاً إن كانت الوليدة من ولائد أهل المدينة لتجيء فتأخذ بيد رسول الله على، فما ينزع بده من يدها حتى تذهب به حيث شاءت.

والمقصود من الأخذ باليد لازمه وهو الانقياد.

وقد اشتمل على أنواع من المبالغة في التواضع، لذكره المرأة دون الرجل، والأمة دون الحرة، وحيث عمم بلفظ الإماء، أي: أي أمة كانت، وبقوله: حيث شاءت، أي من الأمكنة، والتعبير باليد إشارة إلى غاية التصرف، حتى لو كانت حاجتها خارج المدينة والتمست منه مساعدتها في تلك الحالة لساعدها على ذلك. وهذا من مزيد تواضعه وبراءته من جميع أنواع الكبر على .

ودخل الحسن وهو يصلي قد سجد، فركب على ظهره، فأبطأ في سجوده حتى نزل الحسن، فلما فرغ قال له بعض أصحابه: يا رسول الله قد أطلت سجودك. قال: إن ابني ارتحلني فكرهت أن أعجله. (١) أي جعلني كالراحلة فركب على ظهري. وكان ﷺ يعود المرضى، ويشهد الجنازة. أخرجه الترمذي في الشمائل، وحج ﷺ على رحل رث وعليه قطيفة لا تساوي أربعة دراهم. فقال: «اللهم اجعله حجاً لا رياء فيه ولا سمعة» (١).

وكان ﷺ إذا صلى الغداة جاء خدم المدينة بآنيتهم فيها الماء، فما يؤتى بإناء إلا غمس يده فيه، فربما جاؤوه في الغداة الباردة فيغمس يده فيها<sup>(٣)</sup>. رواه مسلم والترمذي.

وكان على حسن العشرة مع أزواجه، وكان إلى ينام مع أزواجه. قال النووي: وهو ظاهر فعله الذي واظب عليه مع مواظبته على قيام الليل، فينام مع إحداهن، فإذا أراد القيام لوظيفته قام وتركها، فيجمع بين وظيفته وأداء حقها المندوب وعشرتها بالمعروف. وقد علم من هذا أن اجتماع الزوج مع زوجته في فراش واحد أفضل، لا سيما إذا عرف

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ٢/ ٢٦٣ وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر ٤/ ٣٢٠ وفي البداية ٨/ ١٣٦ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٤٩٤ .

 <sup>(</sup>۲) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ۳/ ۲۲۱ والترمذي في الشمائل ۱۷۶ وابن ماجه في كتاب المناسك
 باب (٤) رقم الحديث (۲۸۹۰).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (٧٤) وأحمد بن حنبل في المسند ٣/١٣٧ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٥٨٠٨) والبغوي في شرح السنة ١٣/ ٢٤٤ والبيهقي في الدلائل ١/٣٣٣ وفي تاريخ بغداد ٤/٤ وفي المغني للعراقي ٢/٧٣٦ وفي كنز العمال (١٨٣٦٣ ـ ٤٩٤٧).

من حالها حرصها على هذا، ولا يلزم من نومه معها الجماع والله أعلم.

وقد كان ﷺ يسرب إلى عائشة بنات الأنصار يلعبن معها<sup>(۱)</sup>. رواه الشيخان. وإذا شربت من الإناء أخذه فوضع فمه على موضع فمها وشرب رواه مسلم. وإذا تعرقت عرقاً وهو العظم الذي عليه اللحم - أخذه فوضع فمه على موضع فمها<sup>(۱)</sup>. رواه مسلم أيضاً. وكان يتكىء في حجرها، ويقبلها وهو صائم<sup>(۱)</sup>. رواه الشيخان.

وكان يريها الحبشة وهم يلعبون في المسجد وهي متكنة على منكبه رواه الشيخان. ورواه الترمذي بلفظ: قام ﷺ فإذا حبشة تزفن والصبيان حولها، فقال: «يا عائشة تعالي فانظري» فجئت فوضعت لحيي على منكب رسول الله ﷺ فجعلت أنظر إليها ما بين المنكب إلى رأسه، فقال لي: «أما شبعت أما شبعت» فجعلت أقول: لا، لا. وقال حسن صحيح غريب().

وروي أنه ﷺ سابقها فسبقته، ثم سابقها بعد ذلك فسبقها، قال: «هذه بتلك» (٥). رواه أبو داود بلفظ: سابقته في سفر فسبقته على رجلي، فلما حملت اللحم سابقته فسبقنى فقال: «هذه بتلك السبقة».

وعن أنس بن مالك: أنهم كانوا يوماً عند رسول الله في بيت عائشة رضي الله عنها، إذ أتي بصحفة خبز ولحم من بيت أم سلمة، فوضعت بين يدي النبي فقال: «ضعوا أيديكم» فوضع نبي الله يده ووضعنا أيدينا فأكلنا، وعائشة تصنع طعاماً عجلته قد رأت الصحفة التي أتي بها، فلما فرغت من طعامها جاءت به فوضعته ورفعت صحفة أم سلمة فكسرتها، فقال رسول الله في: «كلوا بسم الله، فارت أمكم» ثم أعطى

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري. كتاب الأدب باب (٨١) رقم الحديث (٦١٣٠). وابن ماجه في كتاب النكاح باب (٥٠) رقم الحديث (١٩٨). وفي صحيح مسلم في كتاب فضائل الصحابة رقم الحديث (١٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود. كتاب الطهارة باب (١٠٢) رقم الحديث (٢٥٩) وابن ماجه كتاب الطهارة باب (١٠٥) رقم الحديث (١٢٥) والنسائي كتاب الطهارة رقم (١٧٦ ـ ١٧٧) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/١٧٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه المبخاري. كتاب الحيض باب (٢١) رقم الحديث (٣٢٢) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٦٦/٦ و ٢٩٤ و ٣٠٠ و ٣١٨ وفي التمهيد لابن عبد البر ٣/ ١٦٥ وفي مسند الشافعي صفحة (١١١) وفي مسند أبي عوانة ١/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي كتاب المناقب باب (١٧) رقم الحديث (٣٦٩١). وفي فتح الباري ١/ ٣٦٤.

<sup>(</sup>٥) أخرجه أبو داود كتاب الجهاد باب (٦١) رقم الحديث (٢٥٧٨). وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٨/١٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٢٥١). وفي المغني للعراقي ٢/٥٥ وفي كنز العمال (١٠٦١٤).

صحفتها أم سلمة فقال: دطعام مكان طعام، وإناء مكان إناء) (١). رواه الطبراني في الصغير.

وهو عند البخاري بلفظ: كان عند بعض نسائه، فأرسلت إحدى أمهات المؤمنين بصحفة فيها طعام، فضربت التي النبي في بيتها يد الخادم فسقطت الصحفة وانفلقت، فجمع النبي في فلت الصحفة ثم جعل يجمع فيها الطعام الدي كان في الصحفة ويقول: اغارت أمكم، ثم حبس الخادم حتى أتي بصحفة من عند التي هو في بيتها، فدفع الصحفة إلى التي كسرت صحفتها، وأمسك المكسورة في بيت التي كسرت.

وعندأحمد وأبي داود والنسائي، قالت عائشة: ما رأيت صانعة طعاماً مثل صفية، أهدت إلى النبي ﷺ إناء من طعام، فما ملكت نفسي أن كسرته، فقلت يا رسول الله ما كفارته؟ قال: (إناء كإناء وطعام كطعام، وعند غيرهم: فأخلت القصعة من بين يديه فضربت بها وكسرتها، فقام ﷺ يلتقط اللحم والطعام وهو يقول: (خارت أمكم) فلم يثرب عليها.

فوسع خلقه الكريم آثار طفحات آثار غيرتها، ولم يتأثر، وقضى عليها بحكم الله في التقاص. وهكذا كانت أحواله به مع أزواجه، لا يأخذ عليهن ويعذرهن، وإن أقام عليهن قسطاس عدل أقامه بغير قلق ولا غضب، بل رؤوف رحيم، حريص عليهن وعلى غيرهن، عزيز عليه ما يعنتهم.

قيل: وفي هذا الحديث إشارة إلى عدم مؤآخذة الغيرى فيما يصدر منها، لأنها في تلك الحالة يكون عقلها محجوباً بشدة الغضب الذي أثارته الغيرة. وقد أخرج أبو يعلى بسند لا بأس به عن عائشة مرفوعاً، إن الغيرى لا تبصر أسفل الوادي من أعلاه، انتهى.

وعن عائشة رضي الله عنها: أتيت النبي إلى بخزيرة طبختها له، وقلت لسودة ـ والنبي الله بيني وبينها ـ: كلي، فأبت، فقلت لها؛ كلي، فأبت، فقلت لها: لتأكلين أو لألطخن بها وجهك، فأبت فوضعت يدي في الخزيرة فلطخت بها وجهها فضحك النبي فوضع فخله لها وقال لسودة والطخي وجهها، فلطخت بها وجهي فضحك الله الحديث رواه ابن غيلان من حديث الهاشمي وخرجه الملاء في سيرته. والخزيرة: لحم يقطع صغاراً ويصب عليه ماء كثير فإذا نضج ذر عليه الدقيق.

وبالجملة؛ فمن تأمل سيرته ﷺ مع أهله وأصحابه وغيرهم من الفقراء والأيتام والأرامل والأضياف والمساكين، علم أنه قد بلغ من رقة القلب ولينه الغاية التي لا مرمى

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي كتاب الأحكام باب (٢٣) رقم الحديث (١٣٥٩). وفي كنز العمال (٣٩٨٢٥).

وراءها لمخلوق. وإن كان يشتد في حدود الله وحقوقه ودينه، حتى قطع يد السارق، إلى غير ذلك.

وقد كان ﷺ يباسط أصحابه بما يولج حبه في القلوب، كان له رجل من البادية يسمى زهيراً، وكان ﷺ يهاديه بموجود البادية بما يستطرف منها، وكان ﷺ يهاديه ويكافئه بموجود الحاضرة ويما يستطرف منها، وكان ﷺ يقول: قزهير باديتنا، ونحن حاضرته، وكان ﷺ يحبه، فمشى ﷺ يوماً إلى السوق فوجده قائماً، فجاء من قبل ظهره وضمه بيده إلى صدره فأحس زهير أنه رسول الله ﷺ، قال: فجعلت أمسح ظهري في صدره رجاء بركته (۱).

وفي رواية الترمذي في الشمائل: فاحتضنه من خلفه ولا يبصره، فقال أرسلني، من هذا؟ فالتفت فعرف النبي على فجعل لا يألوا ما ألصق ظهره بصدر النبي على حين عرفه، فجعل رسول الله على يقول: «من يشتري العبد» فقال له زهير: يا رسول الله، إذن تجدني كاسداً، فقال على: «أنت عند الله خال»، وفي رواية للترمذي أيضاً: لكن عند الله لست بكاسد، أو قال: «أنت عند الله خال» (٢).

وأخرج أبو يعلى عن زيد بن أسلم أن رجلاً كان يهدي للنبي بله العكة من السمن والعسل، فإذا جاء صاحبه يتقاضاه جاء به إلى النبي في فقال: أعط هذا حق متاعه، فما يزيد النبي في أن يتبسم، ويأمر به فيعطى (٣).

ووقع في حديث محمد بن عمرو بن حزم: وكان لا يدخل إلى المدينة طرفة إلا اشترى منها، ثم جاء فقال: يا رسول الله، هذا أهديته لك، فإذا جاء صاحبه يطلب ثمنه جاء به فقال: أعط هذا الثمن، فيقول: «ألم تهده لي» فيقول ليس عندي، فيضحك ويأمر لصاحبه بثمنه.

وكان ﷺ يمزح ولا يقول إلا حقاً (٤)، كما روى أبو هريرة، وقد قال له رجل كان فيه بله: يا رسول الله احملني، فباسطه ﷺ من القول بما عساه أن يكون شفاء لبلهه بعد ذلك، فقال: «أحملك على ابن الناقة» فسبق لخاطره استصغار ما تصدق عليه البنوة فقال:

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ١٦١. وهو فيه زاهر. وفي الإصابة: زاهر بن حرام الأشجعي رقم الترجمة (٢٧٧٢).

<sup>(</sup>٢) ذكره الترمذي في الشمائل (١٢١).

<sup>(</sup>٣) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٤/ ١٤٨ وفي المطالب العالمية لابن حجر (١٤٢٩)

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية ٦/ ٤٨.

يا رسول الله، ما عسى يغني عني ابن الناقة، فقال له ﷺ: «ويحك وهل يلد الجمل إلا الناقة» (١)روى حديثه الترمذي وأبو داود.

رباسط عمته صفية وهي عجوز فقال لها: ﴿إِن الْجِنَةُ لا تَدْخُلُهَا عَجُوزٌ»، فلما جَزَعت قال لها: ﴿إِنْكُ تَعُودِينَ إِلَى صورة الشباب في الْجِنَةُ» (٢) وفي رواية الترمذي عن المحسن: أتته عجوز فقالت: يا رسول الله، ادع الله لي أن يدخلني الجنة، فقال: ﴿يا أَم فَلانَ إِنَ الْجِنَةُ لا يَدْخُلُهَا عَجُوزٌ» قال: فولت تبكي فقال: ﴿أَخْبُرُوهَا أَنْهَا لا تَدْخُلُهَا وَهِي عَجُوزٌ» إِنَّ الشَّانَاهِنَ إِنْشَاءُ فَجَعَلْنَاهِنَ أَبْكَاراً ﴾ [الواقعة: ٣٥ و ٣٦] عجوزًا إِنْ الله تعالى يقول: ﴿إِنَا أَنْشَانَاهِنَ إِنْشَاءُ فَجَعَلْنَاهِنَ أَبْكَاراً ﴾ [الواقعة: ٣٥ و ٣٦] وذكره رزين.

وكان على الله الله الله الملكوت يجول عبد أمورهم، ويأخذ معهم في تدبير أمورهم، ويداعب صبيانهم ويجلسهم في حجره، ومع ذلك سره في الملكوت يجول حيث أراد الله به. والدعابة: \_ بضم الدال وتخفيف العين المهملتين وبعد الألف موحدة \_ هي الملاطفة في القول بالمزاح وغيره. وقد أخرج الترمذي وحسنه من حديث أبي هريرة؛ قالوا: يا رسول الله، إنك تداعبنا، قال: فإني لا أقول إلا حقاً».

وما ورد عنه ﷺ في النهي عن المداعبة محمول على الإفراط، لما فيه من الشغل عن ذكر الله والتفكر في مهمات الدين وغير ذلك. والذي يسلم من ذلك هو المباح، فإن صادف مصلحة مثل تطييب نفس المخاطب ـ كما كان هو فعله ﷺ ـ فهو مستحب. وقال أنس: كان رسول الله ﷺ أحسن الناس خلقاً، وكان لي أخ يقال له: أبو عمير، وكان له نغر يلعب به فمات، فدخل علي النبي ﷺ ذات يوم فرآه حزيناً فقال: «ما شأنه» قالوا: مات نغره، فقال: «يا أبا عمير ما فعل النغير» (٣) رواه البخاري ومسلم. وفي رواية الترمذي قال أنس: كان رسول الله ﷺ ليخالطنا حتى يقول لأخ لي صغير «يا أبا عمير ما

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب البر والصلة باب (۵۷) رقم الحديث (۱۹۹۱). وأبو داود في كتاب الأدب باب (۸۶) رقم الحديث (۲۸۹). وفي أخلاق النبوة (۸۲) وفي الأذكار النووية (۲۸۹) وفي شرح السنة للبغوي ۱۸۲/۱۳ وفي البداية والنهاية ۲/۸۶.

 <sup>(</sup>٢) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ١٩/١٠ والترمذي في الشمائل (١٢٢) وفي تاريخ أصبهان الأبي
 نعيم ١٤٢/١ وفي تفسير الطبري ١٧/ ٨٠ وفي تفسير ابن كثير ٨/٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الأدب باب (٨١) رقم الحديث (٦١٢٩ ـ ٢٠٢٣) وفي صحيح مسلم كتاب الأدب رقم الحديث (٣٧٠). وفي الأدب رقم الحديث (٣٧٠). وفي المناب الأدب باب (٢٤) رقم الحديث (٣٧٠). وفي الترمذي كتاب البر والصلة باب (٥٧) رقم الحديث (١٩٨٩). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١١٥ ـ ١١٩ ـ ١١٩ ـ ٢٠١ ـ ٢٠٠ ـ ٢٨٨.

فعل النغير». قال الجوهري: النغير: تصغير نغر، والنغر جمع النغرة وهو طائر صغير كالعصفور، والجمع نغران مصل صرد وصردان.

وكان قد ألقي عليه مع الدعابة المهابة، ولقد جاء إليه 義 رجل فقام بين يديه فأخذته رعدة شديدة ومهابة، فقال له: هون عليك، فإني لست بملك ولا جبار إنما أنا ابن امرأة من قريش تأكل القديد بمكة، فنطق الرجل بحاجته، فقام 義 فقال: فيا أيها الناس إني أوحى إلي أن تواضعوا، ألا فتواضعوا حتى لا يبغي أحد على أحد ولا يفخر أحد على أحد، وكونوا عباد الله إخوانا، (۱). فسكن 義 روعه شفقة، لأنه بالمؤمنين رؤوف رحيم، وسلب عنه وصف الملوكية بقوله: فإني لست بملك، لما يلزمها من الجبروتية، وقال: إنما أنا ابن امرأة تأكل القديد، تواضعاً، لأن القديد مفضول، وهو مأكول المتمسكنة. ولما رأته 義 قبلة بنت مخرمة في المسجد، وهو قاعد القرفصاء، ارتعدت من الفرق(۲) رواه أبو داود. وروى مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاصي قال: صحبت رسول الفرق(۲) رواه أبو داود. وروى مسلم عن عبد الله بن عمرو بن العاصي قال: صحبت رسول الله ك ما ملأت عيني منها قط حياء منه وتعظيماً له، ولو قيل لي صفه لما قدرت، أو كما قال.

وإذا كان هذا قوله وهو من أجلة الصحابة، ولولا أنه كل كان يباسطهم ويتواضع لهم ويؤنسهم لما قدر أحد منهم أن يقعد معه ولا أن يسمع كلامه عليه الصلاة والسلام لما رزقه الله تعالى من المهابة والجلالة. يبين ذلك ويوضحه ما روي أنه كل كان إذا فرغ من ركوع الفجر حدث عائشة إن كانت مستيقظة، وإلا اضطجع بالأرض ثم خرج بعد ذلك إلى الصلاة، وما ذاك إلا أنه لله لو خرج على تلك الحالة التي كان عليها، وما حصل له من القرب والتداني في مناجاته وسماع كلام ربه وغير ذلك من الأحوال التي يكل اللسان عن وصف بعضها، لما استطاع بشر أن يلقاه ولا يباشره، فكان ين يتحدث مع عائشة أو يضطجع بالأرض حتى يحصل التأنيس بجنسهم، وهو التأنيس مع عائشة، أو جنس أصل يضطجع بالأرض حتى يحصل التأنيس بجنسهم، وهو التأنيس مع عائشة، أو جنس أصل الخلقة التي هي الأرض. ثم يخرج إليهم، وما ذاك إلا رفقاً بهم، وكان بالمؤمنين رحيماً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب (۱٦) رقم الحديث (۱۷۸ ع ـ ٤٢١٤). وفي سنن أبي داود. كتاب الأدب باب (٤٠) رقم الحديث (٤٨٩٥). وفي صحيح مسلم كتاب الجنة رقم الحديث (٦٤). وفي السنن الكبرى للبيهةي ١٠/ ٢٣٤. وفي المعجم الكبير للطبراني ١٧/ ٣٦٥. وفي جمع الجوامع للسيوطي (٤٧١٩). وفي الدر المنثور للسيوطي ٤/ ١١٤ و ٦/ ١١١. وفي المغني للعراقي ٢/ ١٩٢. وفي المغني للعراقي ٢/ ١٩٢. وفي المخاب وفي المخاب المحابيح للتبريزي (٤٨٩٨) وفي اتحاف السادة المتقبن ٢/ ١٠٥ وفي الترغيب والترهيب للمندري ٣/ ٥٥٨. وفي حلية الأولياء ٢/ ١٧ وفي كنز العمال (٥٧٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الأدب باب (٢٢) رقم الحديث (٤٨٤٧).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن محمد بن محمد ابن الحاج أبو عبد الله العبدري المالكي الفاسي. فقيه. توفي في ــ

وقد جاء في الحديث أنه لما خير بين أن يكون نبياً ملكاً، أو نبياً عبداً نظر ﷺ إلى جبريل كالمستشير له، فنظر جبريل إلى الأرض يشير إلى التواضع، فاختار، ﷺ العبودية، فلما كان تواضعه ﷺ إلى الأرض حيث أشار جبريل أورثه الله تعالى رفعته إلى السماء، ثم إلى الرفرف الأعلى(١)، إلى حضرة قاب قوسين أو أدنى(٢)، ووقف بين يديه محمود بن الربيع، وهو صغير ابن خمس سنين، فمج ﷺ في وجهه مجة من ماء من دلو يمازحه بها، فكان في ذلك من البركة أنه لما كبر لم يبق في ذهنه من ذكر رؤية النبي ﷺ إلا تلك المجة، فعد بها من الصحابة(٣) وحديثه مذكور في البخاري.

ودخلت عليه ربيبته زينب بنت أم سلمة وهو في مغتسله، فنضح الماء في وجهها، فكان في ذلك من البركة في وجهها أنه لم يتغير، فكان ماء الشباب ثابتاً في وجهها ظاهراً في رونقها وهي عجوز كبيرة. وحديثها ملكور في البخاري. فقد علمت أنه على كان مع أصحابه وأهله، ومع الغريب والقريب من سعة الصدر ودوام البشر وحسن الخلق والسلام على من لقيه، والوقوف مع من استوقفه والمزح بالحق مع الصغير والكبير أحياناً، وإجابة الداعي ولين الجانب حتى يظن كل واحد من أصحابه أنه أحبهم إليه. وهذا الميدان لا تجد فيه إلا واجباً أو مستحباً أو مباحاً، فكان يباسط الخلق ويلابسهم ليستضيؤوا بنور هدايته في ظلمات دياجي الجهل، ويقتدوا بهديه .

وقد كانت مجالسه مع أصحابه رضي الله عنهم عامتها مجالس تذكير بالله، وترغيب وترهيب، إما بتلاوة القرآن، أو بما آتاه الله من الحكمة والموعظة الحسنة، وتعليم ما نفع في الدين، كما أمره الله تعالى أن يذكر ويعظ ويقص، وأن يدعو إلى سبيل ربه بالحكمة الموعظة الحسنة، وأن يبشره وينذر، فلذلك كانت تلك المجالس توجب لأصحابه رقة

<sup>=</sup> القاهرة سنة (٧٣٧ هـ). الأعلام ٧/ ٣٥، الدرر الكامنة ٤/ ٢٣٧ رقم الترجمة (٦٢٧) الديباج الملهب (٣٢٧) وكشف الظنون ٢/ ١٦٤٣.

<sup>(</sup>١) الرفرف: البساط، وقيل لما كان من الديباج، وقيل الفراش وقيل: الرفرف ثياب خضر يتخذ منها المحابس: الواحدة رفرفة والرفرف أيضاً كسر الخبا وجوانب الدرع وما يدلى منه الواحدة: رفرفة. انظر القاموس المحيط ٣/ ١٥٠ مادة (رف).

<sup>(</sup>Y) قال في أنوار التنزيل: «والمقصود في الآية تمثيل تحقيق استماعه لما يوحى إليه بنفي البعد والملبس. وفي الكشاف قاب قوسين أي مقدار قوسين عربيتين والقاب والقيب والقاد والقيد والقيس: المقدار والتقدير في الآية فكان مسافة قربه مثل قاب قوسين. وأكثر المفسرين أن الدنو والتدلي منقسم ما بين محمد وجبريل عليهما السلام أو مختص بأحدهما من الآخر أو من السدرة المنتهى.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الدعوات باب (٣١) رقم الحديث (٦٣٥٤) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنيل ٥/ ٣٢١.

القلوب، والزهد في الدنيا والرغبة في الآخرة، كما ذكره أبو هريرة فيما رواه أحمد والترمذي وابن حبان في صحيحه قال: قلنا يا رسول الله، مالنا إذا كنا عندك رقت قلوبنا وزهدنا في الدنيا وكنا من أهل الآخرة، فإذا خرجنا من عندك عافسنا أهلنا وشممنا أولادنا وأنكرنا أنفسنا. فقال ﷺ: «لو أنكم إذا خرجتم من عندي كنتم على حالكم ذلك لزارتكم الملائكة في بيوتكم»(١) الحديث.

وقوله: عافسنا: \_ بالعين المهملة بعد الألف فاء فسين مهملة ساكنة \_ أي: عالجنا أهلنا ولا عبناهم.

ومن تواضعه ﷺ (٢) أنه ما عاب ذواقاً قط، ولا عاب طعاماً قط، إن اشتهاه أكله وإلا تركه (٣) رواه الشيخان. وهذا إن كان الطعام مباحاً، أما الحرام فكان يعيبه ويذمه وينهى عنه، وذهب بعضهم إلى أن العيب إن كان من جهة الخلقة كره، وإن كان من جهة الصنعة لم يكره، قال: لأن صنعة الله تعالى لا تعاب، وصنعة الآدميين تعاب. قال في فتح الباري: واللي يظهر: التعميم، فإن فيه كسر قلب الصانع. قال النووي: ومن آداب الطعام المتأكدة: أن لا يعاب، كقوله: مالح، حامض، قليل الملح، غليظ، رقيق، غير ناضج ونحو ذلك.

ومن تواضعه: أن هذه الدنيا شاع سبها في العالمين، فقال ﷺ: «لا تسبوا الدنيا»، ثم مدحها فقال: «نعمت مطية المؤمن، عليها يبلغ الخير، وبها ينجو من الشر». وقال: «لا تسبوا الدهر»، رواه البخاري من حديث أبي هريرة بلفظ: «ولا تقولوا خيبة الدهر فإن الله هو الدهر». وفي لفظ له: «يسب بنو آدم الدهر وأنا الدهر، بيدي الليل والنهار» وعند مسلم في حديث بلفظ «لا يسب أحدكم الدهر». ومحصل ما قيل في تأويله، ثلاثة أوجه:

<sup>(</sup>١) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ١٠/١٠.

<sup>(</sup>٢) انظر الشفا للقاضى عياض ١٢٩/١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الأشربة رقم الحديث (١٨٧ ـ ١٨٨) وفي البخاري كتاب الأطعمة باب (٢١) رقم الحديث (٣٠٦٣) وقم الحديث (٣٠٦٣) وأبو داود كتاب الأطعمة أيضاً باب (١٣) رقم الحديث (٣٧٦٣) وأبو داود كتاب الأطعمة أيضاً باب (٢٣) وقم الحديث (٨٤) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٢/٢٧٤ و ٤٧٤ و ٤٧٩ و ٤٨٩ و

<sup>(</sup>٤) انظر الروايات: في اتحاف السادة المتقين ١/ ١١٠ وكشف الخفاء للعجلوني ٤٩٦/٢ وفي الكامل في الضعفاء لابن عـدي ١/ ٤٩٠ و في مسند الإمـام أحمـد بـن حنبـل ٢/ ٣٩٥ و ٤٩١ و ٤٩٦ و ٤٩٦ و ٥٩٠ و ٥٩٠ و ٢٩٠ وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٤/ ٣٩١ وفي تهديب تاريخ ابن عساكر ٣/ ٣١٠ وفي حلية الأولياء ٢٥٨/٨ وفي تاريخ اصفهان=

أحدها: أن المراد بقوله: إن الله هو الدهر، أي: المدبر للأمور.

ثانيها: أنه على حذف مضاف. أي: صاحب الدهر.

ثالثها: التقدير: مقلب الدهر. ولذلك عقبه بقوله في روايه البخاري: بيدي الليل والنهار.

وقال المحققون: من نسب شيئاً من الأفعال إلى الدهر حقيقة كفر، ومن هذا اللفظ على لسانه غير معتقد لذلك فليس بكافر، لكن يكره ذلك لتشبهه بأهل الكفر في الإطلاق. وما خير على بين أمرين إلا اختار أيسرهما ما لم يكن إثماً، فإن كان إثماً كان أبعد الناس منه (۱). وراه البخاري. أي بين أمرين من أمور الدنيا لا إثم فيهما، وأبهم قاعل» خير ليكون أعم، من قبل الله أو من قبل المخلوقين. وقوله: إلا اختار أيسرها وقوله: ما لم يكن إثماً: أي لم يكن الأسهل مقتضياً للإثم فإنه حينئذ يختار الأشد. وفي حديث أنس عند الطبراني في الأوسط: إلا اختار أيسرهما ما لم يكن لله فيه سخط. ووقوع التخيير بين ما فيه إثم وما لا إثم فيه من قبل المخلوقين واضح.

ومن تواضعه ﷺ أنه لم يكن له بواب راتب، كما جاء عن أنس أنه قال: مر النبي إمرأة وهي تبكي عند قبر، فقال: «اتقي الله واصبري»، فقالت: إليك عني فإنك خلو من مصيبتي، قال فجاوزها ومضى. فمر بها رجل فقال لها؛ ما قال لك رسول الله ﷺ؟ قالت: ما عرفته. قال: إنه لرسول الله ﷺ. قال فجاءت إلى بابه فلم تجد عليه بواباً (٢٠). الحديث رواه البخاري. لكن في حديث أبي موسى: أنه كان بواباً للنبي ﷺ لما جلس على القف (٣). وجمع بينهما: بأنه ﷺ إذا لم يكن في شغل من أهله ولا انفراد من أمره أنه كان يرفع حجابه بينه وبين الناس ويبرز لطالب الحاجة إليه. وفي حديث عمر حين استأذن له الأسود في قصة حلفه أن لا يدخل على نسائه شهراً، ففيه: أنه كان في وقت خلوته بنفسه يتخد بواباً، ولولا ذلك لاستأذن عمر بنفسه ولم يحتج إلى قوله يا رباح خلوته بنفسه يتخد بواباً، ولولا ذلك لاستأذن عمر بنفسه ولم يحتج إلى قوله يا رباح

<sup>=</sup> ١/ ١٢٠ و ١٦١ و ٣٣٧ وفي صحيح مسلم رقم الحديث (٥) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٣/ ٣٦٥ وزاد المسير لابن الجوزى ٧/ ٣٦٣.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (۲۳) رقم الحديث (۳۵٦- ۲۱۲۲ ـ ۲۸۷۳ ـ ۲۸۵۳). وفي سنن أبي داود في كتاب الأدب باب (٤) رقم الحديث (٤٧٨٥). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٩/ ١٥ وفي التمهيد لابن عبد البر ٨/ ١٤٨ ـ ١٤٩.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في كتاب الجنائز باب (۲۳) رقم الحديث (۳۱۲٤) والبخاري في كتاب الجنائز باب
 (۷) رقم الحديث (۲۵۲ ـ ۱۲۸۳ ـ ۱۳۸۲).

<sup>(</sup>٣) اخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٤٠٨ والبخاري في كتاب الفتن باب (١٧) رقم الحديث (٣)).

استأذن لي. لكن يحتمل أن يكون سبب استثذان حمر أنه خشي أن يكون وجد عليه بسبب ابنته، فأراد أن يختبر ذلك باستئذانه عليه، فلما أذن له اطمأن.

وقد اختلف في مشروعية الحجاب للحاكم. فقال الشافعي وجماعة: ينبغي أن يكون للحاكم أن لا يتخذ حاجباً. وذهب آخرون: إلى جوازه. وحمل الأول على زمن سكون الناس واجتماعهم على الخير وطواعيتهم للحاكم، وقال آخرون: بل يستحب ذلك حينتل ليرتب الخصوم ويمنع المستطيل، ويدفع الشرير، والله أعلم

وقال ذو النون (٣): «الحياء وجود الهيبة في القلب، مع وحشة ما يسبق منك إلى ربك، والحب ينطق والحياء يكست، والخوف يقلق».

وقال يحيى بن معاذ:(٤) من استحيا من الله مطيعاً استحيا منه وهو مذنب. وهذا

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١١٨/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (۲۳) رقم الحديث (۲۵۹ - ۲۱۰۲ - ۲۱۱۹) وفي صحيح مسلم. كتاب الفضائل باب (۱۱ رقم الحديث (۲۷) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲۷/۳ - ۹۱. وفي السنن الكبرى للبيهقي ۱۱/۹۱. وأبن ماجه في كتاب الزهد باب (۱۷) رقم الحديث (۱۸۰). وفي دلائل النبوة للبيهقي ۱/۳۱۱. وفي المغني للعراقي ۲/۵۳، وفي مشكاة المصابيح للتبريزي ۲/۸۰ وفي الشفا للقاضي عياض ۱/۱۸، وفي المعجم الكبير للطبراني ۱/۱۸ وفي مجمع الزوائد للهيئمي ۲۰۲۸ و ۱۷/۷ وفي فتح الباري ۲/۲۰ وفي اتحاف السادة المتقين ۱/۹۷ وفي الشمائل للترمذي (۱۹۲) وفي شرح السنة للبغوي ۱/۵۰۳، وفي كنز العمال (۱۷۸۱۷).

<sup>(</sup>٣) هو تُوبان بن إبراهيم الإخميمي المصري أبو الفياض أو أبو الفيض زاهد عابد توفي بالجيزة سنة (٣٤ هـ) الأصلام ٢/ ١٠٢ وفيات الأعيان ١/ ١٠١ تاريخ بغداد ٨/ ٣٩٣ لسان الميزان ٢/ ٢٧٧ ميزان الإعتدال ١/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٤) هو يحيى بن معاذ بن جعفر الرازي أبو زكريا واعظ زاهد مات في نيسابور سنة (٢٥٨ هـ). الأعلام=

الكلام يحتاج إلى شرح ومعناه: أن من غلب عليه خلق الحياء من الله حتى في حال طاعته فقلبه مطرق بين يديه إطراق مستحي خجل، فإنه إذا وقع منه ذنب استحيا الله من نظره إليه في تلك الحالة لكرامته عليه، فيستحي أن يرى من وليه ما يشينه عنده. وفي الشاهد. شاهد بذلك، فإن الرجل إذا اطلع على أخص الناس به وأحبهم إليه وأقربهم منه، من صاحب أو ولد أو من يحبه، وهو يخونه، فإنه يلحقه من ذلك الاطلاع عليه حياء عجيب حتى كأنه هو الجاني. وهذا غاية الكرم. وللحياء أقسام ثمانية يطول استقصاؤها.

منها: حياء الكرم، كحياته ﷺ من القوم الذين دعاهم إلى وليمة زينب، وطولوا عنده المقام، واستحيا أن يقول لهم انصرفوا.

ومنها: حياء المحب من محبوبه، حتى إنه إذا خطر على قلبه في حال غيبته هاج الحياء من قلبه وأحس به في وجهه، فلا يدري ما سببه.

ومنها: حياء العبودية، وهو حياء يمتزج بين محبة وخوف ومشاهدة عدم صلاح عبوديته لمعبوده، وأن قدره أعلى وأجل منها، فعبوديته له توجب استيحاءه منه لا محالة.

ومنها: حياء المرء من نفسه، وهو حياء النفوس الشريفة الرفيعة من رضاها لنفسها بالنقص، وقنعها بالدون، فيجد نفسه مستحيياً من نفسه، حتى كأن له نفسين، يستحي بإحداهما من الأخرى، وهذا أكمل ما يكون من الحياء، فإن العبد إذا استحيا من نفسه فهو بأن يستحي من غيره أجدر.

والحياء ــ كما قال ﷺ (لا يأتي إلا بخير، وهو من الإيمان، (١)، كما رواهما البخاري. قال القاضي عياض وغيره: وإنما جعل الحياء من الإيمان ــ وإن كان غريزة ــ لأن استعماله على قانون الشرع يحتاج إلى قصد واكتساب وعلم. وقال القرطبي: الحياء المكتسب هو الذي جعله الشارع من الإيمان، وهو المكلف به دون الغريزي. غير أن من كان فيه غريزة منه فإنها تعينه على المكتسب، حتى يكاد يكون غريزياً، وكان النبي ﷺ قد جمع لـه النوعان، فكان في الغزيزي أشد حياء من العدراء في خدرها. وقال القاضي

<sup>=</sup> ٨/ ١٧٢ صفة الصفوة ٤/ ٧١ طبقات الصوفية (١٠٧).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأدب باب (۷۷) رقم الحديث (۲۱۱۸ ـ ۲۱۱۸). وفي صحيح مسلم في كتاب الإيمان رقم الحديث (۲۰) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲۷/۶. وفي المعجم الكبير للطبراني ۲۰۲/۱۸. وفي اتحاف السادة المتقين ۸/۸۰۳. وفي الأدب المفرد للبخاري رقم الحديث (۱۳۱۸ ـ ۱۳۱۹). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۷۱۱). وفي الترفيب والترهيب للمندري ۳/ ۲۹۷. وفي شرح السنة للبغوي ۲۲/ ۱۷۲. وفي كنز العمال (۵۷۲۳).

عياض: وروي عنه ﷺ: كان من حيائه لا يثبت بصره في وجه أحد.

وأما خوفه وراهبة ألفاظ متقاربة غير مترادفة. قال الجنيد: الخوف توقع العقوبة على مجاري الأنفاس. وقيل الخوف: غير مترادفة. قال الجنيد: الخوف توقع العقوبة على مجاري الأنفاس. وقيل الخوف: اضطراب القلب وحركته من تذكر المخوف. وقيل الخوف: قوة العلم بمجاري الأحكام، وهذا سبب الخوف، لا أنه نفسه. وقيل: الخوف هرب القلب من حلول المكروه عند استشعاره. والخشية أخص من الخوف، فإن الخشية للعلماء بالله تعالى: قال الله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَخْشَى الله من عباده العلماء﴾ [فاطر: ٢٨]، فهو خوف مقرون بمعرفة. وقال وسكون، وأنا أتقاكم لله وأشدكم له خشية، (٢) فالخوف حركة والخشية انجماع وانقباض وسكون، فإن الذي يرى العدو والسيل ونحوهما له حالتان: إحداهما حركة للهرب منه وهي حالة الخوف، والثانية سكونه وقراره في مكان لا يصل إليه وهي الخشية.

وأما الرهبة: فهي الإمعان في الهرب من المكروه، وهي ضد الرغبة التي هي سفر القلب في طلب المرغوب فيه. وأما الوجل: فرجفان القلب وانصداعه للكر من يخاف سلطانه وعقوبته. وأما الهيبة: فخوف مقارن للتعظيم والإجلال، وأكثر ما تكون مع المعرفة والمحبة. والإجلال: تعظيم مقرون بالحب.

فالخوف لعامة المؤمنين، والخشية للعلماء العارفين، والهيبة للمحبين، والإجلال للمقربين. وعلى قدر العلم والمعرفة يكون الخوف والخشية، كما قال 樂: الني لأعلمكم بالله وأشدكم له خشية، رواه البخاري، وقال 樂: الو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً (واه البخاري من حديث أبي هريرة، وفيه دلالة على اختصاصه

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضى عياض ١٤٣/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان باب (١٣) رقم الحديث (٢٠ ـ ٢٠١١ ـ ٢٠١٠). وفي صحيح مسلم كتاب الصيام رقم الحديث (٧٤) وفي الموطأ للإمام مالك كتاب الصيام رقم الحديث (١٣) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣١٧ و ٥/ ٤٣٤ و ٦/ ٢١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٣١٧/١. وفي كنز العمال (١٣١٤).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب (١٢) رقم الحديث (٢٦١ - ١٤٨٥ - ٢٦٣٧). وفي صحيح مسلم كتاب الفضائل باب (٣٧) رقم الحديث (١٣٤). وفي الترمذي. كتاب الزهد باب (٩) رقم الحديث (١٣٤). وفي الترمذي. كتاب الزهد باب (٩) رقم الحديث (١٩٠٠ - ٢٩١١). وفي مسند الإمام أحمد بن حبل ٢٣١٧ - ٣٥٤ - ٢٠٥ و ٣/ ١٨٠ - ٢٦٨ وفي سنن اللارمي ٢/٢٠٣. وفي السنن الكبرى للبيهة عي ٣/ ٣٨٠. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/٨٧٧. وفي المستدرك للحاكم ٣/ ١٣٥ و ٤/ ٢٣٠. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٠/ ٢٣٠. وفي اللر المتثور للسيوطي ٣/ ٢٦٠. وفي المطالب العالية لابن حجر (٣٠٥٠) وفي الشفا للقاضي عياض ١/٤٤١. وفي اتحاف السادة المتقين ٢/ ٢٦٠ و ٧/ ٤٩٦. وفي المغني للعراقي ١/٩٩ وفي كنز العمال (١٩٨٤ - ١٩٨٥).

ﷺ بمعارف بصرية وقلبية. وقد يطلع الله تعالى عليها غيره من المخلصين من أمته لكن بطريق الإجمال، وأما تفصليها فاختص بها ﷺ.

وفي صحيح مسلم من حديث أنس أنه على قال: «والذي نفس محمد بيده، لو رأيتم ما رأيت لضحكتم قليلاً ولبكيتم كثيراً» قالوا: وما رأيت يا رسول الله قال: «رأيت المجنة والنار»(١).

فقد جمع الله له بين علم اليقين وعين اليقين مع الخشية القلبية، واستحضار العظمة الإلهية على وجه لم يجتمع لغيره، ولذا قال: ﴿إِنْ ٱلقاكم وأعلمكم بالله أنا الله وهو في الصحيح من حديث عائشة. وكان على يصلي ولجوفه أزيز كأزيز المرجل من البكاء (٢٠) رواه النسائي وابن خزيمة وابن حبان في صحيحه بلفظ: كأزيز الرحا، أي خنين من الخوف \_ بالخاء المعجمة \_ وهو صوت البكاء. وقيل: وهو أن يجيش جوفه ويغلي بالبكاء.

وأما ما روي من شجاعته (٤) ﷺ ونجدته وقوته في الله وشدته، فعن أنس: (كان النبي ﷺ أحسن الناس وأجود الناس وأشجع الناس، لقد فزع أهل المدينة ليلة فانطلق ناس قبل الصوت فتلقاهم رسول الله ﷺ راجعاً قد سبقهم إلى الصوت واستبرأ الخبر على فرس لأبي طلحة عرى والسيف في عنقه وهو يقول: «لن تراعوا»(٥).

وفي رواية: كان فزع بالمدينة فاستعار النبي على فرساً من أبي طلحة يقال له المندوب، فركب فلما رجع قال: «ما رأينا من شيء، وإن وجدناه لبحراً، أو إنه لبحراً. قال وكان فرساً يبطؤ<sup>(١)</sup> رواه البخاري ومسلم وأبو داود والترمذي.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة رقم الحديث (۱۱۲) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/٢٦٦ \_ ٢١٧. وفي مسند أبي عوانة ٢/١٣٦.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الإيمان باب (١٣) رقم الحديث (٢٠). وفي جمع الجوامع للسيوطي
 (٢٠٧٧) وفي فتح الباري ٩٦/١ وفي كنز العمال (٣١٩٩١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة باب (١٥٦ ـ ١٥٧) رقم الحديث (٩٠٤). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٥/٤ ـ ٢٦. في سنن النسائي ٣/ ١٣.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية ٦/ ٦٦ والشفا للقاضي عياض ١/ ١١٤.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب الهبة باب (۳۳) رقم الحديث (۲۲۲۷ \_ ۲۸۲۷ \_ ۲۸۲۷ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_ ۲۸۲ \_

وللبخاري: إن أهل المدينة فزعوا مرة، فركب النبي فل فرساً لأبي طلحة كان يقطف، أو فيه قطاف، فلما رجع قال: «وجدنا فرسكم هذا بحراً» فكان بعد لا يجاري. وفي أخرى له: ثم خرج يركض وحده فركب الناس يركضون خلفه فقال: «لن تراعوا إنه لبحر، فما سبق بعد ذلك اليوم». قوله لن تراعوا: أي روعاً مستقراً، أو روعاً يضر بكم.

وفي هذا الحديث بيان شجاعته من شدة عجلته في الخروج إلى العدو قبل الناس كلهم، بحيث كشف الحال ورجع قبل وصول الناس. وفيه: بيان عظيم بركته ومعجزته في انقلاب الفرس سريعاً بعد أن كان بطيئاً وهو معنى قوله على: «وجدناه بحراً» أي واسع الجري. وكان فيه قطاف: يقال: قطف الفرس في مشيه إذا تضايق خطوه وأسرع مشيه.

وقد صارع ﷺ جماعة غير ركانة، منهم أبو الأسود الجمحي، كما قاله السهيلي. ورواه البيهقي، وكان شديداً بلغ من شدته أنه كان يقف على جلد البقرة، ويجاذب أطرافه

ي وفي سنن أبي داود كتاب الأدب باب (٧٩) رقم الحديث (٩٩٨). وفي ابن ماجه كتاب الجهاد باب (٩) رقم الحديث (١٦٨٥ ـ ١٦٨٦). (٩) رقم الحديث (١٦٨٥ ـ ١٦٨٦). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/٧٤ ـ ١٦٣ ـ ٢٩١. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٩/ ١٧٠. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ٢٦٤ وفي أخلاق النبوة (٥٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه الدارمي في المقدمة رقم الحديث (١٠).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب اللباس باب (٤٢) رقم الحديث (١٧٨٤) وأبو داود في كتاب اللباس باب
 (٢١) رقم الحديث (٢٠٧٨) وفي البداية والنهاية ٩/ ١٠١ وفي دلائل النبوة للبيهاتي ٦/ ٢٥٠.

عشرة لينزعوه من تحت قدميه، فيتفرى الجلد ولم يتزحزح عنه، فدعا رسول الله للله إلى المصارعة وقال: إن صرعتني آمنت بك، فصرعه رسول الله للله فلم يؤمن وفي قصته طول.

وفي البخاري من حديث البراء، وسأله رجل من قيس: أفررتم عن رسول الله ﷺ يوم حنين؟ فقال: فأكببنا على المغانم فاستقبلنا بالسهام. ولقد رأيت النبي ﷺ وهو على بغلته البيضاء، وإن أبا سفيان بن الحارث آخذ بزمامها وهو يقول: «أنا النبي لا كذب، أنا ابن عبد المطلب».

وهذا في غاية ما يكون من الشجاعة التامة، لأنه في مثل هذا اليوم في حومة الوغى وقد انكشف عنه جيشه، وهو مع هذا على بغلة ليست بسريعة الجري، ولا تصلح لكل ولا فر ولا هرب، ومع ذلك يركضها إلى وجوههم، وينوه باسمه ليعرفه من ليس يعرفه صلوات الله وسلامه عليه. وفي حديث البراء: كنا إذا احمر البأس اتقينا برسول الله ملى جعلناه قدامنا واستقبلنا العدو به، وقمنا خلفه.

وأما ما ذكر من سخائه وجوده وكرمه (١)، فاعلم أن السخاء صفة غريزية، وفي مقابلته الشح، والشح من لوازم صفة النفس، قال الله تعالى: ﴿ومن يوق شح نفسه فأولئك هم المفلحون﴾ [الحشر: ٩] فحكم بالفلاح لمن وفي الشح، وحكم بالفلاح أيضاً لمن أنفق وبدل فقال: ﴿ومما رزقناهم ينفقون﴾ [البقرة: ٣ والأنفال: ٣ والحج: أيضاً لمن أنفق وبدل فقال: ﴿ومما رزقناهم ينفقون﴾ [البقرة: ٣ والأنفال: ٣ والحج: هم المفلحون﴾ [البقرة: ٥] والفلاح أجمع اسم لسعادة الدارين. وليس الشح من الآدمي بعجيب، لأنه جبلي فيه، وإنما العجب وجود السخاء في الغريزة. والسخاء أتم وأكمل من الجود، وفي مقابلته البخل. وفي مقابلة السخاء الشح، والجود والبخل يتطرق انتهى الاكتساب بطريق العادة بخلاف الشح والسخاء إذ كان ذلك من ضرورة الغريزة، فكل سخي جواد وليس كل جواد سخياً. والجود يتطرق إليه الرياء، ويأتي به الإنسان متطلعاً لغرض من الخلق أو الحق بمقابلة من الثناء أو غير ذلك من الخلق والثواب من الله تعالى، ولا يتطرق الرياء إلى السخاء لأنه ينبع من النفس الزكية المرتفعة عن الأغراض. أشار إليه في عوارف المعارف.

وقد كان رسول الله ﷺ أحسن الناس وأشجع الناس وأجود الناس رواه البخاري ومسلم من حديث أنس. وأجود: أفعل تفضيل، من الجود وهو إعطاء ما ينبغي لمن

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ٤٤ والشفا للقاضي عياض ١/ ١١١.

ينبغي، ومعناه: هو أسخى الناس، ولما كانت نفسه أشرف النفوس ومزاجه أعدل الأمزجة لا بد أن يكون فعله أحسن الأفعال، وشكله أملح الأشكال، وخلقه أحسن الأخلاق، فلا شك يكون أجود الناس، وكيف لا وهو مستغن عن الفانيات بالباقيات الصالحات. واقتصار أنس على هذه الأوصاف الثلاثة من جوامع الكلم، لأنها أمهات الأخلاق، فإن في كل إنسان ثلاث قوى: إحداها الغضبية، وكمالها الشجاعة، وثانيها، الشهوانية وكمالها الجود، وثالثها العقلية وكمالها النطق بالحكمة.

وفي رواية لمسلم عنه: ما سئل رسول الله على شيئاً إلا أعطاه، فجاءه رجل فأعطاه غنماً بين جبلين، فرجع إلى قومه فقال: يا قوم أسلموا فإن محمداً يعطي عطاء من لا يخاف الفقر. وعنده أيضاً عن صفوان بن أمية قال: لقد أعطاني رسول الله على ما أعطاني وإنه لمن أبغض الناس إلي، فما برح يعطيني حتى إنه لأحب الناس إلي. قال ابن شهاب: أعطاه يوم حنين مائة من الغنم، ثم مائة، ثم مائة. وفي مغازي الواقدي: إن النبي العطاه يوم حنين مائة وادياً مملوءاً إبلاً ونعماً، فقال صفوان: أشهد ما طابت بهذا إلا نفس نبي. ويرحم الله ابن جابر حيث قال:

هسله السلي لا يتقسي فقسراً إذا يعطسي ولسو كثسر الأنسام ودامسوا واد مسن الأنعسام أعطسي آمسلا فتحيسرت لعطسائسه الأوهسام

وإنما أعطاه ذلك لأنه علم أن داءه لا ينزول إلا بهذا الدواء وهو الإحسان فعالجه به حتى برىء من داء الكفر وأسلم، وهذا من كمال شفقته ورحمته ورأفته على إذا وصفه عامله بكمال الإحسان، وأنقذه من حر النيران إلى برد لطف الجنان. وكان علي إذا وصفه على قال: كان أجود الناس كفاً، وأصدق الناس لهجة. وخرج ابن عدي \_ بإسناد فيه ضعف من حديث أنس مرفوعاً: «أنا أجود بني آدم»(١).

فهو ﷺ بلا ريب أجود بني آدم على الإطلاق، كما أنه أفضلهم وأعلمهم وأشجعهم وأكملهم في جميع الأوصاف الحميدة، وكان جوده بجميع أنواع الجود، من بلل العلم والمال، وبذل نفسه لله في إظهار دينه وهداية عباده وإيصال النفع إليهم بكل طريق، من إطعام جائمهم ووعظ جاهلهم، وقضاء حوائجهم، وتحمل أثقالهم، ولقد أحسن ابن جابر حيث قال:

يروي حديث الندى والبشر عن يده ووجهه بين منهسل ومنسجسم

<sup>(</sup>١) ذكره الزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٧/ ٩٧ والمنذري في الترغيب والترهيب ٢/ ٣٢٠ وفي فتح الباري ١/ ٤١.

من وجه أحمد لي بدر ومن يده يمسم نبياً تباري السريسع أنملسه لو عامت الفلك فيما فاض من يده تحيط فلل ليولم تحط كفه بالبحر ما شملت

بحسر ومسن فمسه در لمنتظسم والمزن من كل هام الودق مرتكم لسم تلق أعظم بحسر منه إن تعمم به ودع كل طامي الموج ملتطم كل الأنسام وروت قلب كل ظمي

فسبحان من أطلع أنوار الجمال من أفق جبينه، وأنشأ أمطار السحاب من غمائم يمينه. روى البخاري من حديث جابر: (ما سئل رسول الله عن شيء قط فقال: لا) وكذا عند مسلم، أي ما طلب منه شيء من أمر الدنيا فمنعه. قال الفرزدق(١):

ما قال لا قط إلا في تشهده ليولا التشهد كانت لاؤه نعيم

لكن قال شيخ مشايخنا الحافظ أبو الفضل ابن حجر: ليس المراد أنه يعطي ما يطلب منه جزماً، بل المراد: أنه لا ينطق بالرد، بل إن كان عنده أعطاه إن كان الإعطاء سائغاً وإلا سكت. قال: وقد ورد بيان ذلك في حديث مرسل لابن الحنيفة عند ابن سعد ولفظه: إذا سئل فأراد أن يفعل قال: نعم، وإن لم يرد أن يفعل سكت. وهو قريب من حديث أبي هريرة؛ ما عاب طعاماً قط، إن اشتهاه أكله وإلا تركه. قال الشيخ عز الدين ابن عبد السلام معناه: لم يقل: لا، منعاً للعطاء، ولا يلزم من ذلك أن لا يقولها اعتذاراً كما في قوله تعالى: ﴿قلت لا أجد ما أحملكم عليه﴾ [التوبة: ٢٩]، ولا يخفى الفرق بين قوله: لا أجد ما أحملكم وبين لا أحملكم انتهى. وهو نظير ما في حديث أبي موسى الأشعري: لما سأله الأشعريون الحملان فقال ﷺ: «ما عندي ما أحملكم».

لكن يشكل عليه أنه ﷺ حلف لا يحملهم فقال: ﴿وَاللَّهُ لا أَحملُكُمَّ ﴾.

لكن يشكل عليه أنه على حلف لا يحملهم فقال: «والله لا أحملكم» فيمكن أن يخص من عموم حديث جابر، ما إذا سئل ما ليس عنده والسائل يتحقق أنه ليس عنده ذلك، أو حيث كان المقام لا يقتضي الاقتصار على السكوت من الحالة الواقعة، أو من حال السائل، كأن لم يكن يعرف العادة، فلو اقتصر في جوابه على السكوت مع حاجة السائل لتمادى على السؤال مثلاً، ويكون القسم على ذلك تأكيداً لقطع طمع السائل، والسر في الجمع بين قوله: «لا أجد ما أحملكم» وقوله: «والله لا أحملكم» أن الأول لبيان أن الذي سئله لم يكن موجوداً عنده، والثاني

<sup>(</sup>۱) هو همام بن خالب بن صعصعة التميمي الدارمي، أبو فراس الشهير بالفرزدق شاعر. توفي في بادية البصرة سنة (۱۱۰ هـ). الأعلام ٨/ ٩٣، وفيات الأعيان ١٩٦/٢. الأضاني ٩/ ٣٦٧، الشعر والشعراء ٤٤٢.

أنه لا يتكلف الإجابة إلى ما سئل بالقرض مثلاً أو بالاستيهاب، إذ لا اضطرار حينتلا. وروى الترمذي أنه حمل إليه تسعون ألف درهم فوضعت على حصير، ثم قام إليها يقسمها، فما ردسائلاً حتى فرغ منها.

قال: وجاءه رجل فقال ما عندي شيء ولكن ابتع علي، فإذا جاءنا شيء قضيناه، فقال له عمر: ما كلفك الله ما لا تقدر، فكره النبي ﷺ، فقال رجل من الأنصار: يا رسول الله، أنفق ريا تخف من ذي العرش إقلالاً، فتبسم ﷺ وعرف البشر في وجهه. وقال: «بهذا أمرك. الله أمرك. (1).

وإنما فعل ذلك للمصلحة الداعية لذلك كالاستئلاف ونحوه.

وذكر ابى فارس في كتابه (في أسماء النبي هي أنه في يوم حنين جاءت امرأة فأنشدت شعراً تذكره أيام رضاعته في هوازن فرد عليهم ما أخذ وأعطاهم عطاء كثيراً حتى قوم ما أعطاهم ذلك اليوم فكان خمسمائة ألف ألف. قال ابن دحية: وهذا نهاية الجود الذي لم يسمع بمثله في الوجود.

وفي البخاري من حديث أنس: أنه أتي بمال من البحرين فقال: «انثروه» يعني صبوه .. في المسجد، وكان أكثر مال أتي به النبي هج، فخرج إلى المسجد ولم يلتفت إليه، فلما قضى الصلاة جاء فجلس إليه، فما كان يرى أحداً إلا أعطاه، إذ جاءه العباس فقال: أعطني، فإني فاديت نفسي وفاديت عقيلاً، فقال له «خله، فحثا فني ثوبه ثم ذهب يقله فلم يستطع، فقال يا رسول الله مر بعضهم يرفعه إلي، قال: لا، قال: فارفعه أنت علي، قال: لا، فنثر منه ثم ذهب يقله فلم يستطع فقال: يا رسول الله مر بعضهم يرفعه علي، قال: لا، قال: فارفعه أنت قال: لا، ثم نثر منه ثم احتمله فألقاه على كاهله فانطلق، فما زال النبي هي يتبعه بصره حتى خفي علينا عجباً من حرصه، فما قام هي وثم منها درهم (٢).

وفي رواية ابن أبي شيبة من طريق حميد بن هلال مرسلاً: كان مائة ألف، وأنه أرسل به العلاء بن الحضرمي من خراج البحرين، قال: وهو أول مال حمل إليه ﷺ.

وسايره جابر على حمل له، فقال له 樂: (بعني جملك) فقال: هو لك يا رسول

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في الشمائل (٢٨١) وفي الشفا للقاضي عياض ١١٣/١.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب الجزية والموادعة باب (٤) رقم الحديث (٣١٦٥) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٦/ ٣٥٦ وفي المطالب العالية لابن حجر (٣٦٤٧) وفي تهديب تاريخ دمشق لابن عساكر ٧/ ٤٣٤ وفي البداية والنهاية ٣/ ٣٠٠ وفي تغليق التعليق لابن حجر (٢٢٤ و ٩٩٢).

المواهب اللنية/ ج٢/ م٨

الله، بأبي أنت وأمي، فقال: «بل بعنيه» فباعه إياه وأمر بلالاً أن ينقده ثمنه فنقده، ثم قال: ﷺ «اذهب بالثمن والجمل بارك الله لك فيهما». مكافأة لقوله: هو لك، فأعطاه الثمن ورد عليه الجمل وزاده الدعاء بالبركة فيهما. وحديثه في البخاري ومسلم وغيرهما.

وقد كان جوده الله على الله وفي ابتغاء مرضاته، فإنه كان يبذل المال تارة لفقير أو لمحتاج وتارة ينفقه في سبيل الله، وتارة يتألف به على الإسلام من يقوى الإسلام بإسلامه. وكان يؤثر على نفسه وأولاده، فيعطي عطاء يعجز عنه الملوك مثل كسرى وقيصر، ويعيش في نفسه عيش الفقراء، فيأتي عليه الشهر والشهران لا توقد في بيته نار، وربما ربط الحجر على بطنه الشريفة من الجوع.

وكان على قد أتاه سبي، فشكت إليه فاطمة ما تلقى من خدمة البيت وطلبت منه خادماً يكفيها مؤنة بيتها، فأمرها أن تستعين بالتسبيح والتكبير والتحميد، وقال: «لا أعطيك وأدع أهل الصفة تطوي بطونهم من الجوع» (١). وأتته امرأة ببردة فقالت: يا رسول أكسوك هذه، فأخذها هلى محتاجاً إليها فلبسها، فرآها عليه رجل من الصحابة فقال: يا رسول الله ما أحسن هذه فاكسنيها فقال: «نعم» فلما قام بله لامه أصحابه، قالوا: ما أحسنت حين رأيت النبي الله أخذها محتاجاً إليها ثم سألته إياها، وقد عرفت أنه لا يسأل شيئاً فيمعنه. رواه البخاري من حديث سهل بن سعد. وفي رواية ابن ماجه والطبراني قال: نعم، فلما دخل طواها وأرسل بها إليه (٢). وأفاد الطبراني في رواية زمعة ابن صالح أنه الله أمر أن يصنع له غيرها فمات قبل أن يفرغ منها. وفي هذا الحديث من الفوائد: حسن خلقه الله وسعة جوده.

واستنبط منه السادة الصوفية: جواز استدعاء المريد خرقة التصوف من المشايخ تبركاً بهم وبلباسهم، كما استدلوا لإلباس الشيخ للمريد بحديث أنه ﷺ ألبس أم خالد خميصة سوداء ذات علم (٣) رواه البخاري.

لكن قال شيخنا: ما يذكرونه من أن الحسن البصري لبسها من علي بن أبي طالب رضي الله عنه، فقال ابن دحية وابن الصلاح: إنه باطل، وقال شيخ الإسلام الحافظ ابن

<sup>(</sup>١) ذكره أبو نعيم في الحلية ٢/ ٤١ وفي كنز العمال للمتقى الهندي (١٩٧٨).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب الجنائز باب (۲۸) رقم الحديث (۱۲۷۷ ـ ۲۰۹۳ ـ ۲۰۹۳ ـ ۲۰۳۳).
 وابن ماجه كتاب اللباس باب (۱) رقم الحديث (۳۵۵۵). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٢٠٢ و ٢٢٤. وفي سنن النسائي ٨/ ٢٠٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب اللباس بانب (٢٢) رقم الحديث (٨٢٣ \_ ٥٨٤٥).

حجر ليس في شيء من طرقها ما يثبت، ولم يرد في خبر صحيح ولا حسن ولا ضعيف أنه الله ألبس الخرقة على الصورة المتعارفة بين الصوفية لأحد من أصحابه، ولا أمر أحداً من أصحابه بفعلها، وكل ما يروى صريحاً في ذلك فباطل. قال: ثم إن من الكلب المفترى قول من قال: إن علياً ألبس الخرقة الحسن البصري، فإن أثمة الحديث لم يثبتوا للحسن من على سماعاً فضلاً عن أن يلبسه المخرقة.

وكذا قال الدمياطي واللهبي والعلاء ومغلطاي والعراقي والأبناسي<sup>(۱)</sup> والحلبي وغيرهم مع كون جماعة منهم لبسوها وألبسوها تشبها بالقوم، نعم ورد لبسهم لها مع الصحبة له المتد. لم إلى كميل بن زياد<sup>(۲)</sup>، وهو صحب علي بن أبي طالب رضي الله عنه من غير خلف ي صحبته له بين أثمة الجرح والتعديل.

وفي بعض الطرق اتصالها بأويس القرني، وهو اجتمع بعمر بـن الخطاب وعلي بن أبي طالب رضي الله عنهما. وهذه صحبة لا مطعن فيها، وكثير من السادة يكتفي بمجرد الصحبة كالشاذلية وشيخنا أبي إسحاق المتبولي.

وكان الشيخ يوسف العجمي يجمع بين تلقين الذكر وأخذ العهد واللبس وله في ذلك رسالته «ريحان القلوب» قرأتها على ولد ولده العارف المسلك سيدي علي، مع إلباسه لى الخرقة والتلقين والعهد.

وللشيخ قطب الدين القسطلاني «ارتقاء الرتبة في اللباس والصحبة» والله يهدينا إلى سواء السبيل.

<sup>(</sup>١) هو إبراهيم بن موسى بن أيوب، برهان الدين أبو إسحاق الأبناسي (٧٢٥ ـ ٨٠٢ هـ) فقيه شافعي. ولد بأبناس وتوفي آيباً من الحج في عون القصب. الأعلام ١/ ٧٥ شلوات اللهب ١٣/٧ والضوء اللامع ١/ ١٧٢.

 <sup>(</sup>۲) هو كميل بن زياد بن نهيك النخعي (۱۲ ـ ۸۲ هـ). تابعي ثقة. الأعلام ٥/ ٢٣٤. الإصابة ٥/ ٣٢٥ رقم الترجمة (٢٠١٦) تهذيب التهذيب ٨/ ٤٤٧.

## فيما تدعو ضرورته إليه ﷺ من غذائه وملبسه ومنكحه وما يلحق بذلك<sup>(١)</sup>

وفيه أربعة أنواع:

## النوع الأول في عيشه ﷺ في المأكل والمشرب

اعلم أن تناول الطعام أصل كبير، يحتاج إلى علوم كثيرة، لاشتماله على المصالح الدينية والدنيوية، وتعلق أثره بالقلب والقالب، وبه قوام البدن بإجراء سنة الله تعالى بذلك، والقالب مركب القلب، وبهما عمارة الدنيا والآخرة، والقالب بمفرده على طبيعة الحيوان يستعان به على عمارة الدنيا، والروح والقلب على طبيعة الملائكة يستعان بهما على عمارة الآخرة، وباجتماعهما يصلحان لعمارة الدارين.

قال الغزالي: ولا طريق إلى الوصول إلى اللقاء إلا بالعلم والعمل، ولا يمكن المواظبة عليهما إلا بسلامة البدن، ولا تصفو سلامة البدن إلا بالأطعمة والأقوات، والتناول منها بقدر الحاجات، على تكرار الأو ات. فمن هذا الوجه، قال بعض السلف الصالحين: إن الأكل من الدين، وعليه نبه رب العالمين بقوله، وهو أصدق القائلين: حكلوا من الطيبات واعملوا صالحاً [المؤمنون: ١٥]، فمن تناول الأكل ليستعين به على العلم والعمل، ويقوى به على التقوى فلا ينبغي أن يترك نفسه سدى يسترسل في الأكل استرسال البهائم في المرعى، فإنما هو ذريعة إلى الدين ووسيلة إليه، ينبغي أن تظهر أنوار الدين عليه، وإنما نور الدين وآدابة وسننه، التي يزم العبد بزمامها، ويلجم المتقي بلجامها، حتى يزن بميزان الشرع، شهوة الطعام في إقدامها واحجامها، فيصير بسبها مدفعة للوزر ومجلبة للأجر.

واعلم أن الشبع بدعة ظهرت بعد القرن الأول، وقد روى النسائي وابن ماجه وصححه الحاكم من حديث المقدام بن معدي كرب أن رسول الله على قال: «ما ملا ابن (۱) انظر طبقات ابن سعد ۱ ۲۹۸ ـ ۳٤۷ والشفا للقاضي عياض ۸۳/۱.

آدم وعاء شراً من بطنه، حسب الآدمي لقيمات يقمن صلبه، فإن خلبت الآدمي نفسه فثلث للطعام وثلث للشراب وثلث للنفس، (۱).

قال القرطبي في شرح «الأسماء» كما نقله شيخ الإسلام والحفّاظ ابن حجر: لو سمع بقراط بهذه القسمة لعجب من هذه الحكمة. وقال غيره: إنما خص الثلاثة بالذكر لأنها أسباب حياة الحيوان، ولأنه لا يدخل البطن سواها. وهل المراد بالثلث التساوي على ظاهر الخبر، أو التقسيم على ثلاثة أقسام متقاربة؟ محل احتمال. وقد صح، (المؤمن يأكل في معى واحد وهي بكسر الميم مقصور: المصارين والكافر يأكل في سبعة أمعاء)(٢) وليست حقيقة العدد مرادة، وتخصيص السبعة للمبالغة في التكثير، والمعنى: أن المؤمن من شأنه التقلل من الأكل لاشتغاله بأسباب العبادة ولعلمه بأن مقصود الشرع من الأكل ما سد الجوع، ويعين على العبادة، ولخشيته أيضاً من حساب من زاد على ذلك، والكافر بخلاف ذلك.

وعند أهل التشريح أن أمعاء الإنسان سبعة؛ المعدة ثم ثلاثة أمعاء بعدها متصلة بها: البواب ثم الصائم ثم الرقيق، والثلاثة رقاق. ثم الأعور والقولون والمستقيم وطرفه الدبر، وكلها غلاظ، وقد نظمها زين الدين العراقي في قوله:

سبع المعام الكسل آدمسي معدة برابها مع صائم صائم السبع المستقيم مسلك المطاعم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الزهد باب (٤٧) رقم الحديث (٢٣٨٠). وابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (٥٠) رقم الحديث (٢٣٤٠). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١٣٢٤. وفي سنن الدارمي (٢١٣٠). وفي المستدرك للحاكم ٤/ ٣٣١ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/٨٨٠. وفي الشفا للقاضي عياض ١/٥٨ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢١٥). وفي الترغيب والترهيب للمندري ٣/ ١٣٦. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ٣٨٨. وفي المعني للعراقي ٢/ ٤. وفي الدر المتثور للسيوطي ٣/ ٨٠ وفي تفسير ابن كثير ٣/ ٣٠٨. وفي تفسير القرطبي ٧/ ١٩٢. وفي فتح الباري ٢١٨ ١٨٣. وفي كنز العمال (٤٠٨٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (١٢) رقم الحديث (٣٩٣ - ٣٩٦ - ٣٩٥) وفي صحيح مسلم في كتاب الأشربة رقم الحديث (١٨٦ - ١٨٤ - ١٨٥). وفي الترمذي رقم الحديث (١٨١٨). وابن ماجه رقم الحديث (٣٦٥ - ٣٢٥ - ٣٢٥). وفي المسند للإمام أحمد ن حبل ٢١/٢ وابن ماجه رقم الحديث (٣٦٥ - ٣٢٥ وفي المسند للحميدي رقم الحديث (٩٦٩). وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ٣٨٥. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ٣٢ - ٣٣. وفي مشكل الآثار للطحاوي ٢/٧٠٤. وفي التاريخ الكبير للبخاري ٤/ ١٩٩ . وفي تفسير القرطبي ٧/ ١٩٢ . وفي المغني للعراقي (٧٩) وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٢/ ٣٤٧ وفي العلل لابن أبي حاتم الرازي (٥٤٠) وفي كنز العمال (٧٠٠ - ٧٨٠).

فيكون المعنى: أن الكافر لكونه يأكل بشرهه لا يشبعه إلا ملء أمعائه السبعة، والمؤمن يشبعه ملء معى واحد.

ولا يلزم من هذا الحديث اطراده في حق كل مؤمن وكافر، فقد يكون في المؤمنين من يأكل كثيراً، إما بحسب العادة أو لعارض له من مرض باطن أو لغير ذلك. ويكون في الكفار من يأكل قليلاً إما لمراعاة الصحة على رأي الأطباء، وإنما للرياضة على رأي الرهبان، وإما لعارض كضعف المعدة.

ومحصل القول إن من شأن المؤمن الحرص على الزهادة والاقتناع بالبلغة، بخلاف الكافر. وقيل: المراد أن المؤمن يسمي الله عند طعامه وشرابه فلا يشركه الشيطان فيكفيه القليل بخلاف الكافر. وقيل: المراد بالمؤمن \_ في هذا الحديث \_ التام الإيمان، لأن من حسن إسلامه وكمل إيمانه اشتغل فكره فيما يصير إليه من الموت وما بعده، فيمنعه شدة المخوف وكثرة الفكر والإشفاق على نفسه من استيفاء شهوته كما ورد في حديث لأبي أمامة رفعه: «من كثر تفكره قل مطعمه، ومن قل تفكره كثر مطعمه، وقسا قلبه» وقالوا: لا تدخل الحكمة معدة ملئت طعاماً، ومن قل طعامه قل شربه وخف منامه، ومن خف منامه ظهرت بركة عمره، ومن امتلاً بطنه كثر شربه، ومن كثر شربه ثقل نومه، ومن ثقل نومه محقت بركة عمره، فإذا اكتفى بدون الشبع حسن اغتذاء بدنه، وصلح حال نفسه وقلبه، ومن تملا من الطعام ساء غذاء بدنه وأشرت نفسه وقسا قلبه.

وعن ابن عباس قال ﷺ (إن أهل الشبع في الدنيا هم أهل الجوع غداً في الآخرة) (١) رواه الطبراني.

وعن سلمان وأبي جحيفة أن النبي ﷺ قال: «إن أكثر الناس شبعاً في الدنيا أطولهم جوعاً في الآخرة» (٢).

وقالت عائشة؛ لم يمتلىء جوب النبي ﷺ شبعاً قط. وإنه كان في أهله لا يسألهم طعاماً ولا يتشهاه، إن أطعموه أكل، وما أطعموه قبل، وما سقوه شرب.

وقولها: مم يمتلىء جوف النبي على شبعاً قط، محمول على الشبع الذي يثقل المعدة وبثبط صاحبه عن القيام بالعبادة، ويفضي إلى البطر والأشر والنوم والكسل، وقد

<sup>(</sup>١) ذكره اله راني في المعجم الكبير ٢٦٧/١١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٢٠٠/٠٠. وفي اتحاف الساد، المتقين للزبيدي ٢٩١/٣ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٦٣١٩). وفي الترضيب والترهيب لا سري ٢/٣١٣. وفي كنز العمال (٦١٥٦).

<sup>(</sup>٢) ذر ، أبر نعيم في حلية الأولياء ١٩٨٨. وفي الضعفاء للعقيلي ٣/ ٣٦٠.

تنتهي كراهته إلى التحريم بحسب ما يترتب عله من المفسدة، وليس المراد بالشبع النسبي المعتاد في الجملة، ففي صحيح مسلم: خروجه على وصاحبيه من الجوع وذهابهم إلى بيت الأنصاري، وذبحه الشاة. وفيه: فلما أن شبعوا ورووا. قال النووي: فيه جواز الشبع، وما جاء في كراهته محمول على المداومة عليه.

وعن أبي هريرة قال:ما شبع آل محمد ﷺ من طعام ثلاثة أيام تباعاً حتى قبض. رواه الشيخان.

وعن ابن عباس قال: كان رسول الله ﷺ يبيت الليالي المتتابعة وأهله طاوياً لا يجدون عشاء، وإنما كان خبزهم الشعير. رواه الترمذي وصححه.

وفي حديث مسعر عند مسلم: «ما شبع آل محمد يومين من خبز البر، إلا وأحدهما تمر»(١).

وأخرج ابن سعد من طريق عمران بن زيد المدني: حدثني والدي قال: دخلنا على عائشة فقالت: خرج ـ تعني النبي ﷺ ـ من الدنيا ولم يملأ بطنه في يوم من طعامين، كان إذا شبع من التمر لم يشبع من الشعير، وإذا شبع من الشعير لم يشبع من التمر.

وليس في هذا ما يدل على ترك الجمع بين لونين، فقد جمع ﷺ القثاء والرطب كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

وعن الحسن قال: خطب رسول الله ﷺ فقال: «والله ما أمسى في آل محمد صاع من طعام، وإنها لتسعة أبيات، والله ما قالها استقلالاً لرزق الله ولكن أراد أن تتأسى به أمته. رواه الدمياطي في السيرة له.

وعن عائشة قالت: كان يعجب نبي الله هي من الدنيا ثلاثة أشياء: الطيب والنساء والطعام، فأصاب اثنتين ولم يصب واحدة، أصاب النساء والطيب، ولم يصب الطعام. ذكره الدمياطي أيضاً.

وفي رواية مسلم: «يظل اليوم يلتوي ما يجد من الدَّقَل ما يملأ بطنه» <sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (۲۳) رقم الحديث (۱۹۵ ـ ۱۶۵۶). وفي صحيح مسلم في كتاب الزهد رقم الحديث (۲۰ ـ ۲۰ ـ ۳۳). وابن ماجه كتاب الأطعمة باب (٤٨) رقم الحديث (۴۵ ـ ۲۳٪). وفي سنن النسائي ۲/ ۲۳٪ وفي المسند للإمام أحمد بن حبل ۲/۸۷ و ٤/٢٤٤ و ٢/٨٢. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ۲/۱٪ ۳۱٪. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۱۹۳٪ ـ ۲۸۷٪). وفي الترفيب والترهيب للمنذري ٤/١٨٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الزهد رقم الحديث (٣٦) والترمذي كتاب الزهد باب (٣٩) رقم الحديث (٢٣)). وابن ماجه كتاب الزهد باب (١٠) رقم الحديث (٢٤١٤). وفي البداية والنهاية ٦/ ٥٤.

وقالت عائشة: إن كنا آل محمد نمكث شهراً ما نستوقد بنار، إن هو إلا الماء والتمر(١).

ولمسلم أيضاً: قالت: لقد مات رسول الله ﷺ وما شبع من خبز وزيت في يوم واحد مرتين (٣).

وقال أنس: ما أعلم أن رسول الله فل رأى رغيفاً مرققاً حتى لحق بالله، ولا رأى شاة سميطاً بعينه حتى لحق بالله(٤). رواه البخاري.

والمرقق: الملين المحسن كخبز الحوارى وشبهه، والترقيق: التليين، ولم يكن عندهم مناخل، وقد يكون المرقق: الرقيق الموسع، قاله القاضي عياض. وجزم به ابن الأثير نقال: وهو السميد ومايصنع من كعك وغيره، وقال ابن الجوزي: هو الخفيف. كأنه أخده من الرقاق وهي الخشبة التي يرقق بها.

والحوارى: \_ بضم المهملة وتشديد الواو وفتح الراء \_ الخالص الذي ينخل مرة بعد أخرى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب صفة القيامة والرقائق والورع باب (٣٤) رقم الحديث (٢٤٧١). وابن ماجه كتاب الزهد باب (۱۰) رقم الحديث (١٤٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الهبة باب (١) رقم الحديث (٢٥٦٧ ــ ١٤٥٨ ــ ١٤٥٩) وابن ماجه كتاب الزهد باب (١٠) رقم الحديث (١٤٥) وفي صحيح مسلم كتاب الزهد رقم الحديث (٢٨) وفي البداة والنهاية ٢٨٠٥

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الد بذي في كتاب الزهد باب (٣٨) رقم الحديث (٢٣٥٧) وفي صحيح مسلم كتاب الزهد
 رثم الح.بث (٢٩) وفي البداية والنهاية ٢/٥٣.

<sup>(</sup>٤) أخر ، البخاري في كتاب الأطعمة باب (٢٦) رقم الحديث (٥٤٢١ ـ ١٤٥٧) وابن ماجه كتاب الاسعمة باب (٢٩) رقم الجديث (٣٣٠٩) وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ١٢٨/٣ ـ ١٣٤ ـ ، ٢٠.

وقوله: ولا شاة سميطاً: هو الذي أزيل شعره بالماء السخن وشوي بجلده، وإنما يصنع ذلك في الصغير السن، وهو من فعل المترفهين من وجهين: أحدهما المبادرة إلى ذبع ما لو بقي لازداد ثمنه، وثانيهما: أن المسلوخ ينتفع بجلده في اللبس وغيره. والسمط يفسده، وقد جرى ابن بطال وابن الأثير على أن المسموط هو المشوي، لكن الثاني ذكر أن أصله نزع صوفه بالماء الحار كما تقدم، قال: وإنما يفعل ذلك في الغالب ليشوى.

ولعله يعني: أنه لم ير السميط في مأكوله، وإلا فإن لم يكن معهوداً فلا تمدح. وعن أبي حازم أنه سأل سهلاً: هل رأيتم في زمان النبي ﷺ النقي؟ قال لا،

فقلت: كنتم تنخلون الشعير؟ قال: لا، ولكن كنا ننفخه(١). رواه البخاري.

وفي رواية له: هل كانت لكم في عهد رسول الله ﷺ مناخل؟ فقال: ما رأى النبي الله عنه منخلًا من حين ابتعثه الله حتى قبضه الله(٢).

قال شيخ الإسلام ابن حجر: أظنه احترز عما قبل البعثة، لكونه ﷺ كان يسافر في تلك المدة إلى الشام تاجراً، وكانت الشام إذ ذاك مع الروم، والخبز النقى عندهم كثير، وكذا المناخل وغيرها من آلات الترفه، ولا ريب أنه رأى ذلك عندهم، وأما بعد البعثة فلم يكن إلا بمكة والطائف والمدينة، ووصل إلى تبوك وهي من أطراف الشام لكن لم يفتحها ولا طالت إقامته بها. انتهى.

وقد تتبعت هل كانت أقراص خبزه صغاراً أم كباراً؟ فلم أجد في ذلك شيئاً بعد التفتيش. نعم روي أمره بتصغيرها في حديث عند الديلمي عن عائشة رفعته بلفظ: قصغروا الخبز وأكثروا عدده يبارك لكم فيه، وهو واه، بحيث ذكره ابن الجوزي في الموضوعات وقال: إن المتهم به جابر بن سليم. وروي عن ابن عمر مرفوعاً: «البركة في صغر القرص»، ونقل عن النسائي أنه كلب. لكن روى البزار بسند ضعيف عن أبي الدرداء مرفوعاً. «قوتوا طعامكم يبارك لكم فيه» قال في النهاية: وحكي عن الأوزاعي أنه تصغير الأرضفة، كذا حكى البزار عن إبراهيم بن عبد الله بن الجنيد عن بعض أهل العلم: أنه تصغير الأرضفة، أشار إلى ذلك شيخنا في المقاصد الحسنة. ولعل هذا سند شيخي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (۲۲) رقم الحديث (٥٤١٠ ـ ٥٤٣) وفي الترمذي كتاب الزهد باب (٣٨) رقم الحديث (٢٣٦٤). وفي سنن ابن ماجه كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٣٣٥). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/٣٢٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة بآب (٢٣) رقم الحديث (١٤١٣) وفي سنن ابن ماجه كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٣٣). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٦/ ٧١.

وقدوتي وإنسان عين بصيرتي العارف الرباني رهان العارفين أبي إسحاق إبراهيم المتبولي في تصغير أرغفة سماطه كالشيخ أبي العباس أحمد البدوي والسادات اكسير معارف السعادات أولي المواهب العلية والحقائق المحمدية بني الوفاء أعاد الله من بركاتهم وواصل امداداتهم إلينا.

وعن عائشة قالت: توفي ﷺ وليس عندي شيء يأكله ذو كبد إلا شطر شعير في رف لي، فأكلت منه حتى طال على فكلته ففني (١١) رواه البخاري ومسلم.

وعندهما أيضاً قالت: توفي رسول الله على ودرعه مرهونة عند يهودي في ثلاثين صاعاً من شعير.

وقال ابن عباس: ودرعه مرهونة بعشرين صاعاً من طعام أخده لأهله. رواه الترمدي.

وعن أبي هريرة قال: خرج رسول الله 難 ذات يوم فإذا هو بأبي بكر وعمر، فقال: ما أخرجكما من بيوتكما هذه الساعة؟ قالا: الجوع يا رسول الله، قال اوأنا والذي نفسي بيده لأخرجني الذي أخرجكما، فأتى رجلاً من الأنصار، فإذا هو ليس في بيته، فلما رأته المرأة قالت: مرحباً وأهلاً. فقال لها 難: أين فلان؟؟ قالت: ذهب يستعلب لنا الماء، إذ جاء الأنصاري، فنظر إلى رسول الله 難 وصاحبيه فقال: الحمد لله ما أحد اليوم أكرم أضيافاً مني. قال: فانطلق فجاءهم بعلق فيه بسر وتمر ورطب، فقال: كلوا، وأخل المدية فقال له رسول الله 難: إياك والحلوب، فلبح لهم فأكلوا من الشاة ومن ذلك العلق, وشربوا، فلما أن شبعوا ورووا قال 難 لأبي بكر وعمر: اوالذي نفسي بيده لتسألن عن هذا النعيم يوم القيامة أخرجكم من بيوتكم الجوع، ثم لم ترجعوا حتى أصابكم هذا النعيم، (٢) رواه مسلم وغيره. وهذا السؤال سؤال تشريف وإنعام وتعديد فضل وإكرام.

وعن طلحة بن نافع أنه سمع جابر بن عبدالله يقول: أخذ رسول الله بيدي ذات يوم إلى منزله فأُخرج إليه فلق من خبز، فقال (ما من أدم) فقالوا: لا، إلا شيء من خل، قال: (نعم الأدم الخل). قال جابر: فما زلت أحب الخل منذ سمعتها من نبي الله بي وقال

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق باب (١٦) رقم الحديث (٦٤٥١) وفي صحيح مسلم كتاب الزهد رقم الحديث (٢٧). وفي دلائل النبوة للبيهقي رقم الحديث (٢٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام مالك في الموطأ كتاب صفة النبي ﷺ باب (١٠) رقم الحديث (٢٨). وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (١٤٠). وفي الدر المنثور للسيوطي ٦/ ٣٨٩ وفي اتحاف السادة المتقين ٨/ ١٢٠ وفي كنز العمال (٦٤٣٩).

طلحة: فما زلت أحب الخل منذ سمعتها من جابر(١١) رواه مسلم.

وروي عن ابن بجير قال: أصاب النبي على جوع يوماً، فعمد إلى حجر فوضعه على بطنه ثم قال: ألا رب نفس الدنيا جائعة عارية يوم القيامة، ألا رب مكرم لنفسه وهو لها مهين، ألا رب مهين لنفسه وهو لها مكرم، رواه ابن أبي الدنيا.

وعن أنس عن أبي طلحة قال: شكونا إلى رسول الله الله النجوع ورفعنا عن بطوننا عن حجر حجر، فرفع رسول الله عن بطنه عن حجرين، قال الترمذي: هذا حديث غريب من حديث أبي طلحة لا نعرفه إلا من هذا الوجه. ومعنى قوله: ورفعنا عن بطوننا عن حجر. قال: كان أحدهم يشد في بطنه الحجر من الجهد والضعف الذي به من الجوع.

وقصة جابر \_ يوم الخندق \_ حين رأى النبي ﷺ يوم الخندق، وقد قام إلى الكدية وبطنه معصوب بحجر. وتقدمت، وما أحسن قول الأبوصيري:

وشد من سغب أحشاءه وطدوى تحبت الحجدارة كشحبا مترف الأدم

والكشح: كما ذكرته في شرح هذه القصيدة، ما بين خاصرته الشريفة وأقصر ضلع من جنبه الشريف. وإنما فعل هذا فله ليسكن بعض ألم الجوع، وإنما كان هذا الفعا مسكناً لأن كلب الجوع من شدة حرارة المعدة الغريزية، فهي إذا امتلأت من الطع اشتغلت تلك الحرارة بالطعام، فإذا لم يكن فيها طعام طلبت رطوبات الجسم وجواهر، فيتألم الإنسان بتلك الحرارة فتتعلق بكثير من جواهر البدن، فإذا انضمت على المعن الأحشاء والجلد خمدت نارها بعض الخمود فقل الألم.

وإنما تألمه بالجوع ليحصل به تضعيف الأجر مع حفظ قوته ونضارة جسمه، حتى إن من رآه لا يظن أن به جوعاً، لأن جسمه ﷺ إنما كان يرى أشد نضارة من أجسام المترفين بالنعم في الدنيا. وهذا المعنى هو الذي قصده الناظم بقوله «مترف الأدم» وهو من باب الاحتراس والتكميل، لأنه لما ذكر أنه شد من سغب. خاف أن يتوهم أن جسمه الشريف حينئذ يظهر فيه أثر الجوع فاحترس ورفع ذلك الإبهام بقوله: مترف الأدم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (۳۵) رقم الحديث (۱۸۳۹ ـ ۱۸۶۲). وابن ماجه كتاب الأطعمة باب (۳۳) رقم الحديث (۲۳۱۷). وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (۱۲۸ ـ ۱۲۸) وفي سنن أبي داود كتاب الأطعمة باب (۳۹) رقم الحديث (۳۸۲ ـ ۲۸۲۱). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۴/ ۳۰۱ وفي السنن الكبرى للبيهقي ۷/ ۲۸۰ و ۲/۳۲ وفي تهديب تاريخ دمشق لابن صحاكر ۷/۳۲.

وقد أنكر أبو حاتم بن حبان أحاديث وضع الحجر على بطنه الشريف من الجوع، وقال: إنها باطلة، متمسكاً بحديث الوصال الست كأحدكم إني أطعم وأسقى، قال وإنما معناه: الحجز، بالزاي وهو طرف الإزار، لأن الله تعالى قد كان يطعم رسول الله على ويسقيه إذا واصل، فكيف يحتاج إلى شد الحجر على بطنه؟ وما يغني الحجر عن الجوع. انتهى.

وقال بعضهم: يجوز أن يكون عصب الحجر لعادة العرب أو أهل المدينة أنهم يفعلون ذلك إذا خلت أجوافهم وغارت بطونهم يشدون عليها حجراً ففعل ﷺ ذلك ليعلم أصحابه أنه ليس عنده ما يستأثر به عليهم. والصواب: صحة الأحاديث، وأنه ﷺ فعل ذلك اختيار للثواب.

وقد استشكل كونه وأصحابه كانوا يطوون الأيام جوعاً، مع ما ثبت أنه كان يرفع لأهله قوت سنة، وأنه قسم بين أربعة أنفس من أصحابه ألف بعير مما أفاء الله عليه، وأنه ساق في عمرته مائة بدنة فنحرها وأطعمها المساكين، وأنه أمر لأعرابي بقطيع من الغنم، وغير ذلك، مع من كان معه من أصحاب الأموال كأبي بكر وعمر وعثمان وطلحة وغيرهم، مع بدلهم أنفسهم وأموالهم بين يديه. وقد أمر بالصدقة فجاء أبو بكر بجميع ماله، وعمر بنصفه، وحث على تجهيز جيش العسرة فجهزهم عثمان بألف بعير إلى غير ذلك.

وأجاب عنه الطبري \_ كما حكاه في فتح الباري \_ أن ذلك كان منهم في حالة دون حالة لا لعوز وضيق، بل تارة للإيثار وتارة لكراهة الشبع وكثرة الأكل، انتهى. وتعقب: بأن ما نفاه مطلقاً فيه نظر لما تقدم من الأحاديث وأخرج ابن حبان في صحيحه عن عائشة: قمن حدثكم أنا كنا نشبع من التمر فقد كذبكم، فلما افتتحت قريظة أصبنا شيئاً من التمر والودك إلى غير ذلك.

قال الحافظ ابن حجر: والحق أن الكثير منهم كانوا في حال ضيق قبل الهجرة، حيث كانوا بمكة ثم لما هاجروا إلى المدينة كان أكثرهم كذلك، فواساهم الأنصار بالمنازل والمنائح، فلما فتحت لهم النضير وما بعدها ردوا عليهم منائحهم كما تقدم.

وقد قال ﷺ القد أخفت في الله وما يخاف أحد، ولقد أوذيت في الله وما يؤذى أحد، ولقد أتت على ثلاثون من يوم وليلة ما لي ولبلال طعام يأكله أحد إلا شيء يواريه ابط بلال (۱). رواه الترمذي وصححه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب صفة القيامة باب (٣٤) رقم الحديث (٢٤٧٢). وفي الممنذ للإمام أحمد =

نعم كان ﷺ يختار ذلك مع إمكان حصول التوسع والتبسط في الدنيا له، كما أخرج الترمذي من حديث أبي أمامة، أن رسول الله على الله على ربي ليجعل لي بطحاء مكة ذهباً، قلت: لا، يا رب ولكن أشبع يوماً وأجوع يوماً، فإذا جعت تضرعت إليك وذكرتك، وإذا شبعت شكرتك وحمدتك، (١) وحكمة هذا التفصيل الاستلذاذ بالخطاب، وإلا فالله تعالى عالم بالأشياء جملة وتفصيلًا.

وعن ابن عباس قال: كان رسول الله ﷺ ذات يوم وجبريل على الصفا، فقال رسول الله على الله الله الله الله والذي بعثك بالحق ما أمسى لآل محمد سفة من دقيق، ولا كف من سويق، فلم يكن كلامه بأسرع من أن سمع هدة من السماء أفزعته فقال رسول ش 纖 اأمر الله القيامة أن تقوم؟ قال: لا، ولكن أمر إسرافيل فنزل إليك حين سمع كلامك، فأتاه إسرافيل فقال: إن الله سمع ما ذكرت فبعثني إليك بمفاتيح خزائن الأرض، وأمرني أن أعرض عليك أسير معك جبال تهامة زمرداً وياقوتاً وذهباً وفضة فإن رضيت فعلت، فإن شئت نبياً ملكاً، وإن شئت نبياً حبداً، فأوماً إليه جبريل أن تواضع فقال: بل نبياً حبداً ثلاثاً، (٢)، رواه الطبراني بإسناد حسن.

فانظر إلى همته العلية كيف عرضت عليه مفاتيح كنوز الأرض فأباها، ومعلوم أنه لو أخلها لأنفقها في طاعة ربه، فأبي ذلك واختار العبودية المحضة، فيا لها من همة شريفة رفيعة ما أسناها ونفس زكية كريمة ما أبهاها، ولله در صاحب بردة المديح حيث قال:

وراودت الجبال الشم من ذهب عمن نفسه فسأراه أيمم شمم وأكسدت زهسده فيهسا ضسرورتسه وكيف تبدعبو إلى البدنيبا ضبرورة مبن

إن الضمرورة لا تعمدو علمي العصم لولاه لم تخرج الدنيا من العدم

ـ ابن حنبل ٣/ ٢٨٦. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٨٨/٩. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٢٥٣). وفي الترغيب والترهيب للمنذري ١٨٩/٤. وفي تفسير البغوي ٦/١٦٢. وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢٥٢٨). وفي الشمائل للترمذي (٧٤) وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب الزهد باب (٣٥) رقم الحديث (٢٣٤٧). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٢٥٤. وفي المعجم ألكبير للطبراني ٨/ ٢٤٥ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٤/ ٢٦١ و ٧/ ٣٩٦. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥١٩٠) وفي المغنى للعراتي ١/ ٢٣٩ و ٢٠٧/٣ وفي الحلية لأبي نعيم ٨/١٣٣ وفي شرح السنة للبغوي ٢٤٦/١٤ وُفي أخلاق النبوة (٢٦٧). وفي كنز العمال (٦١٢٠).

<sup>(</sup>٢) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ١٠/ ٣٥٠. والهيثمي في مجمع الزوائد ٩/ ٢٠ و ١٠/ ٣١٥. وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٤/ ١٩٦. وفي الزهد لابن المبارك (٢٦٤).

أي كيف تدعو ضرورة سيد المعصومين إلى زخرف الدنيا، وهي وما فيها إنما برزت لأجله، فكيف يضطر إليها. لكن في كلامه شيء، فإنه في مقام المديح فلا يليق منه الوصف بالزهد ولا بالضرورة.

قال الحليمي في شعب الإيمان: من تعظيم النبي ﷺ أن لا يوصف بما هو عد. الناس من أوصاف الضعة، فلا يقال كان فقيراً.

وأنكر بعضهم إطلاق الزهد في حقه على. وقد حكى صاحب «نثر الدر» عن محمد ابن واسع أنه قيل له: فلان زاهد، قال: وما قدر الدنيا حتى يزهد فيها. وقد ذكر القاضي عياض في الشفاء، ونقله عنه الشيخ تقي الدين السبكي في كتابه «السيف المسلول» أن فقهاء الأندلس أفتوا بقتل حاتم المتفقه الطليطلي وصلبه لاستخفافه بحق النبي وتسميته إياه أثناء مناظرته باليتيم، وزعمه أن زهده لم يكن قصداً، ولو قدر على الطيبات لأكلها. انتهى.

وقد ذكر الشيخ بدر الدين الزركشي عن بعض الفقهاء المتأخرين أنه كان يقول: لم يكن النبي غلط فقيراً من المال قط، ولا حاله حال فقير، بل كان أغنى الناس بالله، قد كفي أمر دنياه في نفسه وعياله، وكان يقول في قوله غلط: «اللهم أحيني مسكيناً» (١) إن المراد به استكانة القلب لا المسكنة التي هي أن لا يجد ما يقع موقعاً من كفايته. وكان يشدد النكير على من يعتقد خلاف ذلك انتهى. وأما ما يروى أنه على قال: «الفقر فخري وبه أفتخر» (٢) فقال شيخ الإسلام والحفاظ ابن حجر: هو باطل موضوع.

واعلم أنه لم يكن من عادته الكريمة ﷺ حبس نفسه الشريفة على نوع واحد من الأغلية لا يتعداه إلى سواه، فإن ذلك يضر بالطبيعة جداً، ولو أنه أفضل الأغلية، بل كان الأغلية لا يتعداه إلى معا جرت عادة أهل بلده بأكله من اللحم والفاكهة والخبز والتمر وغيره مما

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الزهد باب (٣٧) رقم الحديث (٢٣٥٢). وابن ماجه في كتاب الزهد باب (٧) رقم الحديث (٢٦٦). وفي السنن الكبرى للبيهةي ٧/ ١١. وفي المستدرك للحاكم ٤/ ٣٢٦. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١/ ٢٦٢. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٢٠٦ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥١٤٥). وفي الدرر المنتثرة للسيوطي (٤٤). وفي جمع الجوامع للسيوطي (٢٠٧٩) وفي التاريخ الكبير للبخاري ٧/ ١٩٤٤. وفي المعنوعات لابن الجوزي ١١٤١ وفي فتح الباري ٢/ ١٧٤٠. وفي اللاليء المصنوعة للسيوطي ٢/ ١٧٤٠. وفي كنز العمال (١١٤١ - ١٦٦٦٨).

 <sup>(</sup>٢) ذكره العجلوني في كشف الخفا ٢/ ١٣١ والزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٨/ ٢١٨. والفتني في تذكرة الموضوعات (٨٧ ـ ١٧٨) وذكره في الأسرار المرفوعة علي القاري ص ٢٥٥..

سيأتي، فأكل ﷺ الحلوى والعسل وكان يحبهما (١)، رواه البخاري والترمذي. والحلوى: بالقصر والمد، كل حلو، وقال الخطابي: اسم الحلوى لا يقع إلا على ما دخلته الصنعة، وقال ابن سيده: ما عولج من الطعام بحلو، وقد يطلق على الفاكهة.

قال الخطابي: ولم يكن حبه ﷺ لها على معنى كثرة التشهي لها، وشدة نزاع النفس إليها، وإنما كان ينال منها إذا أحضرت إليه نيلاً صالحاً فيعلم بذلك أنها تعجبه، ووقع في كتاب فقه اللغة للثعالبي: أن حلوى النبي ﷺ التي كان يحبها هي المجيع ـ بالميم والجيم، بوزن عظيم ـ وهو تمر يعجن بلبن، حكاه في فتح الباري.

واحتج به الطحاوي على أن النثار غير مكروه، كما ذهب إليه أبو حنيفة، وقضى به على الأحاديث الصحيحة التي فيها النهي عن النهبة. لكن قال البيهةي بعد رواية الحديث: وهذا لا يثبت، ثم قال: وروي من حديث عائشة عنه به ولا يثبت في هذا المعنى شيء، وشنع على الطحاوي القول في ذلك جداً في كتاب المعرفة وقال: الحديث إنما يروى عن عون بن عمارة وعصمة بن سليمان وكلاهما لا يحتج به، وشيخهما لمازة ابن المغيرة مجهول، فهاتان علتان كل منهما منفردة توجب ضعف الحديث فكيف بهما مجتمعتان؟ اهذا وخالد بن معدان منقطع ولا حجة في منقطع. فهذه علل ثلاث يضعف الحديث بدونها. وقد أفرد الكلام على ذلك ابن مفلح اليوسفي والله أعلم.

وعن ليث بن أبي سالم قال: أول من خبص في الإسلام عثمان بن عفان، قدمت عليه عير تحمل الدقيق والعسل فخلط بينهما وبعث به إلى رسول الله ﷺ فأكل فاستطابه. قال الطبري في الرياض: رواه خيثمة في فضائل عثمان. وعن عبدالله بن سلام قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأشربة باب (۱۰) رقم الحديث ( ٥٩٥٩). وفي الترمذي كتاب الأطعمة باب (۲۹) رقم الحديث (۲۹) رقم الحديث (۲۹) رقم الحديث (۳۷۱) وفي سنن أبي داود كتاب الأشربة باب (۱۱) رقم الحديث (۳۷۱). وفي سنن الدارمي كتاب الأطعمة رقم الحديث (۳۲). وفي سنن الدارمي كتاب الأطعمة رقم الحديث (۳۲) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۲/۵۰.

<sup>(</sup>٢) ذكره السيوطي في اللَّالىء المصنوعة ٢/ ٩١. وفي شرح معاني الآثار ٣/ ٥٠.

قدمت عير فيها جمل لعثمان بن عفان عليه دقيق حوارى وسمن وعسل، فأتى بها النبي فدعا فيها بالبركة ثم دعا ببرمة فنصبت على النار وجعل فيها من العسل والدقية. والسمن ثم عصد حتى نضب أو كاد ينضب ثم أنزل فقال ﷺ: • كلوا هذا شيء تسم، فارس الخبيص، أن قال الطبري: خرجه تمام في فوائده والطبراني في معجمه رد الثقات. وأكل ﷺ لحم الضأن. وهذه الثلاثة \_ أعني: الحلوى والعسل واللحم .. من أفض الأغذية وأنفعها للبدن والكبد والأعضاء، ولا ينفر منها إلا من به علة وآفة.

«واللحم سيد طعمام أهمل الجنة»، وفي رواية «همو سيد الطعمام لأهمل المدنيما والآخرة» (<sup>(۲)</sup>)، رواه ابن ماجه وابن أبي الدنيا من حديث أبي الدرداء مرفوعاً. وسنده ضعيف وله شواهد منها:

عن على رفعه: سيد طعام الدنيا اللحم ثم الأرز، أخرجه أبو نعيم في الطب النبوي. وأكل اللحم يزيد سبعين قوة. قاله الزهري.

وعن علي: أنه يصفي اللون ويحسن الخلق ومن تركه أربعين ليلة ساء خلقه. ولأبي الشيخ بن حيان من رواية ابن سمعان قال: سمعت من علمائنا يقولون: كان أحب الطعام إلى رسول الله علم اللحم، وهو يزيد في السمع، وهو سيد الطعام في الدنيا والآخرة، ولو سألت ربي أن يطعمنيه كل يوم لفعل. وقال الإمام الشافعي. إن أكله يزيد في العقل.

وكان على يعجبه الذراع ولذلك سم فيه، وعن أبي رافع أنه أهديت له شأة فجعلها في قدر، فدخل رسول الله على فقال (ما هذا يا أبا رافع؟) فقال: شأة أهديت لنا يا رسول الله فطبختها في القدر. قال: «ناولني الذراع يا آبا رافع»، فناولته الذراع، ثم قال «ناولني الذراع الآخر»، فناولته الذراع الآخر، فقال: ناولني الذراع الآخر، فقال: يا رسول الله، إنما للشأة ذراعان فقال له رسول الله على: «أما إنك لو سكت لناولتني ذراعاً فذراعاً ما سكت»، ثم دعا بناء فمضمض فاه وغسل أطراف أصابعه ثم قام فصلى. الحديث رواه

ورواه الدارمي والترمذي عن أبي عبيد بلفظ: طبخت له ﷺ قدراً، وكان يعجبه اللراع، فناولته الذارع، ثم قال: «ناولتي اللراع»، فقلت يا رسول الله وكم للشاة من

<sup>(</sup>١) ذكره الحاكم في المستدرك ٤/ ١٠٩ ـ ١١٠ . وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١١٧ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجّه في كتاب الأطعمة باب (٢٧) رقم الحديث (٣٣٠٥). وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ١٠٥ و ٢/٦٢٢.

ذراع؟ فقال: (والذي نفسى بيده لو سكت لناولتني اللراع ما دعوت).

وقالت عائشة: وكان اللراع أحب إليه، وكان لا يأكل اللحم إلا غباً، وكان يعجل إليها لأنه أعجل نضجاً (١)، رواه الترمذي.

وكذلك كان يحب لحم الرقبة. فعن ضباعة بنت الزبير أنها ذبحت في بيتها شاة، فأرسل إليها رسول الله هج «أن أطعمينا من شاتكم»، فقالت: ما بقي عندنا إلا الرقبة، وإني لأستحي أن أرسل بها إلى رسول الله هج. فرجع الرسول فأخبره، فقال: «ارجع إليها فقل لها: أرسلي بها فإنها هاربة الشاة وأقرب الشاة إلى الخير وأبعدها من الأذي»(٢).

ولا ريب أن أخف لحم الشاة لحم الرقبة ولحم الذراع والعضد، وهو أخف على المعدة وأسرع انهضاماً، وفي هذا أنه ينبغي مراعاة الأغذية التي تجمع ثلاث خواص: أحدها: كثرة نفعها وتأثيرها في القوى، الثاني: خفتها على المعدة وسرعة انحدارها عنها، الثالث: سرعة هضمها، وهذا أفضل ما يكون من الغذاء.

وقال 瓣: ﴿أَطِيبِ اللَّحِمُ لَحُمُ الظُّهُرِ ﴾ (٣)، رواه الترمذي.

وأما الحديث أنه على كان يكره الكليتين لمكانهما من البول، فقال الحافظ العراقي رويناه في جزء من حديث أبي بكر محمد بن عبدالله بن الشخير من حديث ابن عباس بإسناد فيه ضعف. انتهى.

وكان ﷺ ينتهش اللحم، أي يقبض عليه بفمه ويزيله من العظم أو غيره، وينتشله أي يقتلعه من المرق. والنهش بعد الانتشال.

وفي البخاري: أنه ﷺ احتز من كتف شاة في يده، فدعي إلى الصلاة، فألقاها والسكين التي يحتز بها، ثم قام إلى الصلاة، ولم يتوضأ (٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (٣٤) رقم الحديث (١٨٣٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنيل في المسند ٦/ ٣٦٠ ـ ٣٦١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (٢٨) رقم الحديث (٣٠ ٣٣) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٠٤١ ـ ٢٠٥. وفي المستدرك للحاكم ١١١٨. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٩/ ١٧٠ وفي لسان الميزان لابن حجر ١/ ١١٧٦ وفي المسند للحميدي رقم الحديث (٥٣٩) وفي تاريخ أصبهان لأبي نعيم ١/ ٢٣٧ وفي كنز العمال (٤٠٩٧).

<sup>(</sup>٤) أخرَجه البخاري في كتاب الوضوء باب (٥٠) رقم الحديث (٢٠٧ ـ ٤٠٤٥ ـ ٥٤٠٥). وفي الترمذي كتاب الأطعمة باب (٣٣) رقم الحديث (١٨٣٦) وفي صحيح مسلم كتاب الحيض باب (٩٣) وفي سنن الدارمي كتاب الوضوء باب (٥٢) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٣٦٥ و ١٣٩٤ ـ ١٧٩ و و ٥/ ١٨٩٠.

قال أبن بطال: هذا الحديث يرد حديث أبي معشر عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة رفعته: «لا تقطعوا اللحم بالسكين فإنه من صنيع الأعاجم وانهشوا فإنه أهنأ وأمرأه(١) قال أبو داود وهو حديث ليس بالقوي.

قال الحافظ أبو الفضل العسقلاني رحمه الله، له شاهد من حديث صفوان بن أمية. أخرجه الترمذي بلفظ: «انهشوا اللحم نهشاً، فإنه أهناً وأمراً» وقال: لا نعرفه إلا من حديث عبد الكريم انتهى. قال: وعبد الكريم هو أبو أمية بن أبي المخارق، ضعيف، لكن أخرجه ابن أبي عاصم من وجه آخر عن صفوان بن أمية فهو حسن لكن ليس فيه ما زاده أبو معشر من التصريح بالنهي عن قطع اللحم بالسكين. وأكثر ما في حديث صفوان أن النهش أولى. انتهى.

ويمكن الجمع: بأن النهش مما على العظم الصغير، والاحتزاز مما على الكبير. وأكل ﷺ الشواء، فعن أم سلمة أنها قربت إلى النبي ﷺ جنباً مشوياً فأكل منه ثم قام إلى الصلاة وما توضاً (٢)، قال الترمذي حسن صحيح. وأكل ﷺ القديد، كما في حديث في السنن عن رجل قال: ذبحت لرسول الله ﷺ شاة ونحن مسافرون. فقال: «أصلح لحمها» (٤)، فلم أزل أطعمه منه إلى المدينة وأكل ﷺ من الكبد المشوية. وأكل لحم اللجاج رواه الشيخان والترمذي وغيرهم. وأكل لحم حمار الوحش رواه الشيخان. وأكل

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (۲۰) رقم الحديث (۳۷۷۸) وفي سنن النسائي ٤/ ١٧٢. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٢٨٠ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢١٥) وفي الترفيب وأترهيب للمنذري ٣/ ١٣٢. وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٧/ ٢٥١٨ وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ٢٥١٨ وفي اللالىء المصنوعة للسيوطي ٢/ ١٢٧ وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٤٥ ـ عراق ٢/ ٢٤٨) وفي الموضوعات لابن الجوزي ٣٠٣/٢ وفي كنز العمال (٤٠٧٣١) وفي فتح الباري ٨ ٢٨٣/٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (٣٢) رقم الحديث (١٨٣٥) وفي سنن الدارمي كتاب الأطعمة باب (٣٠) وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٢٠٦/٥ و ٢٥ و ٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/٥٥. وفي جمع الجوامع للسيوطي (٢٦٠٤) وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٢٩٧/١. وفي شرح السنة للبغوي ٢٩٧/١١. وفي طبقات ابن سعد ١٨/٥.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (٧٧) رقم الحديث (١٨٢٩) وفي سنن النسائي ١٠٨/١.
 والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢٠٧٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب الضحايا باب (١١) رقم الحديث (٢٨١٤). وفي صحيح مسلم كتاب الأضاحي باب (٣٥ ـ ٣٦). وفي سنن المدارمي كتاب الأضاحي باب (٦) والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٥/ ٢٧٠ ـ ٢٨١. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٩/ ٢٩١. وفي المستدرك للحاكم ٤/ ٢٣٠. وفي التمهيد لابن عبد البر ٣/ ٢٩١. وتهذيب تاريخ دمشق لابن حساكر ٤/ ٤٤.

لحم الجمل سفراً وحضراً. وأكل لحم الأرنب رواه الشيخان. وأكل من دواب البحر رواه مسلم.

وأكل الثريد. وهو بفتح المثلثة . أن يثرد الخبز بمرق اللحم، وقد يكون معه اللحم. ومن أمثالهم: الثريد أحد اللحمين. وروى أبو داود من حديث ابن عباس قال: أحب الطعام إلى رسول الله هي الثريد من الخبز والثريد من الحيس<sup>(۱)</sup>. وأكله بالسمن، وأكل الخبز بالزيت.

وعن حليفة أن النبي على قال: ﴿إن جبريل أطعمني الهريسة، يشد بها ظهري لقيام الليل (٢٠)، رواه الطبراني في الأوسط، وفيه محمد بن الحجاح اللخمي، وهو الذي وضع هذا الحديث.

وأكل ﷺ الدباء وكانت تعجبه، وكان يتتبعها من حوالي القصعة، قال أنس فلم أزل أحب الدباء من يومئل<sup>(٢)</sup>. رواه مسلم. وقال النووي: فيه أنه يستحب أن تحب الدباء وكذلك كل شيء كان يحبه ﷺ. وكذلك أكل ﷺ السلق مطبوخاً بالشعير قال الترمذي: حديث حسن غريب.

وأتى الحسن بن على وابن عباس وابن جعفر إلى سلمى فقالوا: اصنعي لنا طعاماً مما كان يعجب رسول الله ﷺ ويحسن أكله: فقالت: يا بني لا تشتهيه اليوم فقال: بلى اصنعيه لنا، فقامت فأخذت شيئاً من الشعير فطحنته ثم جعلته في قدر وصبت عليه شيئاً من زيت ودقت الفلفل والتوابل فقربته إليهم فقالت: هذا مما كان يعجبه ﷺ ويحسن أكله. رواه الترمذي.

وأكل ﷺ الخزيرة \_ وهي بخاء معجمة مفتوحة ثم زاي مكسورة، وبعد التحتانية الساكنة راء \_ ما يتخذ من الدقيق على هيئة العصيدة، لكن أرق منها، قاله الطبري. وقال ابن فارس: دقيق يخلط بشحم، وقال القتبي وتبعه الجوهري: أن يؤخذ اللحم فيقطع

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (٢٢) رقم الحديث (٣٧٨٣).

<sup>(</sup>۲) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٥/ ٣١٠. والسيوطي في اللالىء المصنوعة ٢/ ٢٠٠ وفي الموضوعات لابن الجوزي ٣/ ١٧. وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ١/ ٢٠٠ وفي لسان الميزان لابن حجر ٥/ ٣٩٠. وفي ميزان الإعتدال (٧٣٥١). وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢/ ٢٧٩ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٦/ ٢١٥٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (٢٥) رقم الحديث (٥٤٦٥ ـ ٥٤٣٠ ـ ٥٤٣٥ ـ ٥٤٣٠). وفي سنن أبي داود كتاب الأطعمة باب (٢١) رقم الحديث (٣٧٨٢) وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (١٤٤ ـ ١٤٥). وفي الموطأ للإمام مالك كتاب النكاح باب (٢١) رقم الحديث (٥١). وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ١١٥ و ٣٥٢/٤.

صغاراً ويصب عليه ماء كثير فإذا نضج ذر عليه الدقيق، فإن لم يكن فيها لحم فهي عصيدة. وقيل: الخزيرة بالإعجام من النخالة ثم تطبخ، وقيل: الخزيرة بالإعجام من النخالة، والحريرة \_ يعنى بالإهمال \_ من اللبن.

وقال عتبان: غدا علي رسول الله ﷺ وأبو بكر جين ارتفع النهار، وحبسناه على خزير صنعناه وأكل ﷺ الأقط، قاله ابن عباس فيما رواه وهو جبن اللبن المستخرج زبده، أكلته وهو كثير بمكة والمدينة زادهما الله شرفاً، وهو أشبه شيء بالكشك. وأكل ﷺ الرطب والتمر والبسر. رواه مسلم والترمذي وغيرهما.

وأكل الكباث. رواه مسلم، وهو بفتح الكاف وتخفيف الموحدة وبعد الألف مثلثة، النضيج من تمر الأراك. وقيل ورق الأراك، وتعقبه الاسماعيلي فقال: إنما هو تمر الأراك وهو البرير \_ بموحدة بوزن الحرير \_ فإذا اسود فهو الكباث. وفي النهاية لابن الأثير؛ أنه كان يحب الجلب \_ بالجيم والذال المعجمة المفتوحتين \_ أي الجمار، وهو شحم النخل واحدتها جلبة. وأما الجبن، ففي السنن من حديث ابن عمر قال: أتي النبي بهجبنة في تبوك فدعا بسكين فسمى وقطع(١) رواه أبو داود.

وكان على يراعي صفات الأطعمة وطبائعها واستعمالها على قاعدة الطب، فإذا كان في أحد الطعامين ما يحتاج إلى كسر وتعديل كسره وعدله بضده إن أمكن، كتعديله حرارة الرطب بالبطيخ. وهذا أصل كبير في المركبات من الأدوية، وإن لم يجد ذلك تناوله على حاجة وداعية من النفس من غير إسراف. وروى أبو داود من حديث أبي أسامة عن هشام أنه على كان يأكل البطيخ بالرطب، ويقول يكسر حر هذا ببرد هذا، وبرد هذا بحر هذا (٢). ورواه يزيد بن رومان عن الزهري عن عروة بتقديم «الطاء» كما للنوقاتي (٣)، وبتأخيرها كما للنسائي في الوليمة، فكأنه عند هشام باللفظين. وكذا رواه ابن حبان في صحيحه من حديث محمد بن عبد الرحمن عن الإمام أحمد بن حنبل عن وهب بن جرير بن حازم، حدثنا أبي، سمعت حميداً يحدث عن أنس أن النبي على كان يأكل الطبيخ أو البطيخ بالرطب، وقال عقبة: الشك من أحمد. وتقديم الطاء لغة حكاها صاحب المحكم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داوود في كتاب الأطعمة باب (٣٨) رقم الحديث (٣٨١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٨٣٦). وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٢٨١. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٠١ ـ ١١٩. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٢٢٥). وفي تفسير القرطبي ٧/ ١٩٩.

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن أحمد بن سليمان النوقاتي أبو عمر. أديب حافظ. توفي سنة (٣٨٢ هـ). الأعلام ٥/ ٣١٢. معجم الأدياء ٥/ ١٤٠ رقم الترجمة (٧٩٤). معجم البلدان ٨/ ٣٢٧.

وقد كان محمد بن أسلم (۱) لا يأكل البطيخ لأنه لم ينقل كيفية أكل رسول الله ﷺ له. وروى الطبراني في الأوسط من حديث عبدالله بن جعفر قال: رأيت في يمين النبي ﷺ قثاء وفي شماله رطباً وهو يأكل من ذا مرة، ومن ذا مرة (۲)، وفي سنده ضعف. وأخرج فيه، وفي الطب لأبي نعيم من حديث أنس. كان يأخذ الرطب بيمينه والبطيخ بيساره، فيأكل الرطب بالبطيخ، وكان أحب الفاكهة إليه. وسنده ضعيف أيضاً.

وأخرج النسائي بسند صحيح عن حميد عن أنس: رأيت رسول الله على يجمع بين الرطب والخربز \_(٢) وهو بكسر الخاء المعجمة وسكون الراء وكسر الموحدة بعدها زاي \_ نوع من البطيخ الأصفر. وفي هذا تعقب على من زعم أن المراد بالبطيخ في الحديث الأخضر، واعتلوا بأن الأصفر فيه حرارة كما في الرطب، وقد ورد التعليل بأن أحدهما يطفىء الآخر. والجواب عن ذلك بأن في الأصفر بالنسبة للرطب برودة، وإن كان فيه لحلاوته طرف حرارة، والله أعلم.

وفي رواية النسائي أيضاً، بسند صحيح عن عائشة أن نبي الله يه أكل البطيخ والرطب جميعاً<sup>(1)</sup>. وأخرج ابن ماجه عن عائشة: أرادت أمي معالجتي للسمنة لتدخلني على رسول الله في فما استقام لها ذلك حتى أكلت الرطب بالقثاء، فسمنت كأحسن سمنة<sup>(ه)</sup>. ورواه النسائي وقال: بالتمر، مكان الرطب. وأما فضائل البطيخ فأحاديثه باطلة، وإن أفرده النوقاتي في جزء كما قال الحافظ والله أعلم.

وقد كان ﷺ يأكل التمر بالزبد ويعجبه. فعن عبدالله وعطية ابني بسر، قالا: دخل

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن أسلم بن سالم بن يزيد أبو الحسن الكندي مولاهم الطوسي. حافظ توفي سنة (٢٤٢ هـ). الأعلام ٦/ ٣٤. شلرات اللهب ٢/ ١٠٠ تذكرة الحفاظ ٢/ ٥٣٢ رقم الترجمة (٤٥٠) خلية الأولياء ٢/ ٢٣٨ رقم الترجمة (٤٤٧) الرسالة المستطرفة (٦٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٩/ ١٧٠. وفي الصحيحين (ب ـ ٥٤٤ ـ ٥٤٤ ـ ٥٤٥ ـ م. أشربة ـ ١٤٤٨). وفي الترمذي كتاب الأطعمة باب (٣٧) رقم الحديث (١٨٤٤). وفي سنن أبي داود كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٨٣). وفي سنن ابن ماجه كتاب الأطعمة باب (٣٧) رقم الحديث (٣٢٠) وفي سنن الدارمي كتاب الأطعمة رقم الحديث (٢٤) وفي المسند للإمام أحمد بن حنيل ٢/٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنيل في المسند ٣/ ١٤٢ \_ ١٤٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (٣٦) رقم الحديث (١٨٤٣). وأبو داود في كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٣٦). وابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (٣٧) رقم الحديث (٣٣٦).

<sup>(</sup>٥) أخرجه ابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (٣٧) رقم الحديث (٣٣ ٢٤). وفي سنن أبي داود كتاب الطب باب (٢٠) رقم الحديث (٣٩٠٣).

علينا رسول الله على فقدمنا له زبداً وتمراً، وكان يحب الزبد والتمر(١). رواه أبو داود وابن ماجه. وسمى النبي على اللبن والتمر الأطيبين (٢). رواه أحمد. وكان يأكل الخبز مأدوماً ما وجد له إداماً، فتارة يأدمه باللحم ويقول: هو سيد الطعام لأهل الدنيا والآخرة، وتارة بالبطيخ (٢)، وتارة بالتمر، فإنه وضع تمرة على كسرة من خبز الشعير، وقال «هذه إدام هذه هذه أن رواه أبو داود والترمذي بسند حسن من حديث يوسف بن عبدالله بن سلام قال: رأيت النبي على أخد... فذكره. قال ابن القيم: وهذا من تدبير الغذاء، فإن الشعير بارد يابس، والتمر حار رطب على أصح القولين فإدام خبز الشعير به من أحسن التدبير. وتارة بالخل، ويقول: نعم الأدم الخل رواه مسلم، وتقدم.

قال الخطابي والقاضي عياض: معناه مدح الاقتصاد في المأكل، ومنع النفس من ملاذ الأطعمة، تقديره: ائتدموا بالخل وما في معناه مما تخف مؤنته ولا يعز وجوده، ولا تنافسوا في الشهوات فإنها مفسدة للدين مسقمة للبدن. وتعقبه النووي فقال: الذي ينبغي أن يجزم به، أنه مدح للخل نفسه، وأما الاقتصاد في المطعم وترك الشهوات فمعلوم من قواعد أخر. انتهى. وقال ابن القيم: هذا ثناء عليه بحسب مقتضى الحال الحاضر، لا تفضيله على غيره كما ظنه بعضهم، قال: وسبب الحديث أنه دخل على أهله يوماً فقدموا له خبزاً فقال: دما من أدم؟ فقالوا: ما عندنا إلا الحل، فقال: دمم الأدم الحل، والمقصود أن أكل الخبز مع الأدم من أسباب حفظ الصحة بخلاف الاقتصار على أحدهما، وسمى الأدم أدماً لإصلاحه الخبز وجعله ملائماً لحفظ الصحة، وليس في هذا تفضيل له على اللبن واللحم والعسل والمرق، ولو حضر لحم أو لبن لكان أولى بالمدح منه، فقال هذا جبراً وتطيباً لقلب من قدمه له لا تفضيلاً له على سائر أنواع الأدم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٨٣٧). وفي سنن ابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (٤٤) رقم الحديث (٣٣٣٤). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٦٥ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٢٤) وفي الأحكام النبوية في الصناعة الطبية للكحال ٢/ ٩٨. وفي فتح الباري ٢/ ٧١٦، وفي كنز العمال (١٨٢٠٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد بن حنبل في المستد ٣/ ٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (٢٧) رقم الحديث (٣٣٠٥). وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٢٠٥ و ٢/ ٢٢٦ قال الحافظ العراقي: أكله الخبز بالبطيخ لا أصل له.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب الأيمان والندور باب (٨) رقم الحديث (٣٢٥٩ ـ ٣٢٥٩). وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٦٣. وفي الشمائل للترمذي (٩٤ ـ ٩٦). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ٤٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٢٣٣). وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٢٠. وفي شرح السنة للبغوي ٢٢٠/١١. وفي تفسير القرطبي ١١٧/١٢. وفي كنز العمال (٤١٠١٥).

وكان ﷺ يأكل من فاكهة بلده عند مجيئها، ولا يحتمي عنها. وهذا من أكبر أسباب الصحة، فإن الله سبحانه بحكمته جعل في كل بلد من الفاكهة ما ينتفع به أهلها في وقته، فيكون تناوله من أسباب صحتهم وعافيتهم، ويغني عن كثير من الأدوية، وقل من احتمى عن فاكهة بلده خشية السقم إلا وهو من أسقم الناس جسماً وأبعدهم من الصحة والقوة، فمن أكل منها ما ينبغي في الوقت الذي ينبغي، على الوجه الذي ينبغي كان له دواء نافعاً.

وقد روى ابن عباس قال: رأيت رسول الله على يأكل العنب خرطاً. رويناه في الغيلانيات. لكن قال أبو جعفر العقيلي ـ كما حكاه في الهدي ـ: لا أصل لهذا الحديث. قال ابن الأثير: يقال خرط العنقود واخترطه إذا وضعه في فيه ثم يأخذ حبه ويخرج عرجونه عارياً منه. قال: وجاء في بعض الروايات خرصاً ـ بالصاد بدل الطاء \_..

وأما البصل فروى أبو داود في سننه عن عائشة أنها سئلت عن البصل فقالت: إن آخر طعام أكله رسول الله 難 فيه بصل<sup>(1)</sup>. وثبت عنه في الصحيحين أنه منع آكله من دخول المسجد. وكان 難 يترك الثوم دائماً لأنه يتوقع مجيء الملائكة والوحي كل ساعة. قال النووي: واختلف أصحابنا في حكم الثوم في حقه 難 وكذلك البصل والكراث ونحوها، فقال بعض أصحابنا: هي محرمة عليه، والأصح عندهم أنها مكروهة كراهة تنزيه وليست محرمة لعموم قوله 難: (لا) في جواب: أحرام هي؟ ومن قال بالأول يقول: معنى الحديث: ليس بحرام في حقكم. انتهى. فينبغي لمحبه موافقته 難 في ترك الثوم ونحوه، وكراهة ما كان يكرهه 難، فإن من أوصاف المحب الصادق أن يحب ما أحب محبوبه ويكره ما يكرهه.

وكان ﷺ يأكل بأصابعه الثلاث<sup>(٢)</sup>. رواه الترمذي في الشمائل وهذا \_ كما في الهدي \_ أنفع ما يكون من الأكلات، فإن الأكل بأصبع أكل المتكبر، ولا يستلذ به الآكل ولا يمريه ولا يشبعه إلا بعد طول، ولا يفرح آلات الطعام والمعدة بما يُنالها في كل أكلة فيأخذها على إغماض كما يأخذ الرجل حقه حبة حبة أو نحو ذلك، فلا يلتذ بأخذه،

 <sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (٤٠) رقم الحديث (٣٨٢٩). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٢٣١).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (٥١) رقم الحديث (٣٨٤٨). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣٨٦. وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة باب (١٨) رقم الحديث (١٣٢). وفي سنن الدارمي ٢/ ٩٧٠. والترمذي في الشمائل (٧٧). وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٢٧٨. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ٢٥٠. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٧٧ و ٧/ ١١٧ وفي فتح الباري ٩/ ٧٢٣. وفي أخلاق النبوة (١٩٥). وفي كنز العمال (١٨١٩).

والأكل بالخمسة والراحة يوجب ازدحام الطعام على الآلة وعلى المعدة، وربما استدت الآلات فمات، وتغصب الآلات على دفعه، والمعدة على احتماله، ولا يجد له لذة ولا استمراء، فأنفع الأكل أكله على، وأكل من اقتدى به بالأصابع الثلاثة.

وأورده الغزالي في الإحياء بلفظ: «صاش في سعة وصوفي في ولده» وكلها مناكب (٣).

لكن في مسلم عن جابر وأنس مرفوعاً: وإذا وقعت لقمة أحدكم فليأخلها فليمط ما كان بها من أذى ولا يدعها للشيطان، ولا يمسح يده بالمنديل حتى يلعق أصابعه لأنه لا يدري في أي طعامه البركة). وفي حديث كعب بن عجرة عند الطبراني في الأوسط

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الأشربة باب (١٨) رقم الحديث (١٣٣). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٦٤) وفي أخلاق النبوة (١٩٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (١١) رقم الحديث (١٨٠٤). وابن ماجة في كتاب الأطعمة باب (١٠) رقم الحديث (١٨٠٤). وابن ماجة في كتاب الأطعمة باب (١٠) رقم الحديث (٣٧٧ ـ ٣٧٧) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/٧٠. وفي سنن الدارمي ٢/٨٦ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/٨١٣. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢١٨٤ ـ ٢٤٤٢). وفي شرح السنة للبغوي ٢/٢/١١. وفي كنز العمال (٢٧٨٧). وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٧٠ و ٧/٣٢٠.

<sup>(</sup>٣) ذكره الزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٥/ ٢٢٤. وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٤٢). والغزالي في إحياء علوم الدين ٢/٢.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة رقم الحديث (١٣٤). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١٧٧. وفي ابن ماجه رقم الحديث (٣٢٧٨). وفي اتحاف السادة المتقين ٥/ ٢٢٠. وفي المغني للعراقي ٢/ ٥ وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٤٢) وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الراذي ١٣٤١).

صفة لعق الأصابع، ولفظه: رأيت رسول الله في يأكل بأصابعه الثلاث، بالإبهام والتي تليها والوسطى، ثم رأيته يلعق أصابعه الثلاث قبل أن يمسحها، الوسطى ثم التي تليها ثم الإبهام. قال الحافظ زين اللين العراقي في شرح الترمذي: كأن السر فيه أن الوسطى أكثر تلويثاً لأنها أطول فيبقى فيها من الطعام أكثر من غيرها، ولأنها لطولها أول ما ينزل الطعام. وقد وقع في مرسل ابن شهاب عند سعيد بن منصور أن النبي في كان إذا أكل أكل بخمس. فيجمع بينه وبين ما تقدم باختلاف الحال. وقد جاءت علة اللعق مبينة \_ في بعض الروايات \_ أنه لا يدري أحدكم في أي طعامه البركة. وفي الحديث رد على من كره لعق الأصابع استقلاراً ممن ينسب للرياسة والإمرة في الدنيا. نعم، يحصل ذلك لو فعله أثناء الأكل لأنه يعيد أصابعه في الطعام، وعليها أثر ريقه.

قال الخطابي: عاب قوم أفسد عقلهم الترفه لعن الأصابع، وزعموا أنه مستقبح، كأنهم لم يعلموا أن الطعام الذي علق بالأصابع والصحفة جزء من أجزاء ما أكلوه، وإذا لم يكن سائر أجزائه مستقدراً لم يكن الجزء اليسير منه مستقدراً، وليس في ذلك أكثر من مصه أصابعه بباطن شفتيه، ولا يشك عاقل أن لا بأس بذلك، فقد يتمضمض الإنسان فيدخل أصبعه في فيه فيدلك أسنانه وباطن فمه، ثم لم يقل أحد إن ذلك قدارة وسوء أدب، انتهى. ولا ريب أن من استقدر ما نسب إلى رسول الله على سيء الأدب، يخشى عليه أمر عظيم، فنسأل الله بوجاهة وجهه الكريم أن لا يسلك بنا غير حلاوة سبيل سنته وأن يديم لنا محبته. وقد كان له لا يأكل متكتاً، لما صح أنه قال «لا آكل متكتاً» (١). وراه البخاري. وقال: «إنما أنا عبد أجلس كما يجلس العبد، وآكل كما يأكل العبد (٢). وروى ابن ماجه والطبراني بإسناد حسن قال: أهديت للنبي على شاة، فجئا على ركبتيه يؤكل فقال له أعرابي: ما هذه الجلسة؟ فقال: «إن الله جعلني كريماً ولم يجعلني جباراً وعنداً» (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (۱۳) رقم الحديث (۵۳۹۸ ــ ۵۳۹۹). وفي سنن أبي داود رقم الحديث (۳۲۸). وفي الترمذي (۳۶). وفي الترمذي (۳۶). وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ۷/۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) ذكره القاضي حياض في الشفا ١/ ١٣١. والزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٥/ ٢١٤ و ١١٦/٧ و ٥/ ١٩٦٠ و ٨/ ١٩٣ و ٨/ ٣٥٠ و في الكامل في الضعفاء لابن و ٨/ ٣٥٠ و وفي الكامل في الضعفاء لابن صدي ٥/ ١٩٧١. وفي الزهد لابن مبارك (٥٥٣) وفي أخلاق النبوة (١٩٧١). وفي كنز العمال (٤٠٧٠٥ ـ ٤٠٧٩٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (١٧) رقم الحديث (٣٧٧٣). وفي سنن ابن ماجه رقم الحديث (٣٢٦٣). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي=

قال ابن بطال: إنما فعل ذلك النبي ﷺ تواضعاً لله، ثم ذكر من طريق أيوب عن الزهري قال: أتى النبي ﷺ ملك لم يأته قبلها فقال: إن ربك يخيرك بين أن تكون نبياً ملكاً أو نبياً عبداً، فنظر إلى جبريل كالمستشير له، فأوماً إليه أن تواضع، فقال: (بل عبداً نبياً) قال فما أكل متكثاً (١).

وهذا مرسل أو معضل، وقد وصله النسائي من طريق الزبيدي عن الزهري عن محمد بن عبدالله بن عمرو بن العاصي قال: ما رؤي النبي هي يأكل متكتاً قط. وأخرج ابن أبي شيبة عن مجاهد قال: ما أكل النبي هي متكتاً إلا مرة واحدة. ويمكن الجمع بأن تلك المرة التي في أثر مجاهد لم يطلع عليها عبد الله بن عمرو. فقد أخرج ابن شاهين قفي ناسخه الله من مرسل عطاء بن يسار: أن جبريل رأى النبي هي يأكل متكتاً فنهاه، وروى ابن ماجه أنه هي نهى أن يأكل الرجل وهو منبطح على وجهه (۱۲). وقد فسر القاضي عياض في الشفاء الاتكاء بالتمكن للأكل والتقعدد للجلوس له كالمتربع وشبهه من تمكن الجلسات التي يعتمد فيها الجالس على ما تحته. قال: والجالس على هذه الهيئة يستدعي الأكل ويستكثر منه. والنبي هي إنما كان جلوسه للأكل المستوفز مقعباً. قال: وليس معنى الحديث في الاتكاء الميل على شق عند المحققين انتهى. والإقعاء: أن يلصق أليتيه ما بالأرض وينصب ساقيه ويتساند إلى ظهره، وهو المنهى عنه في الصلاة.

وتفسير القاضي عياض الاتكاء بما فسره به حكاه في الإكمال عن الخطابي، وقال: إن الخطابي خالف في هذا التأويل أكثر الناس، وأنهم إنما حملوا الاتكاء على أنه الميل على أحد الجانبين. انتهى. والذي رأيته يعزى للخطابي: تحسب العامة أن المتكىء هو الآكل على أحد شقيه وليس كذلك، بل هو المعتمد على الوطاء الذي تحته. انتهى. وقد فسر أيضاً بالميل على أحد الشقين، وبه فسر ابن الجوزي. وقيل هو الاعتماد على الشيء، وقيل: أن يعتمد على يده اليسرى من الأرض. وقد أخرج ابن عدي بسند ضعيف: زجر النبي بله أن يعتمد الرجل على يده اليسرى عند الأكل. قال الإمام مالك: هو نوع من الاتكاء، قال الحافظ أبو الفضل العسقلاني: وفي هذا إشارة من مالك إلى

<sup>= (</sup>٤٢٥١). وفي الترفيب والترهيب للمنذري ٣/ ١٣٠. وفي فتح الباري ٩/ ٢٧٥ وفي كنز العمال (٤٨١ ٣ - ٤٠٨١ ـ ٤٠٨١).

 <sup>(</sup>١) أخرجُه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢/ ٢٣١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٨/٩. وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢١٣٧). وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ١١٦/٧ وفي فتح الباري ٩/ ٢٧٦. وفي أخلاق النبوة (١٩٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه كتاب الأطعمة باب (٦٢) رقم الحديث (٣٣٧٠). وفي الأحكام النبوية في الصناعة الطبية للكحال ١٠١/١.

كراهة كل ما يعد الآكل فيه متكناً، ولا يختص بصفة بعينها. وحكى ابن الأثير في النهاية أن من فسر الاتكاء بالميل على أحد الشقين تأوله على مذهب الطب. وقال ابن القيم: إنه يضر بالآكل، فإنه يمنع مجرى الطعام الطبيعي عن هيئته ويعوقه عن سرعة نفوذه إلى المعدة ويضغط المعدة فلا يستحكم فتحها للغذاء.

وأما الاعتماد على الشيء فهو جلوس الجبابرة المنافي للعبودية، ولهذا قال المعتماد على الوسائل والوطاء الذي تحت الجالس \_ كما ذكرته عن الخطابي \_ فيكون المعنى: أني إذا أكلت لم أقعد متكئاً على الأوطئة والوسائد كفعل الجبابرة ومن يريد الإكثار من الطعام، لكني آكل بلغة من الزاد، فلذلك أقعد مستوفزاً.

وفي حديث أنس أنه ﷺ أكل تمراً وهو مقع ، من الجوع . وفي رواية : وهو محتفز . والمراد الجلوس على وركيه غير متمكن . واختلف السلف في حكم الأكل متكئاً ، فزعم ابن القاص: أن ذلك من خصائصه ﷺ. وتعقبه السهيلي فقال: قد يكره لغيره أيضاً لأنه من فعل المتعظمين ، وأصله مأخوذ من ملوك العجم، قال: فإن كان بالمرء مانع لا يتمكن معه من الأكل إلا متكئاً لم يكن في ذلك كراهة ، ثم ساق عن جماعة من السلف أنهم أكلوا كذلك ، وأشار إلى حمل ذلك عنهم على الضرورة .

قال في فتح الباري: وفي الحمل نظر، وقد أخرج ابن أبي شيبة عن ابن عباس. وخالد بن الوليد ومحمد بن سيرين وعطاء بن يسار وغيرهم جواز ذلك مطلقاً، وإذا ثبت كونه مكروهاً أو خلاف الأولى، فالمستحب في صفة الجلوس للآكل أن يكون جاثياً على ركبتيه وظهور قدميه، أو ينصب الرجل اليمني ويجلس على اليسرى. انتهى.

وقال ابن القيم: ويذكر عنه ﷺ أنه كان يجلس للأكل متوركاً على ركبتيه ويضع بطن قدمه اليسرى على ظهر اليمنى تواضعاً ﷺ عز وجل وأدباً بين يديه. قال وهذه الهيئة أنفع هيئات الأكل وأفضلها لأن الأعضاء كلها تكون على وضعها الطبيعي الذي خلقها الله تعالى عليه. انتهى. وأخرج ابن أبي شيبة من طريق إبراهيم النخعي قال: كانوا يكرهون أن يأكلوا اتكاة مخافة أن تعظم بطونهم.

وكان ﷺ إذا وضع يده في الطعام يسمي الله تعالى (١١). وأما قول النووي في آداب الأكل من الأذكار: والأفضل أن يقول: بسم الله الرحمن الرحيم، فإن قال: بسم الله كفاه

<sup>(</sup>١) أغرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٤/ ٣٣٧. وفي المغني للعراقي ٢/ ٣٦٧. وفي كنز العمال (١٨١٨١).

وحصلت السنة. فقال في فتح الباري: لم أر لما أدعاه من الأفضلية دليلاً خاصاً. وكان يحمد في آخره فيقول: «الحمد لله حمداً كثيراً طيباً مباركاً فيه غير مودع ولا مستغنى عنه ربنا»(١) رواه الترمذي. وقوله: «غير مودع» بفتح الدال الثقيلة ـ أي غير متروك. ولا مستغنى: بفتح النون. و: ربنا: بالرفع على أنه خبر مبتدأ محدوف، أي: هو ربنا، ويجوز النصب على المدح، أو الاختصاص، أو إضمار أعني. وقال ابن الجوزي: بالنصب على النداء مع حدف أداة النداء.

وفي رواية: «الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وجعلنا مسلمين» (٢٠). وللنسائي من طريق عبد الرحمن بن جبير المصري أنه حدثه رجل خدم النبي ﷺ ثمان سنين أنه كان يسمع النبي ﷺ إذا قرب إليه طعام يقول: «بسم الله»، فإذا فرغ قال: «اللهم أطعمت وسقيت وأفنيت وهديت وأحييت قلك الحمد على ما أعطيت (٣) وسند صحيح.

وقد كان ﷺ يحب التيامن (٤) من شأنه كله، وقال ﷺ: «يا خلام سم الله وكل بيمينك

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (٥٤) رقم الحديث (٥٤٥ ــ ٥٤٥٩). وفي صحيح مسلم في كتاب المساجد رقم الحديث (١٤٩) وفي سنن أبي داود رقم الحديث (٣٨٤٩). وفي الترمذي رقم الحديث (٣٢٥٤). وفي سنن الدارمي ٢/ ٩٥ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٩٥. وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/ ١٦٨. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ١٤ و ٧/ ١٢٤. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (١٩٩٤). وفي الشمائل للترمذي (٢٨) وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٤٤٢. وفي كنز العمال (١٨١٨).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الترمذي في كتاب المعوات باب (٥٥) رقم الحديث (٣٤٧). وفي سنن أبي داود رقم الحديث (٣٤٧). وفي سنن أبي داود رقم الحديث (٣٤٨). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣٣ ـ ٩٨ ـ ٣٥٣. وفي الدر المتثور للسيوطي ٣/ ٧ وفي فتح الباري ٩/ ٧٢ وفي المطالب العائية لابن حجر (٣٣٥٣). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ٢٩. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٣٨٦). وفي الشمائل للترمذي (٩٨). وفي أخلاق النبوة (٢١٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ١٤/٤ ـ ٣٣٧. وفي كشف الخفاء للعجلوني ١٧٣١. وفي اتحاف السادة المتقين ٢/٧١ و ٢/٤٠١. وفي فتح الباري ١٧٢٥/٩. وفي تهديب تاريخ دمشق لابن حساكر ١/٨٨. وفي أخلاق النبوة (٢٠ ـ ٢٢٠). وفي دلائل النبوة لابي نعيم (٣١ ـ ٢٠٠٨). وفي تاريخ العلبري ٢/٣٤٦. وفي كنز العمال (٣٠٠٨ ـ ٣٠٠٨).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة باب (٤٧) رقم الحديث (٢٦ ـ ٥٣٨). وفي صحيح مسلم كتاب الطهارة باب (١٩) رقم الحديث (٢٦ ـ ٢٧). وفي سنن النسائي ١/٨٧. وفي سنن أبي داود رقم الحديث (١٩٤). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/٩٤ ـ ١٣٠ ـ ١٤٧. وفي الترملي رقم الحديث (١٠٠) وفي سنن ابن ماجه رقم الحديث (١٠٠). وفي المعجم الكبير للطبراني ١/٣٨٣. وفي متكاة وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٣/١٣٩. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٢/١٣٣ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٠٠). وفي مسند أبي حوانة ١/ ٢٢٢ وفي كنز العمال (٢٠٧٧).

وكل مما يليك<sup>3(1)</sup>. قال الحافظ زين الدين العراقي في شرح الترمذي: خمله أكثر الشافعية على الندب، وبه جزم الغزالي ثم النووي. لكن نص الشافعي في الرسالة وفي موضع آخر من الأم على الوجوب، كذا ذكر عنه الصيرفي في شرح الرسالة. ونقل البويطي في مختصره: أن الأكل من رأس الثريد، والتعريس على الطريق، والقران في التمر حرام. ومثل البيضاوي في منهاجه للندب بقوله: «كل مما يليك» وتعقبه الشيخ تاج الدين بن السبكي في شرحه: بأن الشافعي نص في غير هذا الموضع على أن من أكل مما لا يليه عالماً بالنهي كان عاصياً آثماً، قال: وقد جمع والدي نظائر هذه المسألة في كتاب له سماه «كشف اللبس عن المسائل الخمس» ونصر القول بأن الأمر فيها للوجوب.

قال شيخ الإسلام ابن حجر، بعد أن ذكر ذلك: ويدل على وجوب الأكل باليمين ورود الوعيد في الأكل بالشمال، ففي صحيح مسلم أن النبي الله رأى رجلاً يأتل بشماله فقال: «كل بيمينك» فقال: لا أستطيع، قال: «لا استطعت» (٢) فما رفعها إلى فيه بعد فإن قلت: إنه الله كان يتتبع اللباء من حوالي القصعة وهو يعارض الأكل مما يلي: فالجواب: أنه يحمل الجواز على ما إذا علم رضى من يأكل معه، فإذا علم كراهة من يأكل معه لذلك لم يأكل إلا مما يليه. قال ابن بطال: وإنما جالت يد رسول الله الله في في الطعام، لأنه علم أن أحداً لا يتكره ذلك منه ولا يتقلره، بل كانوا يتبركون بريقه وبما مسه بيده، بل كانوا يتبادرون إلى نخامته فيتدلكون بها. وقال غيره: إنما فعل ذلك لأنه كان يأكل وحده. وهو غير مسلم، لأن أنساً أكل معه الله. وحديث عكراش عند الترمذي: يأكل وحده. وهو غير مسلم، لأن أنساً أكل معه الله. وحديث عكراش عند الترمذي: فيجوز، ضعيف والله أعلم.

وقرب إليه ﷺ طعام، فقالوا: ألا نأتيك بوضوء؟ قال: «إنما أمرت بالوضوء إذا قمت إلى الصلاة»(٢) رواه الترمذي. وفي رواية له: أنه ﷺ قال: «بركة الطعام الوضوء

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (۲) رقم الحديث (۵۳۷۸ ـ ۵۳۷۷ و وي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (۱۰۸). وفي سنن ابن ماجه في كتاب الأطعمة باب (۸) رقم الحديث (۲۲۸ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۲۶/۶. وفي السنن الكبرى للبيهقي المحديث (۲۲۸ وفي تفسير القرطبي ۲۸/۶، وفي مصنف ابن أبي شيبة ۱،۶۷۸ وفي شرح السنة للبغوي ۲۷۷۷، وفي كنز العمال (۲۷۷۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب (١٣) رقم الحديث (١٠٧) وفي المسند للإمام أحمد ابن حنبل ٤/٢٦. وفي سنن الدارمي ٢/ ٧٧. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٢٣٨ وفي المعجم الكبير للطبراني ٧/ ١٥. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٢٧٧. وفي فتح الباري ٩/ ٢٥٢. وفي التمهيد لابن عبد البر ١/ ٧٧٧وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٠٥٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (١١) رقم الحديث (٣٧٦٠) وفي سنن النسائي ١/ ٨٥. وفي =

قبله والوضوء بعده (١٠). فيحمل الوضوء الأول على الشرعي والثاني على اللغوي. وروى أبو يعلى بإسناد ضعيف من حديث ابن عمر: من أكل من هذه اللحوم شيئاً فليغسل يده من ريح وضره، ولا يؤذي من حداءه.

ولم يكن في يأكل طعاماً حاراً، فروى الطبراني في الصغير والأوسط من حديث بلال بن أبي هريرة عن أبيه أن النبي في أتي بصحفة تفور، فقال «إن الله لم يطعمنا ناراً» (٢) قال: وبلال قليل الرواية عن أبيه. انتهى. وعند أبي نعيم في الحلية، من حديث أنس مرفوعاً: كان يكره الكي والطعام الحار ويقول: «عليكم بالبارد فإنه ذو بركة، ألا وإن المحار لا بركة له (٢) الحديث. ولأحمد وأبي نعيم من حديث أسماء أنها كانت إذا ثردت غطته بشيء حتى يذهب فوره ثم تقول: إني سمعت رسول الله في يقول: «هو أعظم بركة» (٤). لكن عند البيهقي ـ بسند صحيح ـ عن أبي هريرة قال: أتي النبي في بطعام سخن فقال: قبل اليوم» (٥)

وكان له ﷺ قدح من خشب مضبب بحديد، قال أنس لقد سقيته ﷺ بهذا القدح الشراب كله: الماء والنبيذ والعسل. وفي البخاري عن سهل بن سعد قال: أقبل النبي

<sup>=</sup> المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٢٨٢ ــ ٣٥٩. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢ / ٤٢ ــ ٣٤٨. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢١/ ٨٢ و ١١/ ١٢٢. وفي الشمائل للترمذي (٩٥ ــ ٣٤٨). وفي اتحاف السادة المتقين / ٢١٣. وفي الدر المنثور للسيوطي ٢ / ٢٦٢. وفي صحيح ابن خزيمة (٣٥). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٠٠٤ ــ ٤٢١٠). وفي تفسير ابن كثير ٣/ ٤٣. وفي فتح الباري ١٨٥٥.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الأطعمة باب (٣٩) رقم الحديث (١٨٤٦). وفي سنن أبي داود رقم الحديث (١٨٤٦). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١٤٤١، وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/ ٢٩٢. وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١٤٤١، وفي المعجم الكبير للطبراني ١٩٦٠. وفي السنان الكبرى للبيهقي ١٤/١، وفي الشمائل للترمذي (٩٦). وفي العلل المتناهية المصابيح للتبريزي (٨٠٢٤). وفي الحال المتناهية لابن الجوزي ٢/ ١٦٠، وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٤١). وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٢/ ٢٠٨، وفي شرح السنة للبغوي ١١/ ٢٨٢، وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٣/ ١٥٠. وفي كنز العمال (١٨٢٤).

<sup>(</sup>٢) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/ ٢٨٠.

 <sup>(</sup>٣) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١٨/١. وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٨/ ٢٥٢. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٦٦ وفي كنز العمال (١٨٣٥٩).

<sup>(</sup>٤) ذكره أبو نعيم في حلية الأولياء ٨/١٧٧. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٢٤١) وفي كشف الخفاء للعجلوني ١٨/١.

<sup>(</sup>٥) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ٧/ ٢٨٠. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١١٦. وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٤/ ١٨٦. وفي المغنى للعراقي ٢/ ٣٦٧.

حتى جلس في سقيفة بني ساعدة هو وأصحابه، ثم قال «اسقنا يا سهل» فأخرجت لهم هذا القدح فأسقيتهم فيه (١)، فأخرج لنا سهل ذلك القدح فشربنا منه ثم استوهبه عمر بن عبد العزيز بعد ذلك فوهبه له. الحديث. وكان عمر بن عبد العزيز قد ولي حيثلًا إمرة المدينة.

وعند البخاري من حديث عاصم الأحول قال: رأيت قدح النبي ﷺ عند أنس بن مالك، وكان قد انصدع فسلسله بفضة. قال: وهو قدح جيد عريض من نضار، وقال: قال أنس: لقد سقيت رسول ﷺ في هذا القدح أكثر من كذا وكذا، قال: وقال ابن سيرين: إنه كان فيه حلقة من حديث فأراد أنس أن يجعل مكانها حلقة من ذهب أو فضة، فقال أبو طلحة: لا تغيرن شيئاً صنعه رسول الله ﷺ وتركه.

وعنده: في فرض الخمس من طريق أبي حمزة السكري عن عاصم قال: رأيت القدح وشربت منه. وأخرجه أبو نعيم من طريق علي بن الحسن بن شقيق عن أبي حمزة، ثم قال: قال علي بن الحسن وأنا رأيت القدح وشربت منه. وذكر القرطبي في مختصر البخاري أنه رأى في بعض النسخ القديمة من البخاري: قال أبو عبد الله البخاري: \_ رأيت هذا القدح بالبصرة وشربت فيه، وكان اشتري من ميراث النضر بن أنس بثمانمائة ألف. ووقع عند أحمد من طريق شريك عن عاصم: رأيت عند أنس قدح النبي في فيه ضبة من فضة. وقوله من نضار بهضم النون وبالضاد المعجمة \_ الخالص من العود ومن كل شيء ويقال: أصله من شجر النبع، وقيل: من الأثل ولونه يميل إلى الصفرة. ولم يأكل على خوان ولا أكل خبزاً مرققاً (٢)، رواه الترمذي. والخوان \_ بكسر المعجمة ويجوز ضمها \_ المائدة ما لم يكن عليها طعام. وأما السفرة: فاشتهرت لما يوضع عليه الطعام. وكان ينهى عن النوم على الأكل، ويذكر أنه يقسي القلب، ذكره أبو نعيم، ولذا قال الأطباء \_ ينهى عن النوم على الأكل، ويذكر أنه يقسي القلب، ذكره أبو نعيم، ولذا قال الأطباء \_ كما في الهذي \_ من أراد حفظ الصحة فليمش بعد العشاء ولو مائة خطوة ولا ينام عقبه فإنه يضر جداً، والصلاة بعد الأكل تسهل هضمه.

وأما شربه ﷺ فقد كان يستعذب له الماء، أي يطلب له الماء الحلو. قالت عائشة:

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأشربة باب (٣٠) رقم الحديث (٥٦٣٧) وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (٨٨). وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٣١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (٨) رقم الحديث (٥٣٨٦ ـ ٥٤١٥ ـ ٦٤٥٠). وفي الترمذي كتاب الأطعمة باب (١) رقم الحديث (١٧٨٨). وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١٣٠. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٤٣ و ٩/ ٣٣١. وفي المغني للعراقي ٢/ ٣٨١.

كان يستعلب له الماء من بيوت السقيا(١). رواه أبو داود. وهي ـ بضم المهملة وبالقاف ـ وهي عين بينها وبين المدينة يومان.

قال ابن بطال: واستعذاب الماء لا ينافي الزهد، ولا يدخل في الترفه المذموم، بخلاف تطبيب الماء بالمسك ونحوه، فقد كرهه مالك لما فيه من السرف. وأما شرب الماء الحلو وطلبه فمباح قد فعله الصالحون. وليس في شرب الماء المالح فضيلة. وقد كان على يشرب العسل الممزوج بالماء البارد.

قال ابن القيم: وفي هذا من حفظ الصحة ما لا يهتدي إلى معرفته إلا أفاضل الأطباء، فإن شرب العسل ولعقه على الريق يزيل البلغم ويغسل خمل المعدة، ويجلو لزوجتها ويدفع عنها الفضلات، ويسخنها باعتدال ويفتح سددها، والماء البارد رطب يقمع الحرارة ويحفظ البدن. وقالت عائشة: كان أحب الشراب إليه المحلو البارد(٢). رواه الترمذي. ويحتمل أن تريد به الماء الممزوج بالعسل أو الذي نقع فيه التمر والزبيب. وكان ينبذ له أول الليل ويشربه إذا أصبح يومه ذلك، والليلة التي تجيء، والغد إلى العصر، فإن بقى شي سقاه الخادم أو أمر به فصب. (٣) رواه مسلم.

وهذا النبيذ: هو ماء يطرح فيه تمر يحليه، وله نفع عظيم في زيادة القوة، ولم يكن يشربه بعد ثلاث خوفاً من تغيره إلى الإسكار. وكان إلى يشرب اللبن خالصاً تارة، وتارة مشوباً بالماء البارد، لأن اللبن عند الحلب يكون حاراً، وتلك البلاد في الغالب حارة، فكان يكسر حر اللبن بالماء البارد. وعن جابر أنه يخ دخل على رجل من الأنصار، ومعه صاحب له، فسلم فرد الرجل وهو يحول الماء في حائطه، فقال بن كان عندك ماء بات في شنه وإلا كرعنا، فقال: عندي ماء بات في شن، فانطلق إلى العريش فسكب في

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الأشربة باب (۲۲) رقم الحديث (۳۷۳). وفي طبقات ابن سعد ١/ ٣٠١. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٨٢٨٤). وفي اتحاف السادة المتقين ٤/٧٢٤ و م ٢٠٥٠. وفي أخلاق النبوة (٢٢٧ ـ ٢٢٨). وفي شرح السنة للبغوي ٢/٣٨١١. وفي المغني للعراقي ١/ ٢٢٢. وفي كنز العمال (١٨٣٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب الأشربة باب (٢١) رقم الحديث (١٨٩٥). وفي المسند للإمام أحمد بن حبل ٢/ ٣٨ ـ ٤٠ وفي المسند للحميدي رقم الحديث (٢٥٧) وفي شمائل الترمذي (١٠٤) وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٥٥. وفي أخلاق النبوة (٢٠٨ ـ ٢٢٧ ـ ٢٢٨). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٠٨٤). وفي حلل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (١٥٨٨). وفي كنز العمال (١٨٢١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الأشربة باب (٩) رقم الحديث (٧٩). وفي المعجم الكبير للطبراني ١٢/ ١١١. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٨٨٤). وفي أخلاق النبوة (٢١٠).

قدح ثم حلب عليه من لبن داجن، فشرب ﷺ (١) الحديث. رواه البخاري.

وكان ﷺ يقول: اليس يجزىء من الطعام والشراب إلا اللبن، قال الترمذي: حديث حسن.

وللترمذي أيضاً: عن ابن عمر مرفوعاً: «ثلاثة لا ترد: اللبن والوسادة والدهن» وأنشد بعضهم.

قد كأن من سرة خير الدورى صلبى عليمه الله طبول المزمسن أن لا يسرد السيب والمتكسسا واللحم أيضاً يما أخسى واللبين

قال ابن الميم: ولم يكن 囊 يشرب على طعامه لئلا يفسده، ولا سيما إن كان الماء حاراً أو بارداً إنه رديء جداً. انتهى. وكان 囊 يشرب قاعداً وكان ذلك عادته (٢). وراه مسلم. وفي رواية له أيضاً: أنه نهى عن الشرب قائماً (٢) وفي رواية له أيضاً عن أبي هريرة: ﴿لا يشربن أحدكم قائماً، فمن نسي فليستقىء (٤). وفي الصحيحين من حديث ابن عباس قال: أتيت النبي 囊 بدلو من ماء زمزم فشرب وهو قائم. وفي حديث علم عند البخاري: أنه شرب وهو قائم، ثم قال: إن أناساً يكرهون الشرب قائماً، وإن النبي هم عنم مثل ما صنعت (٥).

وكل هذه الأحاديث صحيحة ولا إشكال فيها ولا تعارض، وغلط من زعم أن فيه نسخاً، وكيف يصار إلى النسخ مع إمكان الجمع بين الأحاديث، والصواب: أن النهي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الأشربة باب (۱٤) رقم الحديث (٥٦٢ - ٥٦٢١). وفي سنن أبي داود رقم الحديث (٣٤٣٤). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣٤٣. وفي السنن الكبرى للبيهةي ٧/ ٢٧٤. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي (٢٥٥). وفي مشكاة المصابح للتبريزي (٤٧٧). وفي سنن الدارمي ٢/ ١٢٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب الأشرية باب (١٢) رقم الحديث (١٨٨٣). وفي سنن النسائي ٣/ ٨٨ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ١٠١ و ٢/ ١٧٤ ــ ١٠٩ ــ وفي شمائل الترمذي (١٠٩) وفي شرح معانى الآثار ٤/٧٣. وفي كنز العمال (١٠٩٦ ــ ٤١٨٢٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجُه الترمذي في كتاب الأشربة باب (١١) رقم الحديث (١٨٨١). وابن ماجة في كتاب الأشربة باب (٢١) رقم الحديث (١٨٢). وفي مشكل باب (٢١) رقم الحديث (٣٤٢٤). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١٨٢ ـ ٢٧٧. وفي مشكل الآثار للطحاوي ٣/ ١٨٨. وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ١٤٣٣/٤. وفي مسند الربيع بن حبيب ١٤٣٧ وفي مصنف ابن أبي شبية ١٨/٨.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحة في كتاب الأشربة باب (١٤) رقم الحديث (١١٦) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٢٨٢. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٢٧). وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٢٢. وفي فتح الباري ١٠١٠ وفي كنز العمال (٤١٠٣٤).

<sup>(</sup>٥) الخرجه البخاري في كتاب الأشربة باب (١٦) رقم الحديث (٥٦١٥ - ٢١٦٥).

محمول على كراهة التنزيه، وأما شربه 囊 قائماً فلبيان الجواز. فإن قلت: كيف يكون الشرب قائماً مكروها، وقد فعله 囊؛ فالجواب: أن فعله 囊 إذا بياناً للجواز لا يكون مكروها، بل البيان واجب عليه 囊. وأما قوله 囊 فمن نسي فليستقيء، فمحمول على الاستحباب والندب، فيستحب لمن شرب قائماً أن يتقيأ لهذا الحديث الصحيح الصريح سواء كان ناسياً أو لا، قاله النووي.

وقال المالكية: لا بأس بالشرب قائماً، واستدلوا لذلك بحديث جبير بن مطعم قال: رأيت أبا بكر الصديق يشرب قائماً. ويقول مالك إنه بلغه عن عمر بن الخطاب وعثمان وعلي أنهم كانوا يشربون قياماً. وأجابوا عن حديث أبي هريرة ولا يشربن أحدكم قائماً، فمن نسي فليستقيء بأن عبد الحق قال: في إسناده عمر بن حمزة العمري، وهو ضعيف. انتهى. وقال المازري: قال بعض شيوخنا لعل النهي ينصرف لمن أتى أصحابه بماء فبادر لشربه قائماً قبلهم استبداداً به، وخروجاً عن كون ساقي القوم آخرهم شرباً.

وقال بعض الشيوخ: الأظهر أنه موقوف على أبي هريرة: قال: والأظهر لي أن أحاديث شربه قائماً تدل على الجواز، وأحاديث النهي تحمل على الإستحباب والحث على ما هو أولى وأكمل، لأن في الشرب قائماً ضراً ما، فكره من أجله، وفعله هو لأمنه منه، قال: وعلى هذا الثاني يحمل قوله: «فمن شرب فليستقيء» على أن ذلك يحرك خلطاً يكون القيء دواءه، ويؤيده قول النخعي: إنما نهى عن ذلك لداء البطن. انتهى. وقال ابن القيم: للشرب قائماً آفات عديدة منها: أنه لا يحصل به الري التام، ولا يستقر في المعدة حتى يقسمه الكبد على الأعضاء وينزل بسرعة إلى المعدة فيخشى منه أن تبرد حرارتها، ويسرع النفوذ إلى أسافل البدن بغير تد يج، وكل هذا يضر بالشارب قائماً، فإذا خمله نادراً لم يضره.

وعند أحمد عن أبي هريرة أنه رأى رجلاً يشرب قائماً، فقال له قنه، فقال لم؟ قال: أيسرك أن يشرب معك الهر قال: لا، قال: قد شرب معك من هو شر منه: الشيطان. وكان ﷺ يتنفس في الشراب ثلاثاً ويقول: قإنه أروى وأمراً وأبراً، (١) مسلم. ومعنى تنفسه: إبانة القدح عن فيه، وتنفسه خارجه، ثم يعود إلى الشرب. وأخرج الطبراني في الأوسط بسند حسن عن أبي هريرة: أن النبي ﷺ كان يشرب في ثلاثة أنفاس: إذا أدنى الإناء إلى فيه سمى الله، فإذا أخره حمد الله، يفعل ذلك ثلاثاً.

وفي هذا الشرب حكم جمة وفوائد مهمة، نبه ﷺ على مجامعها بقوله ﴿إِنهُ أَرُوى

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الأشربة رقم الحديث (١٢٣).

وأمرأ وأبرأ المغارى: من الري \_ بكسر الراء من غير همز \_ أشد رياً وأبلغه وأنفعه. وأبرأ الفعل من البرء \_ بالهمز \_ وهو الشفاء، أي يبرىء من شدة العطش ودائه لتردده على المعدة الملتهبة دفعات، تسكن الدفعة الثانية ما عجزت الأولى عن تسكينه، والثالثة ما عجزت عنه الثانية. وأيضاً: فإنه أسلم لحراراة المعدة، وأبقى عليها من أن يهجم عليها البارد وهلة واحدة ونهلة واحدة، فإنه أسلم عاقبة وآمن غائلة من تناول جميع ما يروى دفعة واحدة، فإنه يخاف منه أن يطفىء الحرارة الغريزية لشدة برده وكثرة كميته، أو يضعفها فيؤدي ك إلى فساد المعدة والكبد، وإلى أمراض رديئة، خصوصاً في سكان البلاد الحارة، وبي الأزمنة الحارة، فإن الشرب فيهما وهلة واحدة مخوف عليهم جداً.

وقوله: أمرأ: بالهمز، أفعل من مرؤ الطعام والشراب في بدنه إذا داخله وخالطه بسهولة وللة ونفع. انتهى. وقال بعضهم: والمعنى أنه يصير هنيئاً مريئاً. أي: سالماً أو مبرئاً من مرض أو عطش أو أذى. ويؤخذ من ذلك: أنه أقمع للعطش وأقوى على الهضم. ومن آفات الشرب نهلة واحدة، أنه يخاف منه الشرق، بأن ينسد مجرى الشراب لكثرة الوارد عليه، فإذا تنفس رويداً ثم شرب أمن من ذلك. وقد روى عبد الله بن المبارا والبيهقي وغيرهما عن النبي على: إذا شرب أحدكم فليمص الماء مصاً، ولا يعب عباً في يورث الكباد. والكباد: \_ بضم الكاف وتخفيف الباء \_ وجع الكبد.

ولا معارضة بين التنفس هنا وبين النهي عن التنفس في الإناء الوارد في الحديث لأن المنهي عنه التنفس داخل الإناء، فإنه ربما حصل للماء تغير من النفس، إما لكو المتنفس كان متغير الفم لمأكول مثلاً، أو لبعد عهده بالسواك والمضمضة، أو لأن النفس يصعد ببخار المعدة، وهاهنا التنفس خارج الإناء فلا تعارض، فلو لم يتنفس جاز الشرب بنفس واحد، وقيل يمنع مطلقاً لأنه شرب الشيطان.

وكان ﷺ إذا دعي لطعام وتبعه أحد أعلم به رب المنزل، فيقول: ﴿إِن هذا تبعنا فإن شئت رجع الله وكان يكرر على أضيافه ويعرض عليهم الأكل مراراً، وفي حديث أبي هريرة في قصة شرب اللبن، وقوله مراراً: ﴿اشرب فما زال يقول: اشرب حتى قال: والله بعثك بالحق لا أجد له مسلكاً (٢). رواه البخاري. وكان ﷺ إذا أكل مع قوم كان آخرهم أكلاً. رواه البيهتي في الشعب عن جعفر بن محمد عن أبيه مرسلاً. وفي حديث ابن عمرو مرفوعاً عند ابن ماجه والبيهتي: ﴿إذا وضعت المائدة فلا يقوم الرجل وإن شبع

<sup>(</sup>١) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ١٩٨/ ١٩٦ ـ ١٩٩ ـ ١٩٩. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٢٦٠.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٦/ ٥ ــ ٤٥٥. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٤٤٦ و ٧/ ٨٣ و ٨/ ٦٩٤. وفي دلائل النبوة لابي نعيم (١٥١). وفي كنز العمال (٣٠٢٤٢).

حتى يفرغ القوم، فإن ذلك يخجل جليسه وعسى أن يكون له في الطعام حاجة <sup>(٣)</sup>.

وكان ﷺ إذا أكل عند قوم لم يخرج حتى يدعو لهم. فدعا في منزل عبد الله بن بسر فقال: واللهم بارك لهم فيما رزقتهم واغفر لهم وارحمهم (٢١) رواه مسلم، ودعا في منزل سعد فقال: «أفطر عندكم الصائمون، وأكل طعامكم الأبرار وصلت عليكم الملائكة (٢١) رواه أبو داود، وسقاه آخر لبناً فقال: «اللهم أمتعه بشبابه» (٤) فمرت عليه ثمانون سنة لم ير شعرة بيضاء، رواه ابن السنى.

## النوع الثاني في لباسه ﷺ وفراشه<sup>(ه)</sup>

قال البخاري: باب ما كان النبي ﷺ يتجوز من اللباس (٦). يعني يتوسع فلا يضيق بالإقتصار على صنف بعينه، أو لا يضيق بطلب النفيس الغالي، بل يستعمل ما تيسر.

وقال القاضي عياض: كان على قد اقتصر منه على ما تدعوه ضرورته إليه، وزهد فيما سواه، فكان يلبس ما وجده، فيلبس في غالب أحواله الشملة والكساء الخش والأردية والأزر، ويقسم على من حضره أقبية الديباج المخوصة بالذهب، ويرفع لمن لم يحضر. إذ المباهاة في الملابس والتزين بها ليست من خصال الشرف والجلالة، وهي من سمات النساء، والمحمود منها نقاوة الثوب، والتوسط في جنسه، وكونه لبس مثله، غير مسقط لمروءة جنسه. انتهى.

<sup>(</sup>١) ذكره الزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٥/ ٢٢٥ و ١ ٪.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داوّد في كتاب الأشربة باب (٢٠) رقم الحديث (٣٧٢٩). وفي صحيح مسلم رقم الحديث (١٦١٦) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١٨٨/٤ ــ ١٩٠. وفي السنن الكبرى للبيهةي ٧ ٣٧٣ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٤٢٧). وفي كنز العمال (٢٤٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الأطعمة باب (٥٤) رقم المحديث (٣٨٥٤). وابن ماجة في كتاب الصيام باب (٥٤) رقم الحديث (١١٤). وفي السنن الكبرى باب (٥٥) رقم الحديث (١١٤). وفي السنن الكبرى للبيهةي ٤/ ٣٣٠ ـ ٢٤٠ وفي المطالب العالية لابن حجر (٣١٤٥) وفي اتحاف السادة المتقين للبيهةي ٢٣٩٠ ـ ٢٤٠. وفي موارد الظمآن للهيثمي (١٣٥٣) وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٢٠٤٠. وفي نصب الراية للزيلمي ٢/ ٤٠٠. وفي كنز العمال (٢٥٩٨ ـ ٢٥٩٨٩).

<sup>(</sup>٤) ذكره ابن السني في عمل اليوم والليلة (٤٦٩). والنووي في الأذكار (٢١٣). وفي مصنف ابن أبي شيبة ١١/ ٤٩٤.

<sup>(</sup>٥) انظر الطبقات الكبرى لابن سعد ١/٣٤٧ .. ٣٥٩.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٣١) رقم الحديث (٥٨٤٣ ـ ٥٨٤٤).

وقد روى أبو نعيم في الحلية عن ابن عمر مرفوعاً: «أن من كرامة المؤمن على الله عز وجل نقاء ثوبه ورضاه باليسير»(١).

وله أيضاً من حديث جابر: أن النبي ﷺ رأى رجلاً وسخة ثيابه فقال: «أما وجد هذا شيئاً بنتي به ثيابه؟» (٢).

فقد كانت سيرته على في ملبسه أتم وأنفع للبدن وأخفه عليه، فإنه لم تكن عمامته بالكبيرة التي يؤذي حملها ويضعفه ويجعله عرضة للآفات، كما يشاهد من حال أصحابها، ولا بالصغيرة التي تقصر عن وقاية الرأس من الحر والبرد، يل وسطاً بين ذلك، وكان يدخلها تحت حنكه، فإنها تقي العنق من الحر والبرد، وهو أثبت لها عند ركوب الخيل والإبل، والكر والفر، وكذلك الأردية والأزر أخف على البدن من غيرها.

وقد أطنب ابن الحاج في المدخل في الاستدلال لاستحباب التحنيك، ثم قال: وإذا كانت العمامة من باب المباح فلا بد فيها من فعل سنن تتعلق بها، من تناولها باليمين والتسمية والذكر الوارد، إن كانت مما لبس جديداً، وامتثال السنة في صفة التعميم، من فعل التحنيك والعذبة. وتصغير العمامة يعني سبعة أذرع أو نحوها، يخرجون منها التحنيك والعذبة، فإن زاد في العمامة قليلاً لأجل حر أو برد فيسامح فيه. ثم قال بعد أن ذكر قوله: ﴿وما آتاكم الرسول فخلوه وما نهاكم عنه فانتهوا﴾ [الحشر: ٧]، فعليك بأن تتسرول قاعداً وتتعمم قائماً. انتهى.

ولم يكن ﷺ يطول أكمامه ويوسعها، بل كان كم قميصه إلى الرسغ، وهو منتهى الكف عند المفصل، لا يجاوز اليد فيشق على لابسه ويمنعه سرعة الحركة والبطش، ولا يقصره ﷺ عن هذا فتبرز للحر والبرد، وقد روي عن أسماء بنت يزيد قالت: كان كم قميص رسول الله ﷺ إلى الرسغ. رواه الترمذي.

وكان ذيل قميصه وردائه إلى أنصاف الساقين، لم يتجاوز الكعبين، فيؤذي الماشي ويجعله كالمقيد، ولم يقصر عن عضلة ساقيه، فيتأذى بالحر والبرد. أشار إليه في زاد المعاد.

وأخرج الترمذي عن الأشعث بن سليم قال: سمعت عمتي تحدث عز عمها قال: بينا أنا أمشى بالمدينة إذا إنسان خلفي يقول: «ارفع إزارك فإنه أتقى وأنقى»، فإذا هو

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/ ٣٤١ ـ ٣٤٢.

 <sup>(</sup>٢) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/ ٣٤١ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٤٢٧٧) وفي حلية الأولياء
 ٣٠ ١٥٦ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٢/ ٣٠٦.

رسول الله ﷺ، فقلت: يا رسول الله إنما هي بردة قال: «أما لك في أسوة؟) فنظرت فإذا إزاره إلى نصف ساقيه (١١).

وأخرج الطبراني من طريق عبد الله بن محمد بن عقيل عن ابن عمر قال: رآني النبي الله أسبلت إزاري، فقال: «يا ابن عمر، كل شيء لمس الأرض من الثياب فهو في النار»(۲). وفي البخاري من حديث أبي هريرة عن النبي الله قال: «ما أسفل من الكعبين من الإزار في النار»(۳).

قال الخطابي: يريد أن الموضع الذي يناله الإزار من أسفل الكعبين في النار، فكنى بالثوب عن بدن لابسه، ومعناه: أن الذي دون الكعبين من القدم يعذب بالنار عقوبة. وحاصله أنه من باب تسمية الشيء باسم ما جاوره أو حل فيه، وتكون «من» بيانية.

وللطبراني من حديث عبد الله بن مغفل، رفعه: (إزرة المؤمن إلى أنصاف الساقين وليس عليه حرج فيما بينه وبين الكعبين، وما أسفل من ذلك ففي النار)(٤) والإزرة: \_ بالكسر \_ الحالة وهيئة الائتزار مثل الركبة والجلسة.

واعلم طهر الله ثوبي وثوبك، ونزه سري وسرك ـ أن هذا الإطلاق محمول على ما ورد من قيد الخيلاء، فهو الذي ورد فيه الوعيد بالاتفاق. وقد أخرج أصحاب السنن إلا الترمذي ـ واستغربه ـ وابن أبي شيبة من طريق عبد العزيز بن أبي رواد عن سالم بن عبد

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٥/ ٣٦٤. وفي شمائل الترمدي (٥٨) وفي البداية والنهاية ٦/ ٤٧ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٩/ ٢٨١ وفي فتح الباري ١٠/ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٩٨/٢. وفي فتح الباري ٢١٦/١٠. وفي كنز العمال (٢١٩٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٤) رقم الحديث (٥٧٨٧). وفي سنن النسائي ٨/ ٢٠٧. وفي ابن ماجة كتاب اللباس باب (٧) رقم الحديث (٣٥٧٣). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٤٦١ و م ٩٠٥. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٢٤. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣١٤). وفي الترفيب والترهيب للمنذري ٣/ ٨٨٠. وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٣/ ١٢٢٧. وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ٢٢٧. وفي كنز العمال (٤١١٥).

<sup>(</sup>٤) أخرج أبو داود في كتاب اللباس باب (٢٧) رقم الحديث (٤٠٩٣). وابن ماجه في كتاب اللباس باب (٧) رقم الحديث (٢٠٩٣). وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٢/٣ ـ ٧٧. وفي الموطأ للإمام مالك في كتاب اللباس باب (٥) رقم الحديث (١٢). وفي المسئد للحميدي رقم الحديث (٧٣٧). وفي المسئد للحميدي رقم الحديث (٧٣٧). وفي اأسنن الكبرى للبيهقي ٢/٤٤٢. وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/٨٨ وفي المعجم الكبير للعاراني ٢١/ ٢٤١. وفي اتحاف السادة المتقين ٩/ ٣٥٩. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٣٠٤). وفي التاريخ الكبير للبخاري ٥/ ٣٦٣ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٤/ ١٦٣٨.

الله بن عمر عن أبيه عن النبي ﷺ أنه قال: «الإسبال في الإزار والقميص والعمامة، من جر شيئاً منها خيلاء»(١) الحديث، فبين في هذه الرواية أن الحكم ليس خاصاً بالإزار، وإن جاء في أكثر طرق الأحاديث بلفظ الإزار، قال الطبري: إنما ورد الخير بلفظ الإزار، لأن أكثر الناس في عهده كانوا يلبسون الأزر والأردية، فلما لبس الناس القمص والدراريع كان حكمها حكم الإزار في النهي.

قال ابن بطال: هذا قياس صحيح لو لم يأت النص بالثوب فإنه يشمل جميع ذلك، وفي تصوير جر العمامة نظر إلا أن يكون المراد ما جرت به عادة العرب من إرخاء العلبات، فمهما زاد على العادة في ذلك كان من الإسبال . وهل يدخل في الزجر عن جرح الثوب تطويل أكمام القميص ونحوه؟ محل نظر. والذي يظهر أن من أطالها حتى خرج عن العادة كما يفعله بعض الحجازيين دخل في ذلك. قال ابن القيم: وأما هذه الأكمام الواسعة الطوال، التي هي كالأخراج، وعمائم كالأبراج، فلم يلبسها في هو ولا أحد من أصحابه، وهي مخالفة لسنته، وفي جوازها نظر، فإنها من جنس الخيلاء، انتهى. وقال صاحب «المدخل»: ولا يخفى على ذي بصيرة أن كم بعض من ينسب إلى العلم اليوم فيه إضاعة المال المنهي عنها، لأنه قد يفضل من ذلك الكم ثوب لغيره. انتهى. لكن حدث إضاعة المال المنهي عنها، لأنه قد يفضل من ذلك الكم ثوب لغيره. انتهى. لكن حدث للناس اصطلاح بتطويلها، وصار لكل نوع من الناس شعار يعرفون به، ومهما كان من ذلك على سبيل الخيلاء فلا شك في تحريمه، وما كان على طريق العادة، فلا تحريم فيه ما لم يصل إلى جر الليل الممنوع منه. ونقل القاضي عياض عن العلماء كراهة كل ما زاد على العادة وعلى المعتاد في اللباس من الطول والسعة.

وفي حديث أبي هريرة عند البخاري مرفوعاً (بينما رجل يمشي تعجبه [نفسه] مرجل جمته، إذ محسف الله به، فهو يتجلجل إلى يوم القيامة)(٢). وفي الطبراني وأبي

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب اللباس باب (۲۷) رقم الحديث (٤٠٩٤). وابن حاجه رقم الحديث (٢٥٧٦). وفي سنن النسائي ٨/٨٠٨. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢١١/١١. وفي شرح السنة للبغوي ٢١/٩٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٣٢). وفي اتحاف السادة ال تقين للزبيدي ٨/٧٤ وفي الترفيب والترهيب للمناري ٣/٨٨. وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (١٤٥٤). وفي فتح الباري ٢٢٧/١٠. وفي كنز العمال (٤١١٦٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٥) رقم الحديث (٥٧٨٩). وفي صحيح مسلم كتاب اللباس رقم الحديث (٤٩). وفي التاريخ الكبير رقم الحديث (٤٩). وفي التاريخ الكبير للبخاري ١/ ٢٥٦ ـ ٤٧٦ وفي الترهيب للمنذري للبخاري ١/ ٢١٢ ـ ٤١٣. وفي اتحاف السادة المتقين ١/ ٣٤٣. وفي الترهيب والترهيب للمنذري ٣٤٦/٠ .

داود (إن رجلاً ممن كان قبلكم لبس بردة فتبختبر فيها، فنظر الله إليه فمقته، فأمر الأرض فأخذته)(١).

وهذا الوعيد المذكور يتناول الرجال والنساء على هذا الفعل المخصوص، وقد فهمت ذلك أم سلمة رضي الله عنها، فأخرج النسائي والترمذي وصححه من طريق أيوب عن نافع عن ابن عمر: فقالت أم سلمة فكيف تصنع النساء بذيولهن فقال: يرخين شبراً فقالت: إذاً تنكشف أقدامهن، قال: فيرخينه ذراعاً لا يزدن عليه. وحاصل ما ذكر في ذلك: أن للرجال حالين، حال استحباب: وهو أن يقتصر بالإزار على نصف الساق، وحال جواز: وهو إلى الكعبين، وكذلك للنساء حالان: حال استحباب وهو ما يزيد على ما هو جائز للرجال بقدر الشبر، وحال جواز بقدر ذارع، وأن الإسبال يكون في الإزار والقميص والعمامة، وأنه لا يجوز إسباله تحت الكعبين إن كان للخيلاء، وإن كان لغيرها فهو مكروه للتنزيه. قال النووي: وظواهر الأحاديث في تقييدها بالخيلاء يدل على أن التحريم مخصوص بالخيلاء، قال: وهذا نص الشافعي على الفرق كما ذكرنا انتهى.

تنبيه: قال العراقي في شرح الترمذي: اللراع الذي رخص للنساء فيه، هل ابتداؤه من الحد الممنوع منه الرجال، وهو من الكعبين، أو من الحد المستحب وهو أنصاف الساقين، أو حده من أول ما يمس الأرض؟ الظاهر أن المراد الثالث: بدليل حديث أم سلمة الذي رواه أبو داود والنسائي ـ واللفظ له ـ وابن ماجه، قالت: سئل رسول الله من تجر المرأة من ذيلها؟ قال «شبراً» قالت: إذا ينكشف عنها، قال: «فلراع لا تزيد عليه» (۲) فظاهره: أن لها أن تجر على الأرض منه ذراعاً. قال: والظاهر أن المراد باللراع فراع البد وهو شبران، لما في سنن ابن ماجه عن ابن عمر قال: رخص رسول الله الأمهات المؤمنين شبراً، ثم استزدنه فزادهن شبراً. فدل على أن اللراع المأذون فيه شبران وهو الذراع الذي يقاس به الحصر اليوم. انتهى. وإنما جاز ذلك للنساء لأجل الستر لأن المرأة كلها عورة إلا ما استثني

وقد كان له ﷺ عمامة تسمى السحاب، ويلبس تحتها القلانس اللاطئة. والقلانس:

<sup>(</sup>١) آخرجه مسلم في صحيحه كتاب اللباس رقم الحديث (٥٠) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ١١٦ . وفي اتحاف السادة المتقين ٨/ ٣٤٦.

<sup>(</sup>۲) "تعرجه أبو دأود في كتاب اللباس باب (۳۷) رقم الحديث (٤١١٧). والترمذي رقم الحديث (١٠٣١) وابن ماجه رقم الحديث (٣٥٨). وفي سنن النسائي ٨/٩٠٨. وفي المسند للإمام أحمد أبى حنيل ٢/٥ ٢٣٣/٦ - ٣٠٩. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢٣٣/٢، وفي مجمع الزوائد للهيشمي د/٢٣٣. وفي مصنف ابن أبي شبية ٨/٧٢ وفي تاريخ أصفهان ١٣٠/١.

جمع قلنسوة \_ بفتح القاف. وسكون النون وضم المهملة وفتح الواو، وقد تبدل ياء تحتية، وقد تبدل ألفاً وتفتح السين، يقال: قلنساة، وقد تحلف النون من هذه بعدها هاء تأنيث \_ غشاء مبطن يستر به الرأس، قاله الفراء (١) في شرح «الفصيح». وقال ابن هشام: هي التي يقول لها العامة الشاشية، وفي «المحكم»: هي ملابس الرؤوس، معروفة، وقال أبو هلال العسكري: هي التي تغطى بها العمائم وتستر من الشمس والمطر، كأنها عنده رأس البرنس. انتهى.

وروى الترمذي عن جابر رضي الله عنه قال: (دخل النبي هي مكة يوم الفتح وعليه عمامة سوداء)(٢)، وفي رواية لأنس عند البخاري (دخل عام الفتح وعلى رأسه المغفر)(٢) وهو بكسر الميم وسكون الغين المعجمة وفتح الفاء، زرد ينسج من الدروع على قدر الرأس. ويجمع بينهما: بأن العمامة السوداء كانت فوق المغفر.

وجمع بينهما القاضي عياض: بأن أول دخوله كان على رأسه المغفر، ثم بعد ذلك كان على رأسه العمامة بعد إزالة المغفر، بدليل قوله في حديث عمرو بن حريث عن أبيه (خطب الناس وعليه عمامة سوداء) لأن الخطبة إنما كانت عند باب الكعبة بعد تمام فتح مكة. قال الولي بن العراقي: وهو أولى وأظهر في الجمع من الأول. وقد تقدم نحو ذلك في غزوة فتح مكة.

وعن ابن عمر قال: (كان النبي ﷺ إذا اعتم سدل) رواه الترمذي في الشمائل، زا،

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن زياد بن عبد الله بن منظور الديلمي مولى بني أسد أبو زكرياء المعروف بالفراء (١٤٤ - ٧٠٧ هـ). عالم بالنحو واللغة متكلم توفي في طريق مكة. الأعلام ١٤٥/٨. وفيات الأعيان ٢/٨٢٢ معجم الأدباء ٥/٦١٦ رقم الترجمة (١٠٢٩) تذكرة الحفاظ ١/٣٧١ رقم الترجمة (٣٦٨). تاريخ بغداد ١٤٩/٤١ مراة الجنان ٢/٨٣ مفتاح السعادة ٥/٢٢٥. الفهرست لابن النديم (٦٦ ـ ٧٢)

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب اللباس باب (١١) رقم الحديث (١٧٣٥). وأبو داود في كتاب اللباس باب (٢١) رقم الحديث (٣٥٨٥). وابن ماجة في كتاب اللباس باب (١٤) رقم الحديث (٣٥٨٥). وفي المسند للإمام أحمد بن حنيل ٣/ ٣٦٣ و ٤/٣٠٧. وفي سنن الدارمي كتاب المناسك رقم الحديث (٨٨). وفي سنن النسائي ٨/ ٢١١. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٥/ ٢٠. وفي مصنف ابن أبي شيبة ٨/ ٢٣٤ ـ ٢٣٣. وفي اتحاف السادة المتقين ٣/ ٢٥٣.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب اللّباس باب (١٧) رقم الحديث (٥٨٠٨). وفي شرح السنة للبغري . ٣٩٩/١٠

مسلم (وقد أرخى طرفها بين كتفيه)(١). وقد روى أبو محمد بن حيان(٢) في كتاب «أخلاق النبي ﷺ من حديث ابن عمر: كان رسول الله ﷺ يعتم قال: يدير كور العمامة على رأسه ويغرسها من ورائه ويرخي لها ذؤابة بين كتفيه. وروى مسلم من حديث عمرو ابن حريث قال: (رأيت النبي ﷺ على المنبر وعليه عمامة سوداء قد أرخى طرفها بين كتفيه) وعنده أيضاً عن جابر قال: (دخل مكة وعليه عمامة سوداء) ولم يذكر فيه ذؤابة، فدل على أنه لم يكن يرخيها دائماً بين كتفيه. لكن قد يقال: إن دخوله مكة كان وعليه أهبة القتال والمغفر على رأسه، فلبس في كل موطن ما يناسبه.

وقال ابن القيم في الهدي النبوي: وكان شيخ الإسلام ابن تيمية يذكر في سبب اللؤابة شيئاً بديماً: وهو أن النبي الله إنما اتخلها صبيحة المنام الذي رآه بالمدينة لما رأى رب العزة فقال: يا محمد فيم يختصم الملأ الأعلى؟ قلت: لا أدري، فوضع يده بين كتفي فعلمت ما بين السماء والأرض. الحديث وهو في الترمذي ، وسئل عنه البخاري فقال: صحيح. قال: فمن تلك الغداة أرخى اللؤابة بين كتفيه. قال: وهذا من العلم الذي تنكره ألسنة الجهال وقلوبهم، قال: ولم أر هذه الفائدة في شأن اللؤابة لغيره.

قال عبد الحق الإشبيلي: (٤) وسنة العمامة \_ بعد فعلها \_ أن يرخي طرفها ويتحنك

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب اللباس باب (۱۲) رقم الحديث (۱۷۳). وفي صحيح مسلم كتاب الحج رقم الحديث (٤٥٤) وفي سنن النسائي ١٠٩٨. وابن ماجه في كتاب الجهاد باب (۲۲) رقم الحديث (۲۸۲۱). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١٤٨٦ ــ ١٥٢. وفي السنن الكبرى للبيهةي ١/٣٤٠. وفي شمائل الترمذي (٥٦). وفي مجمع الزوائد للهيشي ٥/١٢٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٣٨). وفي أخلاق النبوة (١١٧) وفي كنز العمال (١٨٢١٩).

<sup>(</sup>۲) هو عبد الله بن محمد بن جعفر بن حبان الأصبهاني. أبو محمد يقال له أبو الشيخ. (۲۷۲ ـ ۳۲۹ هـ) حافظ محدث مفسر. مؤرخ. الأعلام ٢٠٠٤. تذكرة الحفاظ ١٤٠٧ رقم الترجمة (٨٩٦). شدرات اللهب ١٨٣٣. كشف الظنون (١٤٠٦ ـ ١٤٠٧ ـ ١٤٣٩). اللباب ١/ ٢٣١. النجوم الزاهرة ١٢٣٠.

<sup>(</sup>٣) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ١٠/١٤. وفي المطالب العالية لابن حجر (٢١٥٨).

<sup>(</sup>٤) هو عبد الحق بن عبد الرحمن بن عبد الله الأزدي الإشبيلي أبو محمد المعروف بابن الخراط. ...

به، فإن كانت بغير طرف ولا تحنيك فللك يكره عند العلماء، واختلف في وجه الكراهة، فقيل لمخالفة السنة فيها، وقيل: لأنها كذلك عمائم الشياطين. وجاءت الأحاديث في إرسال طرفها على أنواع: منها ما تقدم أنه أرسل طرفها على منكب علي، ومنها: أن عبد الرحمن بن عوف قال: عممني رسول الله في فسدلها بين يدي ومن خلفي (۱). ذكره أبو داود. وعن ابن عباس أنه رأى النبي في وعليه عمامة دسماء أي سوداء . رواه الترمذي.

وفي حديث ركانة أنه على قال: (إن فرق ما بيننا وبين المشركين العمائم على القلانس) (٢). رواه الترمذي أيضاً. وعن أبي كبشة الأنماري قال: كانت كمام أصحاب النبي هي بطحاً. رواه الترمذي أيضاً. وفي رواية أكمة، وهما جمع كثرة وقلة، الكمة: القلنسوة، يعني أنها كانت منبطحة غير منتصبة. وعن عائشة أن رسول الله كانت له كمة بيضاء، رواه الدمياطي. وكان أحب الثياب إليه القميص، كما في الشمائل للترمذي، من حديث أم سلمة قالت: (كان أحب الثياب إلى رسول الله القميص). وعن معاوية بن قرة عن أبيه قال: أتيت رسول الله في رهط من مزينة لنبايعه وإن قميصه لمطلق الأزرار ـ أو قال: زر قميصه مطلق ـ قال: فأدخلت يدي في جيب قميصه فمست الخاتم (٣). رواه الترمذي.

وعن أنس قال: كان قميص رسول الله 藝 قطناً قصير الطول والكمين، رواه الدمياطي. وعن أنس بن مالك قال: كان أحب الثياب إلى رسول 你 難 يلبسه الحبرة(٤).

 <sup>(</sup>١١٠ ـ ٥٨١ هـ). حافظ. الأعلام ٣/ ٢٨١. شدرات اللهب ٤/ ٢٧١. تذكرة الحفاظ ٤/ ١٣٥٠ رقم الترجمة (٢٤١). العبر ٤/ ٢٤٣. مراة الجنان ٣/ ٢٤٢. الديباج (١٧٥).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب اللباس باب (٢١) رقم الحديث (٤٠٧٩). وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٢٠/٠. وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٥/ ١٨٢٠. قال العراقي: يحتمل أن المراد أرخن طرفها الواحد من خلفه والآخر من بين يديه.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب اللباس باب (٤٢) رقم الحديث (١٧٨٤). وفي كنز العمال (٤١١٤٢).
 قال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب وإسناده ليس بالقائم، ولا نعرف أبا الحسن العسقلاني ولا ابن ركانة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب اللباس باب (١١) رقم الحديث (٣٥٧٨) وأبو داود في كتاب اللباس باب (٢٣) رقم الحديث (٢٠٨٤). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٤٣٤ و ١٩/٤.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (١٨) رقم الحديث (٥٨١٢ ــ ٥٨١٣). وفي الترمذي كتاب اللباس باب (٤٥) رقم الحديث (١٧٨٧). وأبو داود في كتاب اللباس باب (٣) رقم الحديث (١٧٨٧). وفي سنن النسائي ٨/٢٩٨. وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٩١/٣. وفي شمائل=

رواه الترمذي. والحبرة: ضرب من البرود فيه حمرة. وعن أبي رمثة قال: رأيت رسول الله 義 وعليه بردان أخضران رواه الترمذي. وعن عطاء عن أبي يعلى عن أبيه قال: رأيت رسول الله 魏 يطوف بالبيت مضطبعاً ببرد أخضر(۱). رواه أبو داود. وعن عروة بن المغيرة بن شعبة عن أبيه أن النبي 豫 لبس جبة رومية ضيقة الكمين(۲). رواه الترمذي. وعن عائشة قالت: وعن أبي ذر: أتبت النبي 豫 وعليه ثوب أبيض(۱). رواه البخاري. وعن عائشة قالت: خرج رسول الله 豫 ذات غداة وعليه مرط شعر أسود(١). رواه الترمذي. وعن أنس قال كان رسول الله 豫 يلبس الصوف، وكان له 豫 كساء ملبد يلبسه ويقول: ﴿إنما أنا عبد ألبس كما يلبس العبد، رواه الشيخان.

فإن قلت قد علم من هذا، ومن سيرة السلف الصالح، بذاذة الهيئة ورثاثة الملابس، فما بال الشاذلية من الصوفية يجملون هيآتهم وملابسهم، وطريقهم الاقتداء بالسنة الشريفة والسلف الصالح.

أجاب العارف الرباني على الوفائي، أذاقنا الله حلاوة مشربه، ومن خطه الكريم نقلت بما لفظه: ذلك لأنهم نظروا إلى المعاني والحكم. فوجدوا السلف الصالح لما وجدوا أهل الغفلة والشغل لدنياهم منهمكين على الزينة الظاهرة، تفاخراً بدنياهم واطمئناناً إليها وإشعاراً بأنهم من أهلها، خالفوهم إظهاراً لحقارة ما حقره الحق مما عظمه الغافلون بالغنى عما اطمأن إليه الغافلون، فكأن أطمارهم يومئذ تقول الحمد لله الذي أغنانا به عما أفقر نفسه إليه من همه دنياه. فلما طال الأمد وقست القلوب بنسيان ذلك المعنى، واتخد الغافلون رثاثة الأطمار وبداذة الهيئة حيلة على جلب دنياهم انعكس الأمر، فصار مخالفة هؤلاء في ذلك لله هو قول السلف وطريقتهم كما تقدم. قال وقد

<sup>=</sup> الترمذي (٣٦). وفي اتحاف السادة المثنين ١٢٦/٧. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٢٨) وفي المغنى للعراقي ٢٧٧٧. وفي كنز العمال (١٨٢٦٤).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب المناسك باب (٤٩) رقم الحديث (١٨٨٣) والترمذي في كتاب الحج باب (٣٦) رقم الحديث (٨٥٩).

<sup>(</sup>٢) أخوجه الترمذي في كتاب اللباس باب (٣٠) رقم الحديث (١٧٦٨) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢) أخوجه الترمذي في كتاب اللباس باب (٣٠) رقم الحديث (٤٣٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٥٨٢٧) وفي صحيح مسلم كتاب الايمان رقم الحديث (١٥٤) وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ١٦٦/٥.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الترمذي في كتاب الأدب باب (٤٩) رقم الحديث (٢٨١٣) وفي سنن أبي داود كتاب اللباس ياب (٥) رقم الحديث (٣٦ ـ ٢١) وفي ياب (٥) رقم الحديث (٣٦ ـ ٢١) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٦/ ١٦٢ وفي المستدرك للحاكم ١٨٨/٤ وفي الضعفاء للعقيلي ٤/ ١٩٧.

أرشد الأستاذ أبو الحسن الشاذلي (١). قدس الله سره العزيز، إلى ذلك بقوله لبعض من أنكر عليه جمال هيئته من أصحاب الرثاثة: يا هذا هيئتي هذه تقول: الحمد لله، وهيئتك هذه تقول: أعطوني شيئاً من دنياكم. والقوم أفعالهم دائرة مع الحكمة الربانية مرادهم مرضاة ربهم. انتهى ما قاله سيدي على وفا.

وقد ورد في الحديث الصحيح عنه ، إن الله جميل يحب الجمال (٢) وفي الحديث الآخر إن الله نظيف يحب النظافة (٣) وفي السنن عن أبي الأحوص الجشمي عن أبيه قال: رآني النبي بله وعلي أطمار وفي رواية النسائي: وعلى ثوب دون فقال: (هل لك من مال؟) قلت: نعم، قال: (من أي المال؟) قلت: من كل ما آتى الله من الإبل والشاء، قال: (فكثر نعمته وكرامته عليك)(٤)، وفي رواية النسائي قال: (فإذا آتاك الله مالاً فلير أثر نعمة الله عليك وكرامته وفي حديث جابر أنه الله رأى رجلاً شعثاً قد تفرق شعره فقال: (ما كان يجد هذا ما يسكن به رأسه)(٥)، ورأى رجلاً عليه ثياب وسخة

<sup>(</sup>۱) هو علي بن عبد الله بن عبد الجبار بن يوسف ابن هرمز الشاذلي المغربي. أبو الحسن (٥٩١ ـ ٢٥٦ هـ). رأس الطائفة الشاذلية صوفي توفي في صحراء عيداب في طريقه إلى الحج. الأعلام ٤٠٥٣. الوافي بالوفيات ٢١/ ٩٢. كشف الظنون (٤٠٤ ـ ٢٦١) وهدية العارفين ١/ ٧٠٩ ـ ٧١٠ وطبقات الشعراني ٢/ ٤٠ . التاج ٧/ ٣٨٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ١٣٣٤ - ١٣٤ . وفي صحيح مسلم كتاب الايمان رقم المحديث (١٤٧). وفي المستدرك للحاكم ٢٦٠١ وفي كشف الحفاء للمجلوني ٢١٠٠. وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/ ٢٤٠ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٢/١٢٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (١٠٥٥). وفي المطالب العاليه لابن حجر (٢١٠١) وفي الدر المنثور للسيوطي ٣/٩٧. وفي الحراقي جمع الجوامع للسيوطي (٢٧٧٧). وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٢/٨٩١ وفي المغني للعراقي ٤/ ٢٩٠ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ٢/٨٩١ وفي كنز العمال (١٧١٥ ـ ١٧١٨٨ ـ ١٧١١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب الأدب باب (٤١) رقم الحديث (٢٧٩٩) وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/ ٣١٦. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٢/ ٣١١ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ٢/ ٢٢٤. وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري (١٥٤). وفي الدرر المنتثرة للسيوطي (٦٠) وفي الشفا للقاضي عياض /٦٠).

<sup>(</sup>٤) أخرجه النسائي ١٩٦/ وفي الترمذي كتاب البر والعبلة باب (٦٣) رقم الحديث (٢٠٠٦) وفي المسند للإمام أحمد بن حنيل ١٩٧٤ وفي المستدرك للحاكم ١٧٥١. وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/ ٣٠. وفي السنن الكبرى للبيهةي ١٠١٠ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٣٣٧. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٣٠ وفي التاريخ الكبير للبخاري ٤/ ٢٠. وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ٢/ ٣٠ وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ٢١ وفي مشكل الآثار للطحاوي ١٥٣/٤ وفي تفسير ابن كثير ٣/ ٢٠ وفي تفسير القرطبي ٥/ ١٥٩.

<sup>(</sup>٥) ذكره البغوي في شرح السنة ١٢/٥٠.

فقال : «ما كان يجد هذا ما يغسل به ثوبه» رواه أحمد . وفي السنن: «إن الله تعالى يحب أن يرى أثر نعمته على عبده»(١).

فهو سبحانه يحب ظهور أثر نعمته على عبده، فإنه من الجمال الذي يحبه، وذلك من شكره على نعمه، وهو جمال باطن، فيحب أن يرى على عبده الجمال الظاهر بالنه والجمال الباطن بالشكر عليها، ولأجل محبته تعالى للجمال أنزل على عباده لم ساً يجمل ظواهرهم، وتقوى تجمل بواطنهم فقال تعالى: ﴿يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباساً يواري سوآتكم وريشاً ولباس التقوى ذلك خير﴾ [الأعراف: ٢٦]. وقال في أهل الجنة: ﴿ولقاهم نضرة وسروراً، وجزاهم بما صبروا جنة وحريراً﴾ [الإنسان: ١١ و ٢١].

وهو سبحانه كما يحب الجمال في الأقوال والأفعال واللباس والهيئة، يبغض القبيح من الأقوال والأفعال والهيئة، فيبغض القبيح وأهله ويحب الجمال وأهله. ولكن ضل في هذا الموضع فريقان:

فريق قالوا: كل ما خلق الله تعالى جميل، فهو يحب كل ما خلقه، ونحن نحب جميع ما خلقه فلا نبغض منه شيئاً، قالوا: ومن رأى الكائنات منه رآها كلها جميلة، واحتجوا بقوله تعالى: ﴿الذي أحسن كل شيء خلقه﴾ [السجدة: ٧]. وهؤلاء قد عدموا الغيرة لله من قلوبهم، والبغض في الله، والمعاداة فيه، وإنكار المنكر وإقامة الحدود.

والفريق الثاني، قالوا: قد ذم الله جمال الصور، وتمام القامة والخلقة، فقال عن المنافقين: ﴿وَإِذَا رَأَيْتُهُم تَعْجِبُكُ أَجْسَامُهُم ﴾ [المنافقون: ٤]. وفي صحيح مسلم مرفوعاً «إن الله لا ينظر إلى صوركم وأموالكم وإنما ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم»(٢)، قالوا: وقد حرم الله علينا لباس الحرير والذهب، وآنية الذهب والفضة، وذلك من أعظم جمال

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب الأدب باب (٥٤) رقم الحديث (٢٨١٩) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/٢١٦. وفي المستدرك للحاكم ١٣٥/٤. وفي جمع الجوامع للسيوطي (١٨٩٩) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٥) وفي اتحاف السادة المتقين ٢/ ٣١١ وفي الدر المنثور ٣/ ٧٩. وفي التمهيد لابن عبد البر ٣/ ٢٥٤ وفي التاريخ الكبير للبخاري ٣/ ٤٢٧. وفي المغني للعراقي ٣/ ٣٢٢. وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ٤٩١. وفي كنز العمال (١٧١٧٤ ـ ١٧١٧١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب (٩) رقم الحديث (٤١٤٣) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٥٥ وفي صحيح مسلم صفحة (١٩٨٧) وفي جمع الجوامع للسيوطي (١٤٣٥ هـ ٥١٤٥) وفي اتحاف السادة المتقين ١/ ١٥٦ وفي الندر المتثور للسيوطي ٥/ ٢٣٨ و ٦/ ٢٣١. وفي مشكاة المصابيع للتبريزي (٢١٤٥) وفي حلية الأولياء لابي نعيم ١٩٨٤. وفي شرح السنة للبغوي ١٨٥١ وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن صاكر ٥/ ٣٣٠. وفي علل الحديث لابن أبي حاتم الرازي (٨٩٥) وفي تفسير القرطبي ٢٦/ ٢٦٣ ـ ٣٤٢.

الدنيا. وقال تعالى: ﴿ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به أزواجاً منهم زهرة الحياة الدنيا لنفتنهم فيه﴾ [طه: ١٣١]. وفي الحديث «البذاذة من الإيمان»(١) وقد ذم الله المسرفين، والسرف كما يكون في الطعام والشراب يكون في اللباس.

وفصل النزاع أن يقال: الجمال في الصورة واللباس والهيئة ثلاثة أنواع: منه ما يحمد، ومنه ما لا يتعلق به مدح ولا ذم.

فالمحمود منه، ما كان لله وأعان على طاعة الله، وتنفيذ أوامره، والاستجابة له، كما كان النبي على يتجمل للوفود، وهو نظير لباس آلة الحرب للقتال، ولباس الحرير في الحرب والخيلاء فيه، فإن ذلك محمود إذا تضمن إعلاء كلمة الله ونصر دينه وغيظ عدوه.

والمذموم منه: ما كان للدنيا والرياسة والفخر والخيلاء، وأن يكون هو غاية العبد وأقصى مطلبه، فإن كثيراً من الناس ليس له همة في سوى ذلك.

وأما ما لا يحمد ولا يذم فهو ما خلا عن هدين القصدين، وتجرد عن الوصفين. والمقصود من هذا الحديث أن الله تعالى يحب من عبده أن يجمل لسانه بالصدق وقلبه بالإخلاص والمحبة والإنابة، وجوارحه بالطاعة، وبدنه بإظهار نعمه عليه في لباسه وتطهيره له من الأنجاس والأحداث والشعور المكروهة، والختان وتقليم الأظافر وغير ذلك مما وردت به السنة، والله أعلم.

وعن جابر بن سمرة قال: رأيت النبي ﷺ في ليلة مقمرة أضحيان، فجعلت أنظر إليه ﷺ وإلى القمر، وعليه حلة حمراء، فإذا هو أحسن عندي من القمر<sup>(۲)</sup>. رواه الدارمي والترمذي. وعن عون بن أبي جحيفة عن أبيه قال: رأيت النبي ﷺ وعليه حلة حمراء كأنني أنظر إلى بريق ساقيه. قال سفيان: أراه حبرة. وعن البراء بن عازب قال: ما رأيت أحداً من الناس أحسن في حلة حمراء من رسول الله ﷺ. رواهما الترمذي.

وفي البخاري ومسلم: رأيته في حلة حمراء لم أر شيئاً قط أحسن منه. وفي رواية لأبي داود ما رأيت من ذي لمة في حلة حمراء أحسن من رسول الله الله الله وقوله: من

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه في كتاب الزهد باب (٥) رقم الحديث (٤١١٨) وفي المستدرك للحاكم ٩/١. وفي المعجم الكبير للطبراني ١/٢٤٦ وفي جمع الجوامع للسيوطي (١٠٢٨٦) وفي التمهيد لابن عبد البر ٣/ ٢٠٥٠. وفي التاريخ الكبير للبخاري ٣/٠٠. وفي اتحاف السادة المتقين ٢/ ٣١٠. وفي المغني للعراقي ٣/ ٣٤٥. وفي مشكل الآثار للطحاوي ١/ ٤٨٧. وفي كنز العمال (٥٦١٩ ـ ٥٦٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في المقدمة رقم المحديث (١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الترجل باب (٩) رقم الحديث (٤١٨٣) وفي الترمذي في كتاب المناقب=

ذي لمة: .. بكسر اللام ـ أي شعر الرأس، دون الجمة، سميت بللك لأنها ألمت بالمنكبين، فإذا زادت فهي الجمة.

وفي النسائي: ما رأيت رجلاً أحسن في حلة حمراء من رسول الله ﷺ. قال هـ القاموس: الحلة ـ بالضم ـ إزار ورداء، برد أو غيره، ولا تكون حلة إلا من نرببر و ثوب له بطانة.

قال ابن القيم: وغلط من ظن أنها كانت حمراء بحتاً، ولا يخالطها غيرها، وإنما الحلة الحمراء بردان يمانيان منسوجان بخطوط حمز مع الأسود، كسائر البرود اليمانية، وهي معروفة بهذا الاسم باعتبار ما فيها من الخطوط، وإلا فالأحمر البحت ينهى عنه أشد النهي، وفي صحيح البخاري: (أنه على نهي عن المياثر الحمر)(١) وفي صحيح مسلم عن ابن عمر قال: (رأى النبي على ثوبين معصفرين فقال: وإن هذا لباس الكفار فلا ابن عمر قال: ورأى النبي على ثوبين معصفرين قال: وفي جواز لبس الأحمر من تلبسهماه(٢) ومعلوم أن ذلك إنما يصبغ صباغاً أحمر. قال: وفي جواز لبس الأحمر من الثياب والجوخ وغيرهما نظر، وأما كراهته فشديدة، فكيف يظن بالنبي الله أنه لبس الأحمر القاني، كلا لقد أعاذه الله منه، وإنما وقعت الشبهة من لفظ الحلة الحمراء والله أعلم. انتهى.

وقال النووي: اختلف العلماء في الثياب المعصفرة، وهي المصبوغة بعصفر فأباحها جميع العلماء من الصحابة والتابعين ومن بعدهم، وبه قال الإمام الشافعي وأبو حنيفة ومالك، ولكنه قال: غيرها أفضل منها. وفي رواية عنه أنه أجاز لبسها في البيوت وأفنية الدور وكرهه في المحافل والأسواق وغيرها.

وقال جماعة من العلماء: هو مكروه كراهة تنزيه، وحملوا النهي على هذا، لأنه ثبت أنه بن الله الله الله الله الله على المحرم بالحج أو العمرة. وحمل بعضهم النهى على المحرم بالحج أو العمرة.

وقد أتقن البيهقي المسألة في «معرفة السنن» فقال: نهى الشافعي الرجل عن

<sup>-</sup> باب (٨) رقم الحديث (٣٦٣٥) وفي صحيح مسلم كتاب الفضائل باب في (صفة النبي 鐵). وفي سنن النسائي ٨/ ١٨٣.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٣٦) رقم الحديث (٥٨٤٩).

<sup>(</sup>۲) أخرجه النسائي ۲۰۳/۸ وفي صحيح مسلم كتاب اللباس رقم الحديث (۲۷ ـ ۲۸) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۲۰۲/۱۹ ـ ۱۹۳ ـ ۲۰۷. وفي السنن الكبرى للبيهقي ۲۰/۵ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۳۲۷) وفي المستدرك للحاكم ۱۹۰/۶ وفي تلخيص الحبير لابن حجر ۲۰/۷.

المزعفر، وأباح له المعصفر، قال الشافعي: وإنما رخصت في المعصفر لأني لم أجد أحداً يحكي عنه به النهي عنه، إلا ما قال علي رضي الله عنه أنه به نهاني ولا أقول نهاكم. قال البيهقي: وقد جاءت أحاديث تدل على أن النهي على العموم، ثم ذكر حديث مسلم «أن هذه من لباس الكفار» وأحاديث غيرها، ثم قال: ولو بلغت هذه الأحاديث الشافعي لقال بها إن شاء الله تعالى، ثم ذكر بإسناده ما صح عن الشافعي أنه قال: إذا صح الحديث بخلاف قولي فاعملوا بالحديث ودعوا قولي. وفي رواية: مذهبي.

قال البيهةي: قال الشافعي: وأنهى الرجل الحلال بكل حال أن يتزعفر وآمره إذا تزعفر أن يغسله، قال البيهةي: فتبع السنة في المزعفر فمتابعتها في المعصفر أولى به، انتهى.

ورأيت في فتاوى شيخنا العلامة قاسم أحد أئمة الحنفية ومحققيها كراهته للتحريم مع صحة الصلاة فيه، واستدل له بما ذكرته، وبما في حديث طاووس عند الحاكم وقال على شرطهما عن ابن عمرو بن العاص قال: دخلت على النبي ﷺ وعلي ثوب معصفر، قال: «من أبن لك هذا؟) قال: صنعته لي أهلي فقال ﷺ: «احرقه) (١) انتهى.

وعن جابر بن عبد الله قال: كان رسول الله على يلبس برده الأحمر في العيدين والجمعة، وعن يحيى بن عبد الله بن مالك قال: كان رسول الله على يصبغ ثيابه بالزعفران قميصه ورداءه وعمامته. رواهما الدمياطي. وهو عند أبي داود بلفظ: يصبغ بالورس والزعفران ثيابه حتى عمامته، وكذا رواه من حديث زيد بن أسلم وأم سلمة وابن عمر، لكن يعارضه ما في الصحيح أنه على عن التزعفر والله أعلم.

وأما صفة إزاره ﷺ، فعن أبي بردة بن أبي موسى الأشعري قال: أخرجت إلينا عائشة كساء وإزاراً غليظاً فقالت: قبض رسول الله ﷺ في هذين (٢)، رواه البخاري، وفي رواية: رواية: إزاراً غليظاً مما يصنع باليمن، وكساء من هذه التي تدعونها الملبدة، وفي رواية: كساء ملبداً. قال ابن الأثير: أي مرقعاً، يقال: لبدت القميص ألبده، ولبدته، ويقال للخرقة التي يرقع بها صدر القميص. اللبدة: وقيل الملبد: الذي ثخن وسطه وصفق حتى صار يشبه اللبد.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب اللباس باب (١٧) رقم الحديث (٢٧٠٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (١٩) رقم الحديث (٥٨١٨) وفي صحيح مسلم كتاب اللباس والزينة باب (٦) رقم الحديث (٣٤) وفي فتح الباري ٦/ ٢١٢ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٧/ ٢٧٥ وفي مشكاة المصايح للتبريزي (٣٠٦).

وقال النووي: والصواب الذي رواه الجمهور، وضبطه المتقنون: بالحاء المهملة، أي عليه صور رحال الإبل، ولا بأس بهذه الصورة، وإنما يحرم تصوير الحيوان. وقال الخطابى، المرحل، الذي فيه خطوط والله أعلم.

وعن عروة: أن طول رداء النبي 義 أربعة أذرع وعرضه ذراعان وشبر وعن عروة أيضاً: أن ثوب رسول الله 我 الذي كان يخرج فيه إلى الوفد رداء أخضر في طول أربعة أذرع وعرضه ذراعان وشبر. وعن معن بن عيسى قال حدثنا محمد بن هلال قال: رأيت على هشام بن عبد الملك برد النبي 教 من حبرة له حاشيتان. وعن ابن عمر قال: دخلت على رسول الله 教 وعليه إزار يتقعقع. وعن يزيد بن أبي حبيب أنه 教 كان يرخي الإزار بين يديه ويرفعه من ورائه. وعن ابن عباس قال: رأيت رسول الله م يأتزر تحت سرته وتبدو سرته، ورأيت عمر يأتزر فوق سرته، رواها كلها الدمياطي.

(فصل) وعن أسماء بنت أبي بكر، أنها أخرجت جبة طيالسة كسروانية، لها لبنة ديباج، وفرجاها مكفوفان بالديباج، وقالت: هذه جبة رسول الله هج، كانت عند عائشة، فلما قبضت قبضتها، وكان النبي هج يلبسها فنحن نغسلها للمرضى نستشفي بها(١). رواه مسلم، وقوله: جبة طيالسة: بإضافة جبة إلى طيالسة. وكسروانية: بكسر الكاف وفتحها، والسين ساكنة والراء مفتوحة، نسبة إلى كسرى ملك الفرس، ولبنة: بكسر اللام وإسكان الباء، رقعة في جبب القميص.

وفيه: جواز لبس ما له فرجان وأنه لا كراهة فيه، وأن المراد بالنهي عن الحرير المتمحض منه، أو ما أكثره منه، وأنه ليس المراد تحريم كل جزء منه، بخلاف الخمر والذهب فإنه يحرم كل جزء منهما، قاله النووي.

(لطيفة) قيل: لما كان رسول الله ﷺ لا يبدو منه إلا طيب، كان آية ذلك في بدنه

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب اللباس رقم الحديث (١٠) وفي سنن أبي داود في كتاب اللباس باب (٩) رقم الحديث (٤٠٥٤) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٦٤٧/٣٤٢ ـ ٣٥٣.

الشريف أنه لا يتسخ له ثوب، فما اتسخ له ثوب قط، وقال ابن سبع في «الشفاء» والسبتي في «أعذب الموارد وأطيب الموالد»: لم يكن القمل يؤذيه تعظيماً له وتكريماً لله كن يشكل عليه ما رواه أحمد والترمذي في الشمائل عن عائشة رضي الله عنها: كان رسول الله يلي يفلي ثوبه ويحلب شاته، ومن لازم التفلي وجود شيء يؤذي في الجملة، إما قملاً أو برغوثاً أو نحو ذلك. ويمكن أن يجاب: بأن التفلي لاستقدار وجود ما علق بثوبه الشريف من غيره، ولو لم يحصل منه أذى في حقه هي، وهذا فيه بحث، لأن أذى القمل هو غداؤه من البدن على ما أجرى الله العادة، وإذا امتنع الغذاء لا يعيش الحيوان عادة. ونقل الفخر الرازي: أن الذباب لا يقع على ثيابه قط، وأنه لا يمتص دمه البعوض.

وأما الطيلسان \_ وهو بفتح اللام، واحدة الطيالسة، والهاء في الجمع للعجمة لأنه فارسي معرب، وهو الساج أيضاً، وقال ابن خالويه في شرح «الفصيح» يقال للطيلسان الأخضر: الساج، وفي «المجمل» لابن فارس: الطاق الطيلسان \_ فقال ابن القيم: لم ينقل عنه أنه لبسه، ولا أحد من أصحابه، بل ثبت في صحيح مسلم من حديث النواس بن سمعان عن النبي أنه ذكر الدجال فقال: «يخرج معه سبعون ألفاً من يهود أصبهان عليهم الطيالسة فقال: ما أشبههم بيهود خيبر.

قال: ومن هاهنا كرهه جماعة من السلف والخلف، لما روى أبو داود والحاكم في المستدرك أنه قال: «من تشبه بقوم فهو منهم» (٢) وفي الترمذي: «ليس منا من تشبه بغيرنا» (٣) وأما ما جاء في حديث الهجرة أنه على جاء إلى أبي بكر رضي الله عنه متقنعاً بالهاجرة، فإنما فعله على تلك الساعة ليختفي بذلك للحاجة، ولم يكن عادته التقنع. وقد ذكر أنس عنه على أنه كان يكثر القناع. وهذا إنما كان يفعله للحاجة من الحر ونحوه. قال

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفتن رقم الحديث (١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب اللباس باب (٥) رقم الحديث (٢٠١١) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٥٠ ـ ٩٢ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٣٣٢ وفي اللور المنترة للسيوطي (١٤٨) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٠/ ٢٧١ وفي نصب الراية للزيلعي ٤/ ٣٤٧ وفي اتحاف السادة المتقين للزييدي ٢/ ١٢٨ وفي مشكل الآثار للطحاوي ١/٨٨ وفي تغليق التعليق لابن حجر العسقلاني (٩٥٥ ـ ٤٥٦) وفي التمهيد لابن عبد البر ٦/ ٨٠ وفي المغني للعراقي ١/٧٠ وفي كنز العمال (٩٥٠). وفي فتح الباري ١/ ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب الإستئذان باب (٧) رقم الحديث (٢٦٩٦) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٨٣. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٢/ ٢٧٩ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٦٤٦٩) وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ٢/ ٢٣٤. وفي فتح الباري ٢/ ٣٣٧ وفي كنز العمال (٢٥٣٣٣).

شيخ الإسلام الولي بن العراقي في شرح تقريب الأسانيد: التقنع معروف وهو تغطية الرأس بطرف العمامة أو برداء أو نحو ذلك. انتهى. وقال ابن الحاج في «المدخل»: وأما قناع الرجل فهو أن يغطي رأسه بردائه ويرد طرفه على أحد كتفيه. انتهى.

وأما قول ابن القيم: إنه ﷺ إنما فعل ذلك للحاجة، فيرد عليه حديث سهل بن سعد أنه ﷺ كان يكثر القناع. رواه البيهقي في الشعب والترمذي. وللبيهقي في الشعب أيضاً وابن سعد في طبقاته من حديث أنس بلفظ: يكثر التقنع، فهذا وما أشبهه يرد قول ابن القيم: أنه لم ينقل عنه أنه ﷺ لبسه.

وأما قوله: ولا أحد من أصحابه، فيرده ما أخرجه الحاكم في المستدرك، بسند على شرط الشيخين عن مرة بن كعب قال: سمعت رسول الله في يذكر فتنة فقربها، فمر رجل مقنع في ثوب، فقال: فهذا يومئد على الهدى، فقمت فإذا هو عثمان بن عفان رضي الله عنه (۱). وأخرج سعيد بن منصور في سننه عن أبي العلاء قال: رأيت الحسن بسن علي يصلي وهو مقنع رأسه، وأخرج ابن سعد عن سليمان بن المغيرة قال: رأيت الحسن بلبس الطيالسة، وأخرج عن عمارة بن زاذان قال: رأيت على الحسن طيلساناً أندقياً.

وأما ما ذكره ابن القيم من قصة اليهود، فقال الحافظ ابن حجر: إنما يصلح الاستدلال به في الوقت الذي تكون الطيالسة من شعارهم، وقد ارتفع ذلك في هذه الأزمنة فصار ذلك داخلاً في عموم المباح، وقد ذكره ابن عبد السلام في أمثلة البدعة المباحة. وقد يصير من شعار قوم فيكون تركه من الإخلال بالمروءة. وقيل: إنما أنكر أنس ألوان الطيالسة لأنها كانت صفراء. والله أعلم.

وأما الخاتم<sup>(۲)</sup> ففي الصحيحين عن ابن عمر أن رسول الله ﷺ اتخذ خاتماً من ورق، فكان في يده، ثم كان في يد أبي بكر، ثم كان في يد عمر، ثم كان في يد عثمان حتى وقع في بثر أريس<sup>(۲)</sup>. وفيهما أيضاً عن أنس بن مالك أن النبي ﷺ لبس خاتم فضة

<sup>(</sup>۱) آخرجه الترمذي في كتاب المناقب باب (۱۸) رقم الحديث (۲۷۰٤) وفي ابن ماجه في المقدمة باب (۱) رقم الحديث (۱۱) رقم الحديث (۱۱۱) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۲۴/۶۴. وفي المعجم الكبير للطبراني ۲۹/۲۱۱. وفي المستدرك للحاكم ۲۳۳٤. وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ۲۱۱۹. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۲۰۲۷) وفي البداية والنهاية لابن كثير ۷/۲۲۰ ـ ۲۲۲.

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد ١/ ٣٦٤. والبداية والنهاية ٦/٦.

فيه فص حبشي، وكان يجعل فصه مما يلي كفه. وأخرج أحمد والنسائي والترمذي والبزار في مسنده عن بريدة أن النبي ﷺ رأى في يد رجل خاتماً من حديد، فقالى: «مالي أجد منك ربح الأصنام»، ثم قال له: «اتخذه من فضة ولا تزد على مثقال»(١).

وقد اختلف العلماء في لبسه في الجملة، فأباحه كثير من أهل العلم من غير كراهة، ومنهم من كرهه إذا قصد به الزينة، ومنهم من كرهه إلا لذي سلطان، لحديث أبي داود والنسائي عن أبي ريحانة أن النبي ﷺ نهى عن لبس الخاتم إلا لذي سلطان. ولأنه ﷺ إنما اتخله لحاجة ختم الكتب التي يبعثها إلى الملوك، كما في حديث أنس أنه كتب إلى كسرى وقيصر والنجاشي فقيل له إنهم لا يقبلون كتاباً إلا بختم فصاغ خاتماً ونقش فيه: محمد رسول الله، وإنما لبسه أبو بكر رضي الله عنه لأجل ولايته، فإنه كان يحتاج إليه وكذلك عمر وعثمان.

وحكى ابن عبد البر عن طائفة من العلماء كراهة لبسه مطلقاً، احتجاجاً بحديث أنس أنه غلج نبله ولم يلبسه. وفي الشمائل للترمذي عن ابن عمر أنه الله التخل خاتماً من فضة فكان يختم به ولا يلبسه. وفي الصحيحين من حديث أنس أنه رأى في يده خاتماً من ورق يوماً واحداً، ثم إن الناس اصطنعوا الخواتيم من ورق ولبسوها، فطرح رسول الله علم خاتمه فطرح الناس خواتيمهم.

والصواب: القول الأول، فإن لبس النبي المخاتم إنما كان في الأصل لأجل المصلحة لختم الكتب التي يرسلها إلى الملوك، ثم استدام لبسه ولبسه أصحابه معه، ولم ينكره عليهم، بل أقرهم عليه، فدل ذلك على الإباحة المجردة. وأما حديث النهي عن الخاتم إلا لذي سلطان فقال ابن رجب: ذكر بعض أصحابنا أن أحمد ضعفه. وأما ما جاء في حديث الزهري عن أنس أنه الله لبسه يوماً واحداً ثم ألقاه. فقد أجيب عنه بثلاثة أجوبة:

أحدها: أنه وهم من الزهري، وسهو جرى على لسانه لفظ الورق، وإنما الذي لبسه يوماً واحداً ثم ألقاه كان من ذهب، كما ثبت ذلك من غير وجه في حديث ابن عور وأنس أيضاً.

الثاني: أن الخاتم الذي رمى به ﷺ لم يكن كله فضة، وإنما كان حديداً عليه فضة،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب اللباس باب (٤٣) رقم الحديث (١٧٨٥) وفي سنن أبي داود كتاب الخاتم باب (٤) رقم الحديث (٢٧٣) وفي النسائي ٨/ ١٧٢. وفي فتح الباري ٢٩٦/١٠ وفي شرح السنة للبغوي ١٩١/١٩ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٩٦) وفي نصب ألراية للزيلمي ٤/ ٢٣٤. وفي موارد الظمآن للهيثمي (١٤٦٧) وفي كنز العمال (١٧٢٩٣).

وروى أبو داود عن معيقيب الصحابي \_ وكان على خاتم النبي ﷺ \_ قال: كان خاتم النبي ﷺ من حديد ملوي عليه فضة. فلعل هذا هو الذي لبسه يوماً واحداً ثم طرحه، ولعله هو الذي كان يختم به ولا يلبسه.

الثالث: إن طرحه إنما كان لئلا يظن أنه سنة مسنونة، فإنهم اتخذوا الخواتيم لما رأوه قد لبسه فتبين بطرحه أنه ليس بمشروع ولا سنة.

ثم إن الخاتم قد يكون تارة من ذهب، وتارة من فضة، وتارة يكون من حديد، وتارة من صفر أو رصاص أو نحوها، وتارة من عقيق:

● فأما الذهب ففي الصحيحين عن البراء بن عازب قال: (نهانا رسول الله 難عن خاتم الذهب وآنية الفضة)(١). وفيهما عن أبي هريرة عنه 難: (أنه نهى عن خاتم الذهب)، وفيهما أيضاً عن ابن عمر أنه 難 اتخذ خاتماً من ذهب فجعله في يمينه وجعل فصه مما يلي باطن كفه، فاتخذ الناس خواتيم الذهب. قال: فصعد رسول الله 難 المنبر فألقاه ونهى عن التختم بالذهب(٢).

وهو مذهب الأئمة الأربعة: مالك والشافعي وأبي حنيفة وأحمد وأكثر العلماء.

ورخصت فيه طائفة منهم إسحاق بن راهويه وقال: مات خمسة من أصحابه على خواتيمهم من ذهب. قال مصعب بن سعد: رأيت على طلحة وسعد وصهيب خواتيم من ذهب. وعن حمزة بن أبي أسيد والزبير بن المندر بن أبي أسيد أنهما نزعا من يد أبي أسيد خاتماً من ذهب حين مات، وكان بدرياً، رواهما البخاري في تاريخه. وروى النسائي عن سعيد بن المسيب قال: قال عثمان لصهيب ما لي أرى عليك خاتم الذهب فقال: قد رآه من هو خير منك فلم يعبه، قال: من هو؟ قال: رسول الله .

● وأما خاتم الفضة، فأباحه كثير من العلماء، ولبسه ﷺ وجماعة من أصحابه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب النكاح باب (۷۲) رقم الحديث (۵۱۷۵) وفي الترمذي كتاب الأدب باب (٤٥) رقم الحديث (٢٠ ـ ٢٩ ـ ٣١ ـ ٣٠) وفي صحيح مسلم كتاب اللباس رقم الحديث (٢ ـ ٢٩ ـ ٣١ ـ ٣٠) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٤٨٤/٤ و ٥/٣٨٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتباب الجنائز باب (٢) رقم الحديث (١٢٣٩ ـ ٥٤٥ ـ ٥١٠٥ ـ ٥٦٠٥ ـ ٥٦٠٥ . ٥٠٥٠ م ٥٦٥ ـ ٥٦٥ وفي صحيح مسلم كتاب اللباس رقم الحديث (٢٠٩ ) وفي النسائي ٨/ ١٦٥ وفي المسند وفي الترمذي كتاب الأدب باب (٤٠) رقم الحديث للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٨١ و ٢/ ٨٢٤ . وفي ابن ماجه كتاب اللباس باب (٤٠) رقم الحديث (٢٤٢ ـ ٤٦٤٣). وفي السنن الكبرى للبيهةي ٢/ ٢٤٢ . وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢/ ٢٤٢ .

قال الرافعي: يجوز للرجل التختم بالفضة، وكذا قال النووي في الروضة وغيرها، وكتب أصحابنا طافحة بجوازه. وروى أبو داود وصححه ابن حبان، من حديث بريدة بن الحصيب أن النبي على قال للابس خاتم الحديد: «ما لي أرى عليك حلية أهل النار»، فطرحه وقال: يار سول الله، من أي شيء أتخذه؟ قال: «من «ورق ولا تتمه مثقالاً». وأخرجه أيضاً النسائي والترمذي وقال: غريب. وأخرجه أحمد وأبو يعلى في مسنديهما والضياء في المختارة مما ليس في الصحيحين ورجاله رجال الصحيحين إلا عبد الله بن مسلم المعروف بأبي طيبة، وهو محدث مشهور، وتصحيح ابن حبان لحديثه دال على قبوله، فأقل أحواله أن يكون من درجة الحسن.

والأصل في النهي كونه للتحريم، ولأن الأصل في استعمال الفضة للرجال التحريم إلا ما رخص فيه، فإذا حد فيه حد وجب الرقوف عنده، وبقي ما عداه على الأصل. وقد قال ابن الرفعة في باب ما يكره لبسه من «الكفاية»: وينبغي أن ينقص وزنه عن مثقال. لأن رسول الله في رأى رجلاً، وساق الحديث. وقوله ينبغي، يصلح للوجوب وغيره، وحمله عليه أولى، لأنه ساق الحديث مساق الاحتجاج لهذا الحكم، فلا يصرف النهي عن حقيقته إلا بصارف.

وظاهر صنيع ابن الملقن في شرح منهاج النووي يقتضيه، فإنه قال في زكاة النقد: فرع في أبي داود وصحيح ابن حبان من حديث بريدة أنه على قال لذلك الرجل. فلكر الحديث فساقه سوق الفروع التي لا خلاف فيها بين الأصحاب، وظاهر ذلك تحريم المثقال.

وفي «القوت» للأذرعي<sup>(۱)</sup>: لم يتعرض أصحابنا لمقدار الخاتم ولعلهم اكتفوا بالعرف، فما خرج عنه كان إسرافاً كما قالوا في الخلخال للمرأة ونحوه، والصواب الضبط بما نص عليه في الحديث وليس في كلامهم ما يخالفه، هذا لفظه. وهو يشير إلى هذا الحديث.

وكذا مشى عليه ابن العماد في التعقيبات وعبارته: وإذا جاز لبس الخاتم فشرطه أن لا يبلغ به مثقالاً للحديث. انتهى. لكن قال الحافظ العراقي في شرح الترمذي: إن النهي في قوله: «ولا تتمه مثقالاً» محمول على التنزيه، فيكره أن يبلغ به وزن مثقال. قال: وفي رواية لأبي داود، في رواية صاحب المعالم: «ولا تتمه مثقالاً ولا قيمة مثقال» وليست

<sup>(</sup>۱) هو أحمد بن حمدان بن أحمد بن عبد الواحد أبو العباس شهاب الدين الأذرعي. (۲۰۸ ــ ۷۸۳ هـ). فقيه شافعي. توفي في حلب. الأعلام ۱۱۹/۱. والدرر الكامنة ۱۲۰/۱ رقم الترجمة (۳۰٤). كشف الظنون ۱۳۲۱/۲. هدية العارفين ۱/۱۱۰ الفهرس التمهيدي (۲۳۱).

هذه الزيادة في رواية اللؤلؤي. ومعنى هذه الزيادة أنه ربما وصل الخاتم بالنفاسة في صنعته إلى أن يكون قيمة مثقال فهو داخل في النهي أيضاً. انتهى. وقد أفتى العلامة السراج العبادي بأنه يجوز أن يبلغ به مثقالاً وأن ما زاد عليه حرام.

• وأما خاتم الحديد، فأخرج أبو داود في الخاتم من سننه، والبيهقي في شعب الإيمان والأدب وغيرهما من تصانيفه من طريقه، والنسائي في الزينة من سننه، وابن حبان في صحيحه: أن رجلاً جاء إلى النبي الله وعليه خاتم من شبه \_ وهو بفتح المعجمة والموحدة، وبإسكانها وكسر المعجمة، نوع من النحاس كانت الأصنام تتخذ منه، وسمي بذلك لشبهه بالذهب لوناً \_ فقال: (ما لي أجد منك ربح الأصنام)، فطرحه ثم جاء وعليه خاتم من حديد، فقال: (ما لي أرى عليك حلية أهل النار فطرحه) وأخرجه الترمذي لكنه قال: من صفر بدل من شبه، وهما بمعنى. قال النووي في شرح المهذب: قال صاحب الإبانة: يكره الخاتم من حديد أو نحاس أو رصاص لحديث بريدة.

وقال صاحب التتمة: لا يكره الخاتم من حديد أو رصاص لحديث الصحيحين: أن رسول الله على قال للذي خطب الواهبة نفسها : «اطلب ولو خاتماً من حديد» قال: ولو كان فيه كراهة لم يأذن فيه.

وفي سنن أبي داود بإسناد جيد عن معيقيب الصحابي: كان خاتمه على من حديد ملوي عليه فضة. والمختار: أنه لا يكره لهذين الحديثين. وقال في شرح مسلم في الكلام على حديث المرأة الواهبة نفسها: وفي هذا الحديث جواز اتخاذ خاتم الحديد، وفيه خلاف للسلف حكاه القاضي، ولأصحابنا في كراهته وجهان أصحهما لا يكره لأن الحديث في النهي عنه ضعيف. انتهى. ولعل تضعيف النووي للحديث إنما هو بالنسبة إلى مقاومة حديث سهل بن سعد في الصحيحين وغيرهما في قصة الواهبة نفسها لا مطلقاً، كيف وله في ذلك شواهد عدة، إن لم ترقه إلى درجة الصحة لم تدعه ينزل عن درجة الحسن.

• وأما خاتم العقيق: فعن أنس أن رسول الله على قال: «تختموا بالعقيق، واليمين أحق بالزينة» (١) وفي سنده مجهول، وروي بلفظ تختموا بالعقيق فإنه ينفي الفقر. وروى يعقوب بن إبراهيم عن عائشة مرفوعاً: «تختموا بالعقيق فإنه مبارك» (٢) ويعقوب متروك.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن عراق في تنزيه الشريعة ١/٣٥٦. وفي الفوائد المجموعة للشوكاني (١٩٤) وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ٢/٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١/٣٥٦\_ ٣٥٧. وفي اللَّاليء المصنوعة للسيوطي ١٤٦/٢. وفي ١

وروى أبو بكر بن شعيب عن فاطمة رضي الله عنها مرفوعاً: «من تختم بالعقيق لم يزل يرى خيراً»(١) وهذا أيضاً لا يثبت.

وكذا ورد فيه أحاديث غير هذه، وكلها كما قال الحافظ ابن رجب لا تثبت، وقال العقيلي: لا يصح في التختم بالعقيق عن النبي شيء. وروى ابن فنجويه في كتاب الخواتيم له بإسناد ضعيف عن علي مرفوعاً: «من تختم بالياقوت الأصفر منع الطاعون (٢٠)، وإسناده ضعيف.

وأما فص خاتمه 囊، فروى أنس أن النبي 難 اتخذ خاتماً من فضة، فصه منه. أخرجه البخاري وغيره. وفي صحيح مسلم أن خاتمه 難 كان فصه حبشياً. قال النووي: قال العلماء: يعني حجراً حبشياً، أي فصاً من جزع أو عقيق، فإن معدنهما بالحبشة واليمن. انتهى، فإن صح أنهم كانوا يعنون بالحبشي العقيق فيكون له خاتمان: أحدهما فصه عقيق، والآخر فصه فضة، وفي شرح مسلم للنووي حكاية أنه 難كان له في وقت خاتم فصه منه، قال: وفي حديث آخر فصه من عقيق، انتهى. لكن لم يرو عنه 難 أنه لبسه خاتماً كله عقيقاً.

وأما نقش خاتمه ﷺ، ففي صحيح مسلم (عن أنس أن النبي ﷺ صنع خاتماً من ورق نقش فيه: محمد رسول الله. وقال للناس: «إني اتخذت خاتماً من فضة ونقشت فيه: محمد رسول الله، فلا ينقش أحد على نقشه»(٣).

قال الترمذي: معنى قوله: «لا تنقشوا عليه» نهي أن ينقش أحد على خاتمه: محمد رسول الله. وفي رواية للنسائي: (اتخذ خاتماً من ورق فصه حبشي، ونقش فيه: محمد رسول الله). وفي رواية البخاري والترمذي (وكان نقش الخاتم ثلاثة أسطر: محمد سطر، ورسول سطر، والله سطر).

قال في فتح الباري: ظاهره أنه لم يكن فيه زيادة على ذلك، وأنه كان على هذا

<sup>=</sup> تذكرة الموضوحات للفتني (١٥٨ ـ ١٥٩). وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ٢٧٥ وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢٥١/ ٢٥١. وفي الأسرار المرفوعة لعلي القاري (١٥٨ ـ ٤٨٧) وفي الفوائد المجموعة للشوكاني (١٩٤). وفي كنز العمال (١٧٢٨).

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء آ/٣٥٦. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٥٤. وفي تنزيه الشريعة لابن عراق ٢/ ٢٧٠ ـ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) ذكره المتقى الهندى في كنز العمال (١٧٩٨).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتّاب اللباس باب (٥٤) رقم الحديث (٥٨٧٧) وفي صحيح مسلم رقم الحديث (٢٥٦) ( وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢٩٠ وفي سنن ابن ماجه كتاب اللباس باب (٣٩) رقم الحديث (٢١٩). وفي السنن الكبرى للبيهةي رقم الحديث (٢١٩). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٨٣) وفي كنز العمال (١٢٧٩).

الترتيب، لكن لم تكن كتابته على الترتيب العادي، فإن ضرورة الاحتياج إلى أن يختم به تقتضي أن تكون الأحرف المنقوشة مقلوبة ليخرج الختم مستوياً، وأما قول بعض الشيوخ أن كتابته كانت من فوق يعني الجلالة أعلى الأسطر الثلاثة، ومحمد أسفلها، فلم أر التصريح بذلك في شيء من الأحاديث، بل رواية الاسماعيلي يخالف ظاهرها ذلك، فإنه قال: محمد سطر، والسطر الثاني رسول، والسطر الثالث: الله.

وعن ابن عمر أنه على كان يلبس خاتمه في يمينه، فلما قبض صار في يد أبي بكر في يمينه، فلما قبض صار في يد عمر في يمينه، ثم صار في يد عثمان في يمينه، ثم ذهب يوم الدار عليه: «لا إله إلا الله». رواه بركة بن محمد الحلبي، كما حكاه ابن رجب في كتاب الخواتيم، ثم قال: وهي رواية ساقطة جداً، فإن بركة مذكور بالكذب، وفي لفظه ما يدل على بطلانه، وهو قوله: ذهب يوم الدار عليه: لا إله إلا الله، فإنه إنما سقط في بئر أريس قبل يوم الدار، وقد عاش عثمان بعده مدة واتخذ له خاتماً عوضه، وإنما كان نقشه، محمد رسول الله لا كلمة الإخلاص. انتهى.

تنبيه: قال شيخ الإسلام الشرف المناوي<sup>(۱)</sup>: وتحصل السنة بلبس الخاتم مطلقاً، ولو مستعاراً أو مستأجراً، لكن الأوفق للسنة لبسه بالملك، والاستدامة على ذلك، ويجوز تعداد الخواتيم اتخاذاً، وأما الاستعمال فمفهوم كلام الرافعي عدم الجواز، وبه صرح المحب الطبري فقال: المتجه أنه لا يجوز للرجل أن يلبس خاتمين من فضة في يديه أو في إحداهما، لأن استعمال الفضة حرام إلا ما وردت به الرخصة، ولم ترد إلا في خاتم واحد، لكن ذكر الخوارزمي في الكافي أنه لا يجوز له أن يلبس زوجاً في يد وفرادى في الأخرى، فإن لبس في كل واحدة زوجاً فقال الصيدلاني في الفتاوى لا يجوز. وقال الدارمي في الاستذكار يكره للرجل لبس فوق خاتمين، فاقتصاره على الكراهة يدل على عدم الحرمة، وإذا تقرر ذلك فالمسألة ذات خلاف، والذي يظهر كلام المحب الطبري، فإن تسامحنا اعتمدنا على ما أفتى به الصيدلاني. انتهى.

ويجوز التختم في اليمين واليسار، واختلف الناس في أفضلهما، فقيل: اليسار، وهو نص الإمام أحمد، في رواية صالح قال: التختم في اليسار أحب إلي، وهو مدهب الإمام مالك، ويروى أنه كان يلبسه في يساره، وكذلك الإمام الشافعي. وفي صحيح

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن محمد بن محمد بن محمد بن أحمد. أبو زكريا شرف الدين بن سعد الدين الحدادي المناوي. (۷۹۸ هـ) فقيه شافعي. توفي في القاهرة. الأعلام ١٦٧/٨. شلرات اللهب ٧/ ٣١٢. الضوء اللامع ١/ ٣٥٤ رقم الترجمة (٣٣٠). كشف الظنون (١٦٣٥). حسن المعاضرة ١/ ٣٠٣.

مسلم عن أنس قال: (كان خاتم النبي ﷺ في هذه وأشار إلى الخنصر في يده اليسرى). وفي سنن أبي داود (عن ابن عمر أنه كان ﷺ يتختم في يساره) وروى إسماعيل بن مسلم عن السليطي قال: أتيت النبي ﷺ في ليلة قمراء ، وكأني أنظر إلى عكن بطنه ، وكأنها القباطي وإلى وبيص خاتمه في يساره. وإسماعيل هذا قال البخاري: تركه ابن المبارك، وربما روى عنه. وقد ذكر بعض الحفاظ ـ كما أفاده الحافظ ابن رجب ـ أن التختم في اليسار مروي عن عامة الصحابة والتابعين.

ورجحت طائفة التختم في اليمين، وهو قول ابن عباس، وعبد الله بن جعفر، وروى حماد بن سلمة قال: رأيت ابن أبي رافع يتختم في يمينه فسألته عن ذلك فقال: رأيت عبد الله بن جعفر يتختم في يمينه، وقال: كان على يتختم في يمينه (۱)، رواه أحمد والنسائي وابن ماجه والترمذي وقال: قال محمد ـ يعني البخاري ـ هذا أصح شيء روي عن النبي على هذا الباب.

وفي الشمائل للترمذي عن جابر أنه كلك كان يتختم في يمينه. وهذا فيه ضعف، لحال عبد الله بن ميمون. ويروى من حديث عباد بن صهيب عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جابر بن عبد الله قال: قبض رسول الله على والخاتم في يمينه، وعباد بن صهيب متروك أيضاً. وروى البزار في مسنده من حديث عبيد بن القاسم عن هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة أن النبي كلك كان يتختم في يمينه، وقبض والخاتم في يمينه. وعبيد هذا كذاب. قال الحافظ ابن رجب: وقد جاء التصريح بأن تختمه في يساره كان آخر الأمرين في حديث رواه سليمان بن محمد عن عبد الله بن عطاء عن نافع عن ابن عمر أن النبي كلك كان يتختم في يمينه ثم إنه حوله إلى يساره. وقال وكيع: التختم في اليمين ليس بسنة.

ونص أحمد: أنه يكره التختم في السبابة والوسطى. وروي عن علي أنه قال: (نهاني رسول الله ﷺ أن أتختم في هذه أو هذه وأوماً إلى السبابة والوسطى)(٢) والله

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الخاتم باب (٥) رقم الحديث (٢٢٢٦) وفي الترمذي رقم الحديث (١٧٤٤) وفي ابن ماجه رقم الحديث (٣٦٤٧) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٠٤١. وفي سنن النسائي ٨/١٧٥ ـ ١٩٣. وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/٢٩١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/٢٥٢ وفي اتحاف السادة المتقين ١٢٩٧. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٩٦١ ـ ٢٣٩١) وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ١٧٣٧. وفي العلل المتناهية ٢/٥٠٠. وفي أخلاق النبوة (١٢٤ ـ ٥١). وفي شرح السنة للبغوي ٢١/٢١ ـ ٦٨. وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ١١/٥٥. وفي كنز العمال (١٧٤٠٠ ـ ١٧٤٠٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب المخاتم باب (٤) رقم الحديث (٤٢٢٥) وفي الترمذي كتاب اللباس باب=

أعلم. وفي اللباب: وكان ﷺ يتختم، وربما خرج وفي خاتمه خيط مربوط يستذكر به الشيء، ورواه ابن عدي بسند ضعيف من حديث واثلة بلفظ: كان ﷺ إذا أراد حاجة أوثق في خاتمه خيطاً. وروى أبو يعلى عن ابن عمر أنه إذا أشفق من الحاجة أن ينساها ربط في أصبعه خيطاً ليذكرها. وكذا هو في رابع الخلعيات. لكن فيه سالم بن عبد الأعلى أبو الفيض، رماه ابن حبان بالوضع بل اتهمه أبو حاتم بهذا الحديث.

وأما السراويل فاختلف هل لبسها النبي 難 أم لا؟ فجزم بعض العلماء بأنه 囊 لم يلبسه، ويستأنس له بما جزم به النووي في ترجمة عثمان بن عفان رضي الله عنه من كتاب تهذيب الأسماء واللغات: أنه رضي الله عنه لم يلبس السراويل في جاهلية ولا إسلام إلا يوم قتله. فإنهم كانوا أحرص شيء على اتباعه 粪.

اكن قد ورد في حديث عند أبي يعلى الموصلي في مسنده بسند ضعيف جداً عن أبي هريرة قال: دخلت السوق يوماً مع رسول الله في فجلس إلى البزازين فاشترى سراويل بأربعة دراهم، وكان لأهل السوق وزان يزن فقال له رسول الله في: «اتزن وأرجع»، فقال الوزان إن هذه الكلمة ما سمعتها من أحد، فقال أبو هريرة فقلت له: كفى بك من الوهن والجفاء في دينك ألا تعرف نبيك، فطرح الميزان، ووثب إلى يد رسول الله في يريد أن يقبلها فجلب يده في منه وقال: «يا هذا إنما تفعل هذا الأعاجم بملوكها، ولست بملك، إنما أنا رجل منكم»، فوزن فأرجح وأخذ رسول الله بسلوكها، ولست بملك، إنما أنا رجل منكم»، فوزن فأرجح وأخذ رسول الله السراويل. قال أبو هريرة: فذهبت لأحمله عنه فقال: «صاحب الشيء أحق بشيئه أن يحمله إلا أن يكون ضعيفاً يعجز عنه فيعينه أخوه المسلم»، قال: قلت يا رسول الله، وإنك لتلبس السراويل؟ قال: «أجل، في السفر والحضر، وبالليل والنهار، فإني أمرت بالستر، فلم أجد شيئاً أستر منه» (١).

وكذا أخرجه ابن حبان في الضعفاء عن أبي يعلى، ورواه الطبراني في الأوسط، والدارقطني في الأفراد، والعقيلي في الضعفاء، ومداره على يوسف بن زياد الواسطي. لكن قد صح شراء النبي على له. وفي الهدي: والظاهر أنه على إنما اشتراه ليلبسه. وقد روي أنه لبس السراويل، وكانوا يلبسونه في زمانه وبإذنه. قال أبو عبد الله الحجازي في

<sup>= (</sup>٤٤) رقم الحديث (١٧٨٦) وفي النسائي ٨/١٧٧. والإمام أحمد بن حنبل في المسند ١٠٩/١ \_ . ١٥٤.

<sup>(</sup>۱) ذكره الحاكم في المستدرك ٢/ ١٤١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٢١. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٦/ ٣٧١. وفي تنزيه الشريعة لابن حراق ٢/ ٢٧٢. وفي ميزان الإعتدال (٤٨٦٦). وفي الفوائد المجموعة للشوكاني (١٩٠).

حاشيته على «الشفاء»: وما قاله في الهدي من أنه ﷺ لبس السراويل، قالوا: سبق قلم والله أعلم. وقد أورد أبو سعيد النيسابوري ذكر الحديث في تجارته ﷺ من كتابه «شرف المصطفى». وقد ترجم البخاري في اللباس من صحيحه: باب السراويل، وأورد فيه حديث المحرم لكونه لم يرد فيه شيء على شرطه.

وأما الخف: فروى الترمذي عن بريدة أن النجاشي أهدى للنبي ﷺ خفين أسودين ساذجين، فلبسهما ثم توضأ ومسح عليهما(١).

وعن المغيرة بن شعبة قال: أهدى دحية للنبي 難 خفين فلبسهما. وقال إسرائيل عن جابر عن عامر: وجبة فلبسهما حتى تخرقا، لا يدري النبي 難 أذكيان هما أم لا(٢). رواه الطبراني.

وأما نعله ﷺ، والنعل - كما قال صاحب المحكم - ما وقيت به القدم، ففي البخاري عن قتادة عن أنس (أن نعل النبي ﷺ كان لها قبالان) (٣). والقبالان: تثنية القبال، وهو زمام النعل، وهو السير الذي يكون بين الأصبعين. وعن ابن عباس قال: كان لنعل النبي ﷺ قبالان مثنى شراكهما، رواه الترمذي في الشمائل، وفيها أيضاً عن أبي هريرة قال: كان لنعل رسول الله ﷺ قبالان. وعن عيسى بن طهمان قال: أخرج إلينا أنس بن مالك نعلين جرداوين لهما قبالان، فحدثني ثابت بعد عن أنس: أنهما كانتا نعلي النبي ﷺ قال: النبي ﷺ قال: النبي الن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الطهارة باب (٦٠) رقم الحديث (١٥٤). وفي الترمذي كتاب الأدب باب (٥٥) رقم الحديث (٢٨٢). وفي ابن ماجه في كتاب الطهارة باب (٨٤) رقم الحديث (٢٨٢). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب اللباس باب (٣٠) رقم الحديث (١٧٦٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب اللياس باب (٤١) رقم الحديث (٤١٣٤) وفي البخاري كتاب اللباس باب (٤١) رقم الحديث (٣٦١٥\_ ٥٨٥٧) وفي النسائي ٨/٢١٧. وفي ابن ماجه رقم الحديث (٣٦١٥\_ ٣٦١٥) وفي أخلاق النبوة (١٣٦١). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٤١٣) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١٣٨. وفي الشمائل للترمذي (٤١ ـ ٤٤) وفي كنز العمال (٤٢١).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٤١) رقم الحديث (٥٨٥٨).

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري في كتاب اللباس باب (٣٧) رقم الحديث (٥٨٥١). وفي سنن أبي داود كتاب المناسك باب (٢١) رقم الحديث (١٧٧٢). وفي الموطأ للإمام مالك كتاب الحج باب (٩) رقم الحديث (٣١) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٦٦ \_ ١١٠.

مخصوفتين (۱۱). وعن عائشة كان رسول الله ﷺ يحب النيمن ما استطاع في ترجله وتنعله وطهوره (۲) رواه الترمذي.

وعن أبي هريرة، قال على: ﴿إِذَا تَنْعَلُ أَحَدَكُمْ فَلْيَبِدُأُ بِالْيَمِينِ، فَإِذَا نَزَعُ فَلْيَبِدُأُ بالشمال، لتكن اليمين أولهما تنعل وآخرهما تنزع».

وكان ﷺ ينهي أن ينتعل الرجل قائماً. رواه أبو داود والترمذي.

وقد ذكر أبو اليمن بن عساكر تمثال نعله الكريمة عليه أفضل الصلاة والسلام في جزء مفرد رويته قراءة وسماعاً. وكذا أفرده بالتأليف أبو إسحاق إبراهيم بن محمد بن خلف السلمي المشهور بابن الحاج من أهل المرية بالأندلس وكذا غيرهما. ولم أثبتها هنا اتكالاً على شهرتها وصعوبة ضبط تسطيرها إلا على حاذق.

ومن بعض ما ذكر من فضلها وجرب من نفعها وبركتها، ما ذكره أبو جعفر أحمد بن عبد المجيد، وكان شيخاً صالحاً قال: حدوت هذا المثال لبعض الطلبة فجاءني يوماً فقال لي رأيت البارحة من بركة هذا النعل عجباً. أصاب زوجي وجع شديد كاد يهلكها فجعلت النعل على موضع الوجع وقلت: اللهم أرني بركة صاحب هذا النعل، فشفاها الله للحين.

وقال أبو إسحاق: قال أبو القاسم بن محمد: ومما جرب من بركته أن من أمسكه عنده متبركاً به كان له أماناً من بغي البغاة وغلبة العداة وحرزاً من كل شيطان مارد وعين كل حاسد، وإن أمسكته المرأة الحامل بيمينها وقد اشتد عليها الطلق تيسر أمرها بحول الله وقوته، وله در أبي اليمن بن عساكر حيث قال:

يا منشداً في رسم ربع خال ومناشداً لدوارس الأطلال دع ندب آثار وذكر ماآثار لأحبة باندوا وعصر خال والشم ثارى الأثار الكريم فحبال إن فزت منه بلثم ذا التمثال

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢٠٧/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب اللباس باب (١3) رقم الحديث (١٣٩ ٪) وفي الترمذي كتاب اللباس باب (٢٧) رقم الحديث (١٧٥) وفي ابن ماجه رقم الحديث (٣٧) رقم الحديث (١٧٧) وفي صحيح مسلم كتاب اللباس رقم الحديث (٢٧) وفي الموطأ للإمام مالك كتاب اللباس باب (٧) رقم الحديث (١٥) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٣٣ ر ٢٤٥ وفي السنن باب (٧) رقم الحديث (١٥) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٣٣/٢ و ٢٤٥ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢ ٢٣٢ . وفي المعجم الصغير للطبراني ٢٥/١١ . وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٤١) وفي شرح السنة للبغوي ٢١/٥٧ وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٢/ ١٣٢ وفي كنز العمال (٤٤١٠).

شغسل الخلسي بحب ذات الخسال حسل الهسلال بهسا محسل قبسال وجسلاً على الأوصاب والأوجسال في تسربها وجداً وفسرط فعسال في الحب ما جنحت إلى الإبلال لمحلك الأسمسي الشريف العسال مسرمسي العيسان بغيسر مسا إهمسال شوقاً عقيق المسلمسع الهطسال مسا زال بسالسي منسه فسي بلبسال والجسود والمعسروف والإفضسال يعتساد فسي الأبكسار والآصسال والسديسن والأقسوال والأفعسال المنسى آمسال أرض سمست عسراً بسلاً الإذلال

ائسر لسه بقلسوبنسا أئسر لهسا قبسل لسك الإقبسال نعلسي أخمسص ألصسق بهسا قلبساً يقلبسه الهسوى مسافسح بهسا خداً وعفسر وجنسة متيبسل حسر جسوى شوى بجسوانسح هملست لمسرآك العيسون وقسد نساى وصببت فواصلت العقيسق فتسائسرت أذكسرتنسي قسدما لها قسدم العلي اللي اللي أذكسرتنسي مسن لسم يسزل ذكسري له ولها المفاخس والمائسر في المدنا ولها المفاخس والمائسر في المدنا أو أن أجفسانسي لسوطء نعسالها

## وما أحسن قول أبي الحكم بن المرحل في قصيدة ذكرها أبو إسحاق بن الحاج:

ونمنام خد الطارس بالنقاش راقمه وجادت عليهم بالنوال غمائمه فاآناره معبوبة ومعالمه وكل فعال صالح فها خاتمه تقاسمه قومي كفتهم قسائمه من الورق خفاق أصيبت قوادمه ومن لفوادي أن تهب نواسمه نوافجه جاءت به ولطائمه إلى الشوق أن الشوق مما أكاتمه فها أنا في يومي وليلي ألاثمه وألثمه طوراً وطوراً ألازمه فتبعره عيني وما أنا حالمه على وجنتي خطوا هناك يداومه لماش علت فوق النجوم براجمه

بوصف حبيبي طرز الشعر ناظمه رؤوف عطوف أوسع الناس رحمة له الحسن والإحسان في كل مذهب بسه ختصم الله النبيسن كلهمم أحسب رسول الله حباً لو أنه كان فوادي كلما مر ذكره أهيمم إذا هبت نواسم أرضه فانشق مسكاً طيباً فكانما ومما دعاني والدعاوى كثيرة مشال لنعلي من أحب هويته أجر على رأسي ووجهي أديمه أمثله في رجل أكرم من مشى أحسب وقعه أدسرك خدي ثم أحسب وقعه

ساجعله فوق الترائب عودة وأربطه فوق الشوون تميمة وأربطه في وأربطه الله الأبي تمثيال نعيل محمد يود هلال الأفق لو أنه هوى وميا ذاك إلا أن حسب نبينيا سيلام عليه كلما هبت الصبا

لقلبي لعل القلب يبرد حاجمه لجفني لعل الجفن يرقاً ساجمه لطاب لحاذيه وقلس خادمه يسزاحمنا في لثمه ونزاحمه يقوم باجسام الخليقة لازمه وغنت بأخصان الأراك حمائمه

ولأبي بكر أحمد بن الإمام أبي محمد عبد الله بن الحسين القرطبي رحمه الله:

ونعسل خضعنسا هيبسة لبهسائهسا فضعها على أعلى المفسارق إنهسا بأخمس خيسر الخلق حازت مزية طريق الهدى عنها استنارت لمبصر سلونا ولكن عن سواها وإنما فما شاقنا مل راقنا رسم عزها شفاء لملي سقسم رجساء لبائس

وإنا متى نخضى لها أبداً نعلو حقيقتها تساج وصورتها نعل على التاج حتى باهت المفرق الرجل وإن بحار الجود من فيضها حلوا نهيم بمغناها الغريب وما نسلوا حميم ولا مال كريم ولا نسل أمان لذي خوف كذا يحسب الفضل

وأما فراشه ﷺ، فقد كان ﷺ آخذاً من ذلك بما تدعو ضرورته إليه، وترك ما سوى ذلك.

وفي صحيح مسلم قوله ﷺ: «فراش للرجل وفراش الامرأته والثالث للضيف، والرابع للشيطان، (۱).

قال العلماء: معناه ما زاد على الحاجة فاتخاذه إنما هو للمباهاة والاختيال، والالتهاء بزينة الدنيا، وما كان بهذه الصفة فهو مذموم، وكل مذموم يضاف للشيطان لأنه يرتضيه ويوسوس به ويحسنه، وقيل: إنه على ظاهره، وإنه إذا كان لغير حاجة كان للشيطان عليه مبيت ومقيل، وأما تعداد الفراش للزوج والزوجة فلا بأس به لأنه قد يحتاج كل واحد منهما إلى فراش عند المرض ونحوه.

وعن عائشة: «إنما كان فراش رسول الله ه الذي ينام عليه أدماً حشوه الليف»(٢) رواه الشيخان.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في كتاب اللباس باب (٤٢) رقم الحديث (٤١٤٢) وفي صحيح مسلم كتاب اللباس رقم الحديث (٤١) وفي سنن النسائي ٦/١٣٥. وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٣٢٤/٣. وفي سنن النسائي ٦/١٣٥. وفي التحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/٢٦٢. وفي شرح السنة للبغوي ٢١/٥٥.

<sup>(</sup>٧) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق باب (١٧) رقم الحديث (٦٤٥٦). وفي صحيح مسلم كتاب اللباس=

وعند عبد الله بن مسعود: نام رسول الله على حصير، فقام وقد أثر في جنبه المحديث رواه ابن ، جه والترمذي وقال: حسن صحيح. والطبراني ولفظه: دخلت على النبي على وهو في غرفة كأنها حمام. وهو نائم على حصير، وقد أثر في جنبه فبكيت، فقال: «ما يبكين، يا عبد الله؟» قلت: يا رسول الله كسرى وقيصر يطؤون على الخز والديباج والحرير، وأنت نائم على هذا الحصير قد أثر بجنبك، فقال: «فلا تبك يا عبد الله، فإن لهم الدنيا ولنا الآخرة» (٢).

وقوله: كأنها بيت حمام \_ بتشديد الميم \_ أي أن فيها من الحر والكرب كما في بيت الحمام. وعن ابن عباس قال: حدثني عمر بن الخطاب قال: دخلت على رسول الله المحمود وهو على حصير، قال: فجلست، فإذا عليه إزاره وليس عليه غيره، وإذا الحصير قد أثر في جنبه، وإذا أنا بقبضة من شعير نحو الصاع، وإذا إهاب معلق، فابتدرت عيناي، فقال: «ما يبكيك يا ابن الخطاب»، فقال: يا نبي الله، وما لي لا أبكي وهذا الحصير قد أثر في جنبك، وهذه خزائنك لا أرى فيها إلا ما أرى، وذاك كسرى وقيصر في الثمار والأنهار، وأنت نبي الله وصفوته، وهذه خزائنك. قال: «يا ابن الخطاب، أما ترضى أن تكون لنا الآخرة ولهم الدنيا». رواه ابن ماجه بإسناد صحيح. والحاكم وقال: صحيح على شرط مسلم ولفظه:

بي باب (٦) رقم الحديث (٣٨) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٧٦/١ وفي الترمذي كتاب اللباس باب (٢٧) رقم الحديث (١٧٦١). وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٤٨ وفي الشفاء للقاضي عياض ١/ ١٤٢. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٤٣٠٧) وفي الترغيب والترهيب للمندري ٣/ ١١٠ و ٤/ ٢٠١. وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ٧١.

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في دلاقل النبوة أ/٣٤٥. وفي فتح الباري ٢٠٢/١١. وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٤/ ٢٠٢. وفي البداية والنهاية لابن كثير المنذري ٤/ ٢٠٢. وفي البداية والنهاية لابن كثير ٢/ ٥٥ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٣١. وفي أخلاق النبوة (١٥٦) وفي كنز العمال

 <sup>(</sup>۲) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ۱۰/ ۲۰۱ وفي مجمع الزوائد للهيشمي ۱۰/ ٣٢٦. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٠٠ . وفي أخلاق النبوة (٢٧٢).

المواهب اللدنية/ج٢/ م١٢

وعن عائشة، كان لرسول الله ﷺ سرير مُرَمَّل بالبَرْدي، عليه كساء آسود، وقد حشوناه بالبردي، فدخل أبو بكر وعمر عليه فإذا النبي ﷺ نائم عليه، فلما رآهما استوى جالساً، فنظرا فإذا أثر السرير في جنب رسول الله ﷺ فقالا: يا رسول الله ما يؤذيك خشونة ما نرى من فراشك وسريرك، وهذا كسرى وقيصر على فرش الحرير والديباج فقال ﷺ: «لا تقولا هذا، فإن فراشي كسرى وقيصر في النار، وإن فراشي وسريري هذا عاقبته إلى الجنة». رواه ابن حبان في صحيحه. ويروى أنه ﷺ ما عاب مضجعاً قط، إن فرش له اضطجع، وإلا اضطجع على الأرض. وتغطى ﷺ باللحاف، قال ﷺ: «ما أثاني جبريل وأنا في لحاف امرأة منكن غير عائشة»(١).

## النوع الثالث في سيرته ﷺ في نكاحه (٢)

قد كان ﷺ يأخذ من الجماع بالأكمل، مما تحفظ به الصحة، وتتم به اللذة وسرور النفس، وتحصل به مقاصده التي وضع لأجلها. فإن الجماع في الأصل وضع لثلاثة أشياء، هي مقاصده الأصلية:

أحدها: حفظ النفس ودوام النوع الإنسا ي إلى أن تتكامل العدة التي قدر الله تعالى بروزها إلى هذا العالم.

[الثاني](٢): إخراج الماء الذي يضر احتباسه واحتقانه بجملة البدن

[الثالث]: قضاء الوطر ونيل اللذة والتمتع بالنعمة، وهذه هي الفائدة التي في الجماع الجنة، إذ لا تناسل هناك، ولا احتقان يستفرغه الإنزال، وفضلاء الأطباء يرون أن الجماع من أسباب حفظ الصحة. لكن لا ينبغي إخراج المني إلا في طلب النسل، وإخراج ما

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب فضائل أصحاب النبي ب باب (٣٠) رقم الحديث (٣٧٧٥). وفي الترمذي كتاب المناقب باب (٦٢) رقم الحديث (٣٨٧٩) وفي سنن النسائي ٧/ ٦٨.

<sup>(</sup>٢) انظر طبقات ابن سعد ١/ ٢٨٢ والشفاء للقاضي عياض ١/ ٨٧.

<sup>(</sup>٣) لم يُذكره المصنف فقال الزرقاني الثاني: إخراج الماء الذي يضر احتباسه واحتقانه بجملة البدن.

احتقن منه، فإنه إذا دام احتقانه أحدث أمراضاً رديئة، منها الوسواس والجنون والصرع وغير ذلك، وقد يبرىء استعماله من هذه الأمراض كثيراً، فإنه إذا طال احتباسه فسد واستحال إلى كيفية سمية توجب أمراضاً رديئة.

قال محمد بن زكريا: من ترك الجماع مدة طويلة ضعفت قوى أعضائه واستدت مجاريها، وتقلص ذكره، وقد رأيت جماعة تركوه لنوع من التقشف فبردت أبدانهم وعسرت حركاتهم ورقعت عليهم كآبة بلا سبب، وقلت شهواتهم وهضمهم. أشار إليه في زاد المعاد.

ومن منافعا. غض البصر، وكف النفس، والقدرة على العفة عن الحرام، وتحصيل ذلك للمرأة، فه ينفع نفسه في دنياه وآخرته، وينفع المرأة، ولم يزل التفاخر بكثرته عادة معروفة، والتمادح به سيرة ماضية، ولللك كان على يتعاهده ويقول كما في حديث أنس عند الطبراني في الأوسط، والنسائي في سننه: «حبب إلى من دنياكم النساء والطيب، وجعلت قرة عيني في الصلاة (۱) أي لمناجاته فيها ربه، زاد الإمام أحمد في الزهد: وأصبر عن الطعام والشراب ولا أصبر عنهن.

فمحبة النساء والنكاح من كمال الإنسان، هذا خليل الله إبراهيم، إمام الحنفاء، كان عنده سارة أجمل نساء العالمين، أحب هاجر وتسرى بها. وذكر سعد بن إبراهيم عن عامر بن سعد عن أبيه قال: كان الخليل إبراهيم عليه الصلاة والسلام يزور هاجر في كل يوم من الشام على البراق شغفاً بها وقلة صبر عنها. وهذا داود عليه الصلاة والسلام كان عنده تسع وتسعون امرأة فأحب تلك المرأة وتزوج بها فكمل المائة وهذا سليمان ابنه كان يطوف في الليلة على تسعين امرأة.

تنبيه: قد وقع في الإحياء للغزالي، وتفسير آل عمران من الكشاف، وكثير من كتب الفقهاء: «حبب إلي من دنياكم ثلاث». وقالوا: إنه عليه الصلاة والسلام قال «ثلاث» ولم يذكر إلا اثنتين: الطيب والنساء. قالوا: ومنه قول الشاعر:

إن الأحسام و الشلائمة أهلكت مالى وكنت بهن قدماً مولعا

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي // ٢١ وأحمد بن حنبل في مسنده ٣/ ١٢٨ و ١٩٩ و ٢٨٥ والحاكم في المستدرك // ٢٠ والعجلوني في كشف الخفاء ١٠٥/١ والسيوطي في الدر المنثور ٢/ ١٠ وأيضاً في الدرر المنثرة (٧١) والقاضي في الشفا ١٩٩/١ وفي تفسير القرطبي ٢/ ١٤ و ١٠/٥ والزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٣/ ٢٢ و ١٩/٥٥ والعراقي في المغني ٣/٣ وعلي القاري في الأصرار المرفوعة ١٧٢ والفتني في تلكرة الموضوعات ١٢٤ وفي كنز العمال (١٨٩١٠).

الخمسر والمساء القسراح وأطلسي بالزعفران فلا أزال مولعا

وذكرها ابن فورك في جزء مفرد ووجهها وأطنب في ذلك، وهذا عندهم يسمى «طيا» وهو أن يذكر جمع ثم يؤتى ببعضه ويسكت عن ذكر باقيه لغرض للمتكلم، وأنشد الزمخشرى عليه:

وفائدة الطي عندهم تكثير ذلك الشيء: لكن قال ابن القيم وغيره: من رواه دحبب إلي من دنياكم ثلاث فقد وهم، ولم يقل ﷺ: ثلاث، والصلاة ليست من أمور الدنيا التي تضاف إليها. انتهى، نعم تضاف إليها لكونها ظرفاً لوقوعها فقط، فهي عبادة محضة. وقال شيخ الإسلام والحفاظ ابن حجر في تاريخ الكشاف: إن لفظ «ثلاث» لم تقع في شيء من طرقه، وزيادته مفسدة للمعنى. وكذا قال شيخ الإسلام الولي ابن العراقي في أماليه، وعبارته: ليست هذه اللفظة وهي «ثلاث» في شيء من كتب الحديث، وهي مفسدة للمعنى، فإن الصلاة ليست من أمور الدنيا. وكذا صرح به الزركشي وغيره، كما حكاه شيخنا في المقاصد الحسنة وأقره.

وقال ابن الحاج في المدخل: أنظر إلى حكمة قوله ﷺ (احبب) ولم يقل: أحبب، وقال: (من دنياكم) فأضافها إليهم دونه عليه الصلاة والسلام، فدل على أن حبه كان خاصاً بمولاه تعالى، وجعلت قرة عينه في الصلاة، فكان ﷺ بشريًّ الظاهر، ملكوتي الباطن. وكان ﷺ لا يأتي إلى شيء من أحوال البشرية إلا تأنيساً لأمته وتشريعاً لها، لا أنه محتاج إلى شيء من ذلك، ألا ترى إلى قوله تعالى: ﴿قل لا أقول لكم عندي خزائن الله ولا أحلم الغيب ولا أقول لكم إني ملك ﴿ الأنعام: ٥٠] فقال: (لكم) ولم يقل: إني ملك، فلم ينف الملكية عنه إلا بالنسبة إليهم، اعني في معانيه ﷺ لا في ذاته الكريمة، إذ إنه يلحق بشريته ما يلحق البشر، ولهذا قال سيدي أبو الحسن الشاذلي في صفته ﷺ: هو بشر ليس كالأبشار، كما أن الياقوت حجر ليس كالأحجار. وهذا منه \_ رحمه الله على سبيل التقريب للفهوم، فدل على أنه ﷺ ملكي الباطن، ومن كان ملكي الباطن ملك نفسه. انتهى.

وها هنا لطيفة: روي أنه بي الما قال: «حبب إلي من دنياكم النساء والطيب وجعلت قرة عيني في الصلاة»، قال أبو بكر: وأنا يا رسول الله حبب إلي من الدنيا: النظر إلى وجهك، وجمع المال للإنفاق عليك، والتوسل بقرابتك إليك. وقال عمر: وأنا يا رسول الله حبب إلي من الدنيا: الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والقيام بأمر الله، وقال عثمان: وأنا يا رسول الله حبب إلي من الدنيا إشباع الجائع وإرواء الظمآن وكسوة

العاري، وقال علي بن أبي طالب: وأنا يا رسول الله حبب إلي من الدنيا الصوم في الصيف، وإقراء الضيف والضرب بين يديك بالسيف. قال الطبري: خرجه الجندي. كذا قال والعهدة عليه.

وعن أنس أن رسول الله على قال: «فضلت على الناس بأربع بالسماحة والشجاعة وكثرة الجماع وشدة البطش» (١٠). رواه الطبراني. وقال أنس: (كان على يدور على نسائه في الساعة الواحدة من الليل، وهن إحدى عشرة، قلت لأنس: أو كان يطيقه؟ قال: كنا نتحدث أنه أعطي قوة ثلاثين) (٢) رواه البخاري من طريق قتادة. قال ابن خزيمة (٣): تفرد بللك معاذ بن هشام عن أبيه. ورواه سعيد بن أبي عروبة (٤) وغيره عن قتادة فقال: (تسع نسوة) انتهى. وكذا رواه البخاري من طريق سعيد بن أبي عروبة أيضاً بلفظ (وله يومئل تسع سنوة). وقد جمع بينهما ابن حبان في صحيحه بأن حمل ذلك على حالتين، لكنه وهم في قوله: إن الأولى كانت في أول قدومه المدينة، حيث كان تحته تسع نسوة، والحالة الثانية في آخر الأمر، حيث اجتمع عنده إحدى عشرة امرأة.

وموضع هذا الوهم منه: أنه هله لما قدم المدينة لم يكن تحته سوى سودة ثم دخل على عائشة بالمدينة، ثم تزوج أم سلمة وحفصة وزينب بنت خزيمة في السنة الرابعة، ثم زينب بنت جحش في الخامسة، ثم جويرية في السادسة، ثم صفية وأم حبيبة وميمونة في السابعة، هؤلاء جميع من دخل بهن من الزوجات بعد الهجرة على المشهور. . . لكن تحمل رواية هشام على أنه ضم مارية وريحانة إليهن وأطلق عليهن لفظ «نسائه» تغليباً. فإن قلت: وطء المرأة في يوم الأخرى ممنوع، والقسم وإن لم يكن واجباً عليه كله لكنه

<sup>(</sup>۱) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ٨/٢٦٩ و ١٣/٩ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/٧٧ وفي الشفا للقاضي عياض ١٩١/١. وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ١٩٢/١ وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٨/٧٧ وفي تهليب تاريخ دمشق لابن حساكر ٤/٣٤٧. وفي كنز العمال (٣١٩٣٥\_ ٢٠٧٣).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري في كتاب الغسل باب (۱۲) رقم الحديث (۲۸۸ ـ ۲۸۶ ـ ۵۰۲۸ ـ ۵۲۱۰). وفي
المسئد للإمام أحمد بن حنبل ۲/ ۲۹۱ وفي شرح السنة للبغوي ۲/ ۳۷. وفي أخلات النبوة (۲۳۱ ـ
۲۳۲). وفي سنن النسائي ۱/ ۱۶۳۸. وفي الشفا للقاضي عياض ۱/ ۹۰ وفي كنز العال (۱۸۳٤٤).

<sup>(</sup>٣) هو محمد بن إسحاق بن خزيمة السلمي أبو بكر (٣٢٣ ـ ٣١١ هـ). حالم بالحديث إمام فقيه توفي بنيسابور. الأعلام ٢/ ٢٩ شدرات الذهب ٢/ ٢٦٢. طبقات الشافعية ٢/ ١٣٠. تذكرة الحفاظ ٢/ ٧٢٠ رقم الترجمة (٣٣٤). الوافي بالوفيات ٢/ ١٩٦.

<sup>(</sup>٤) هو سعيد بن أبي حروبة مهران. العدوي بالولاء. البصري أبو النضر. حافظ توفي سنة (١٥٦ هـ). الأعلام ٣/ ٩٨. شذرات الذهب ١/ ٢٣٩. تذكرة الحفاظ ١/ ١٧٧ رقم الترجمة (١٧٦). طبقات ابن سعد ٧/ ٢٠٢ رقم الترجمة (٣٥٦).

التزمه تطييباً لنفوسهن. أجيب: باحتمال إذن صاحبة اليوم له، أو أنه في يوم لم يثبت فيه قسم بعد، كيوم قدومه من سفر، أو اليوم الذي بعد كمال الدورة، لأنه يستأنف القسم فيما بعد، أو أنه من خصائصه في اختص في باب النساء بأشياء، كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

وعن طاووس ومجاهد: أعطي ﷺ قوة أربعين رجلاً في الجماع<sup>(۱)</sup>. رواه ابن سعد. وفي رواية عن مجاهد: قوة بضع وأربعين رجلاً كل رجل من أهل الجنة. رواه الحارث بن أبي أسامة. وعند أحمد والنسائي، وصححه الحاكم من حديث زيد بن أرقم رفعه: ﴿إِنَّ السرجل من أهل الجنة ليعطى قوة مائنة في الأكل والشرب والجماع والشهوة)(۲). وعن صفوان بن سليم مرفوعاً: ﴿أَتَانِي جبريل بقدر، فأكلت منها فأعطيت قوة أربعين رجلاً في الجماع)(۲). رواه ابن سعد.

ولما كان ﷺ ممن أقدر على القوة في الجماع وأعطي الكثير منه، أبيح له من عدد الحرائر ما لم يبح لغيره. قال ابن عباس: تزوجوا فإن أفضل هذه الأمة أكثرها نساء. يشير إليه ﷺ، وقيد بهذه الأمة ليخرح مثل سليمان عليه السلام فإنه كان أكثر نساء.

ووقع عند الطبراني عن سعيد بن جبير عن ابن عباس: تزوجوا فإن خيرنا أكثرنا نساء، قيل المعنى: خير أمة محمد ﷺ من كان أكثر نساء من غيره ممن يتساوى معه فيما عدا ذلك من الفضائل.

قال الحافظ أبو الفضل العسقلاني: والذي يظهر أن مراد ابن عباس بـ «الخير» النبي و و د «الأمة» أخصاء أصحابه، وكأنه أشار إلى أن ترك التزويج مرجوح، إذ لو كان راجحاً ما آثر النبي على غيره، وكان مع كونه أخشى الناس لله وأعلمهم به ـ يكثر التزويج لمصلحة تبليغ الأحكام التي لا يطلع عليها الرجال، ولإظهار المعجزة البالغة في خرق العادة لكونه كان لا يجد ما يستمتع ه من القوت غالباً، وإن وجد فكان يؤثر بأكثره، ويصوم كثيراً ويواصل، ومع ذلك فكان يطوف على نسائه في الليلة الواحدة، ولا يطاق ذلك إلا مع قوة البدن، وقوة البدن تابعة لما يقوم به من استعمال المقويات من مأكول ذلك إلا مع قوة البدن، وقوة البدن تابعة لما يقوم به من استعمال المقويات من مأكول

<sup>(</sup>١) ذكره الناضي عياض في الشفا ١/ ٩٠ وابن سعد في طبقاته ١/ ٢٨٢.

<sup>(</sup>٢) أخرج. الإمار أحمد بن حنبل في مسنده ١٠٨/٤ والدارمي ٢/ ٣٣٤ والطبراني في المعجم الكبير ٥١٥/ رابن أبي شبية في مصنفه ١٠٨/١٦ والعراقي في المغني ٤/ ٥٢٥ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٩٢٩).

<sup>(</sup>٣) أخر أبو نعيم في الحلية ٨/ ٣٧٦ والعجلوني في كشف الخفاء ١/ ٢٠٠ وابن سعد في الطبقات ١/ ٢٠٠ وفي كنز العمال (٣١٨٩٦\_٣١٨٩٠).

ومشروب، وهي عنده ﷺ نادرة أو معدومة.

وقال بعض العلماء: لما كان الحر لفضله على العبد يستبيح من النساء أكثر مما يستبيح العبد، وجب أن يكون النبي في لفضله على جميع الأمة يستبيح من النساء أكثر مما تستبيحه الأمة. قالوا: ومن فوائلد ذلك، زيادة التكليف بهن مع تحمل أعباء الرسالة، فيكون ذلك أعظم لمشاقه وأكثر لأجره، ومنها: أن النكاح في حقه عبادة، ومنها: نقل محاسنه الباطنة، وقد تزوج في أم حبيبة وكان أبوها في ذلك الوقت عدوه، وصفية وقد قتل أباها وعمها وزوجها، فلو لم يطلعن من باطن أحواله على أنه أكمل خلق الله لكانت الطباع البشرية تقتضي ميلهن إلى آبائهن وقرابتهن، فكان في كثرة النساء عنده بيان لمعجزاته وكماله باطناً، كما عرف الرجال منه الظاهر.

وقد رغب ﷺ في النكاح. فروى أبو داود والنسائي من حديث معقل بن يسار مرفوعاً: «تزوجوا الولود الودود فإني مكاثر بكم الأمم» وفي ابن ماجه عن أبي هريرة رفعه: «انكحوا فإني مكاثر بكم الأمم». وهو معنى ما اشتهر على الألسنة: «تناكحوا تناسلوا فإني أباهي بكم الأمم»، ولم أقف عليه بهذا اللفظ(١).

وأرشد هم من لم يستطع الباءة إلى الصوم، لأن كثرته تقلل مادة النكاح، وتضعف ما يجده المرء من الحرارة القوية التي تبعثه على النكاح، وخص الشباب في قوله: «يا معشر الشباب» (٢) لأن للشباب من شهوة النكاح ما ليس لغيرهم. وقد ظهر لك أن النكاح أعظم في الأجر والثواب من الصيام، فإنه هم لم يأمر أولاً بالصوم إنما أمر به عند عدم الطول إلى النكاح، وإذا كان النكاح ينوى به التناسل لتكثير هذه الأمة المحمدية فهو بلا شك أفضا.

قال عمر بن الخطاب رضي الله عنه: إني لأطأ النساء ومالي إليهن حاجة، رجاء أن

<sup>(</sup>۱) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ۱/ ۳۸۰ وفي الشفا للقاضي عياض ۱/ ۸۷ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٤/ ٢٥٣ وفي تذكرة الموضوعات للفتني (١٣) وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٨٦ وفي المغني للعراقي ٢/ ٢٢ وفي تفسير القرطبي ٥/ ٣٩١ وفي كنز العمال (٤٤٤٤٢)

<sup>(</sup>٢) أخرَجه البخاري في كتاب النكاح باب (٢) رقم الحديث (٥٠ ٥ و ٢٥ ٠٥) وفي صحيح مسلم كتاب النكاح رقم الحديث (١ و ٢) وفي سنن النسائي ١٦٩/٤ و ١٧١ و ٢٨٥ وابن ماجه في كتاب النكاح باب (١) رقم الحديث (١٨٤٥) وفي سنن الترمذي رقم الحديث (١٠٨١) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣٨٧ و ٤٣٤ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٤/ ٢٩٦ وفي سنن الدارمي ٢/ ١٣٢ وفي مسند الحميدي رقم الحديث (١١٥) وفي المعجم الكبير للطبراني ١٤٩/١ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٤/ ٢٥٢ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٢٨٦ وفي كنز العمال (٤٤٤٠٨ و و ٢٥٥٤).

يخرج الله من ظهري من يكاثر به محمد ﷺ الأمم يوم القيامة. ذكره ابن أبي جمرة.

وانظر كون نبينا ﷺ بالإجماع \_ أعبد الناس، مع ما طبعت عليه بشريته من حب الجماع، وكيف لم يخل بعبادته شيئاً، لأنه ﷺ لم يكن يأتيها إلا على مشروعيتها، وهذا هو غاية الكمال في البشرية، لأنه يرجع ما طبع عليه تابعاً لما أمر به.

وقد روي عنه ﷺ أنه قال: «لا رهبانية في الإسلام»(١). وهي ترك النساء، ولو كان تركهن أفضل لشرع ذلك في ديننا، إذ هو خير الأديان. وقد قال سليمان عليه السلام: لأطوفن الليلة على مائة امرأة (٢). رواه البخاري. وهذا فيه معجزة لسليمان عليه السلام، إذ البشر عاجز عن الطواف على مائة امرأة في ليلة واحدة، فأظهر الله تعالى قدرته بأن أعطى لسليمان عليه السلام القوة على ذلك فكان فيها معجزة وإظهار قدرة وإبداء حكمة، رداً على من ربط الأشياء بالعوائد فيقول: لا يكون كذا إلا من كذا، ولا يتولد كذا إلا من كذا، في صلب سليمان ماء مائة رجل.

وكان له ثلاثمائة زوجة وألف سرية وهذا لا يعطي تفضيل سليمان عليه السلام على نبينا ﷺ، إذ سيدنا محمد لم يعط إلا ماء أربعين رجلًا، ولم يكن له غير عشر نسوة، لأن مرتبة نبينا ﷺ في الأفضلية لا يساويه فيها أحد، وسليمان تمنى أن يكون ملكاً فأعطي ذلك، وأعطي هذه القوة في الجماع لكي يتم له الملك على خرق العادة من كل الجهات ليمتاز بذلك. فكان نساؤه من جنس ملكه الذي لا ينبغي لأحد من بعده كما طلب.

ونبينا محمد ﷺ لما خير بين أن يكون نبياً ملكاً أبى ذلك، واختار أن يكون نبياً عبداً، فأعطي من الخصوصية ذلك القدر لكونه ﷺ اختار الفقر والعبودية فأعطي الزائد لخرق العادة في النوع الذي اختار وهو الفقر والعبودية، فكان ﷺ يربط على بطنه الأجحجار من شدة الجوع والمجاهدة، وهو على حاله في الجماع لم ينقصه شيئاً، والناس أبداً إذا أخذهم الجوع والمجاهدة لا يستطيعون ذلك، فهو أبلغ في المعجزة، قاله في بهجة النفوس، والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٦/ ٢٢٦، والعجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٥٢٨.

<sup>(</sup>٢) أخر .. البخاري في كتاب الجهاد باب (٢٣) رقم الحديث (٢٨١٩ ـ ٣٤٢ه ـ ٣٤٢٩ ـ ٢٦٣٩ ـ ٢٦٣٩ ـ ٢٦٣٩ . ٢٠٦٠ ـ ٢٤٦٩) والإمام أحمد بن حنيل في المسند ٢/ ٢٧٩ و ٢٧٥ و ٥٠٦.

## النوع الرابع في نومه ﷺ<sup>(۱)</sup>

كان ﷺ ينام أول الليل ويستيقظ في أول النصف الثاني، فيقوم فيستاك ويتوضأ، ولم يكن يأخد من النوم فوق القدر المحتاج، ولا يمنع نفسه من القدر المحتاج إليه منه، وكان ينام على جانبه الأيمن، ذاكراً الله حتى تغلبه عيناه، غير ممتلىء البدن من الطعام والشراب، لأنه ﷺ كان يحب التيامن في شأنه كله، وليرشد أمته، لأن في الاضطجاع على الشق الأيمن سراً، وهو أن القلب معلق في الجانب الأيسر، فإذا نام الرجل على الجانب الأيسر استثقل نوماً، لأنه يكون في دعة واستراحة فيثقل نومه، فإذا نام على الشق الأيمن فإنه يقلق ولا يستغرق في النوم لقلق القلب، وطلبه مستقره وميله إليه.

قالوا: وكثرة النوم على الجانب الأيسر ـ وإن كان أهناً ـ مضر بالقلب بسبب ميل الأعضاء إليه، فتنصب المواد فيه. وأما قول القاضي عياض في الشفاء: وكان نومه على جانبه الأيمن استظهاراً على قلة النوم. . الخ، ففيه شيء، لأنه على لا ينام قلبه، فسواء كان نومه على الجانب الأيمن أو الأيسر فهذا الحكم ثابت له، وما علله به إنما تستقيم في حق من ينام قلبه، وحينتل فالأحسن تعليله بحب التيامن، أو بقصده التعليم، كما مر. وأردأ النوم، النوم على الظهر، ولا يضر الاستلقاء عليه للراحة من غير نوم، وأردأ منه أن ينام منبطحاً على وجهه، وفي سنن ابن ماجه أنه على مر برجل في المسجد منبطح على وجهه فضربه برجله وقال: قم، أو اقعد، فإنها نومة جهنيمة (٢).

وكان ﷺ ينام على النطع تارة، وعلى الفراش تارة، وعلى الحصير تارة، وعلى الأرض تارة، وكان ﷺ إذا أخل الأرض تارة. وكان فراشه أدماً حشوه ليف. وكان له مسح ينام عليه. وكان ﷺ إذا أخل مضجعه وضع كفه تحت خده الأيمن وقال: «رب قني عذابك يوم تبعث عبادك (واية: «يوم تجمع عبادك».

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١/ ٨٦

 <sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في كتاب الأدب باب (٢٧) رقم الحديث (٣٧٢٥) وفي المعجم الكبير للطبراني
 ٨/ ٢٧٩ وفي كنز العمال (١٣٧٩).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في كتاب الأدب باب (٩٨) رقم الحديث (٥٠٤٥) وفي صحيح مسلم كتاب (صلاة المسافرين) رقم الحديث (٢٦) وفي سنن الترمذي كتاب الدعوات باب (١٨) رقم الحديث (٣٩٨ و ٣٣٩٨) و و ٣٣٩٨) وفي مسئد أحمد بن حنبل ٢٩٠٤ و ٢٩٨ وفي السئن الكبرى للبيهقي ٢/ ١٨٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢١٣/١٠ وفي حلية الأولياء لأبي نميم ٢/ ٣٤٤ وفي الترفيب والترهيب للمندري ١/ ٣٤٤ وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٧/ ٢٨٨.

وقالى أبو قتادة: كان ﷺ إذا عرس بليل اضطجع على شقه الأيمن، وإذا عرس قبيل الصبح نصب ذراعه ووضع رأسه على كفه (١٠). وقال ابن عباس: كان ﷺ إذا نام نفغ. وعن حذيفة كان ﷺ إذا أوى إلى فراشه قال: «باسمك اللهم أموت وأحيا» (١٠). وقالت عائشة: كان يجمع كفيه فينفث فيهما ويقرأ: ﴿قل هو الله أحد﴾ [الإخلاص: ١] و ﴿قل أعوذ برب الناس﴾ [الناس: ١] ثم يمسح بهما ما استطاع من جسده يبدأ بهما على رأسه ووجهه وما أقبل من جسده. يصنع ذلك ثلاث مرات. وقال أنس: كان رسول الله ﷺ إذا أوى إلى فراشه قال: «الحمد لله الذي أطعمنا وسقانا وكفانا وآوانا، وكم ممن لا كانى له ولا مؤوي». روى ذلك الترمذي.

وكان ﷺ تنام عينه ولا ينام قلبه، رواه البخاري من حديث عائشة، قاله لها عليه الصلاة والسلام لما قالت له: أتنام قبل أن توتر. وإنما كان ﷺ لا ينام قلبه لأن القلب إذا قويت فيه الحياة لا ينام إذا نام البدن، وكمال هذه الحالة لنبينا ﷺ، ولمن أحيا الله قلبه بمحبته واتباع رسوله من ذلك جزء، بحسب نصيبه منها، فمستيقظ القلب وغافله، كمستيقظ البدن ونائمه، وإلى هذا الذي ذكرته أشار صاحب المعارف العلية والحقائق السنية سيدي على ابن سيدي محمد وفا:

عينسي تنسام لكسن قلبسي والله مسا ينسام وكيف ينام عاشق مسبي في الحب مستهام ناظر إلى وجه الحبيب شاخص على الدوام أتاه في المعنى مرسوم أن يمحي الرسوم فقال بالحسى القيرم يا سعد من يقروم

وقد جمع العلماء بين هذا الحديث وبين حديث نومه ﷺ في الوادي عن صلاة الصبح حتى طلعت الشمس وحميت حتى أيقظه عمر رضى الله عنه بالتكبير (٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٧٩٨/٥ و ٣٠٩ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧٥٦/٥ وفي الشمائل للترمذي (١٣٩) وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ١٣٣١. وفي البداية والنهاية لابن كثير ٢/٢٠١ وفي صحيح ابن خزيمة (٧٥٥٨) وفي كنز العمال (١٨١٥١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الدعوات باب (٨) رقم الحديث (١٣١٤ ــ ١٣٢٤ ـ ١٣٢٥ و ٧٣٩٥) وفي مسكاة مسند أحمد بن حبل ٥/ ٣٨٥ وفي الأدب المفرد للبخاري رقم الحديث (١٢١٠) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٣٨٣) وفي تاريخ بغداد ٢٠٤/ ٢٥٤ و ٤٤٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب التيمم باب (٦) رقم الحديث (٣٤٤ ـ ٣٤٨ ـ ٣٥٧) وفي صحيح مسلم كتاب المساجد باب (٥٥) رقم الحديث (٣١٢) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٤/٤٣٤ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٨/١٢ و ٤٠٤ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٣٢/١٨ وفي صحيح ابن خزيمة (٩٨٧) وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (١٤٦) وفي كنز العمال (٢٢٧١٥).

فقال النووي: له جوابان، أحدهما: أن القلب إنما يدرك الحسبات المتعلقة به كالحدث والألم ونحوهما، ولا يدرك ما يتعلق بالعين لأنها نائمة والقلب يقظان، والثاني: أنه كان له حالان، حال كان قلبه لا ينام وهو الأغلب، وحال ينام فيه قلبه وهو نادر، فصادف هذا، أي قصة النوم عن الصلاة. قال: والصحيح المعتمد هو الأول والثاني ضعيف.

قال في فتح الباري: وهو كما قال، ولا يقال: القلب ـ وإن كان لا يدرك ما يتعلق بالعين من رؤية الفجر مثلاً ـ لكنه يدرك إذا كان يقظاناً مرور الوقت الطويل، فإن من ابتداء طلوع الفجر إلى أن حميت الشمس مدة طويلة، لا تخفى على من لم يكن مستغرقاً، لأنا نقول: يحتمل أن يقال: كان قلبه ﷺ إذ ذاك مستغرقاً بالوحي، ولا يلزم من ذلك وصفه بالنوم، كما كان يستغرق ﷺ حالة إلقاء الوحي في اليقظة، وتكون الحكمة في ذلك بيان التشريع بالفعل، لأنه أوقع في النفس، كما في قصة سهوه في الصلاة، وقريب من هذا جواب ابن المنير: أن القلب يحصل له السهو في اليقظة لمصلحة التشريع، ففي النوم بطريق الأولى، أو على السواء.

وقال ابن العربي في القبس: النبي على كيفما اختلف حاله من نوم أو يقظة في حق وتحقيق، ومع الملائكة في كل طريق، إن نسي فبآكد من المنسي اشتغل، وإن نام فبقلبه ونفسه على الله أقبل، ولهذا قالت الصحابة كان على إذا نام لا نوقظه حتى يستيقظ، لأنا لا ندري ما هو فيه، فنومه عن الصلاة أو نسيانه لشيء منها لم يكن عن آفة، وإنما كان بالتصرف من حالة إلى حالة مثلها لتكون لنا سنة. انتهى.

وقد أجيب عن أصل الإشكال بأجوبة أخرى ضعيفة منها: أن معنى قوله: «لا ينام قلبي» أي لا يخفى عليه حالة انتقاض وضوئه، ومنها: أن معناه لا يستغرقه النوم حتى يوجد منه الحدث، وهذا قريب من الذي قبله.

قال ابن دقيق العيد، كأن قائل هذا أراد تخصيص يقظة القلب بإدراك حالة الانتقاض، وذلك بعيد، وذلك أن قوله ﷺ: ﴿إن عيني تنامان ولا ينام قلبي (١) خرج جواباً عن قول عائشة: أتنام قبل أن توتر؟ وهذا كلام لا تعلق له بانتقاض الطهارة الذي

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب التهجد باب (۱٦) رقم الحديث (١١٤٧ ـ ٢٠١٣ ـ ٣٥٦٩) وفي صحيح مسلم كتاب صلاة المسافرين رقم الحديث (١٢٥) وفي سنن النسائي ٣/ ٢٣٤ وفي سنن الترمذي كتاب الصلاة باب (٢٠٨) رقم الحديث (٤٣٩) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٠٤ وفي الشفا للقاضي عياض ٢/ ٨٩٨ وفي التمهيد لابن عبد البر ٥/ ٨٠٨ و ٢/ ٣٩٢ وفي الشمائل للترمذي (١٤٤) وفي صحيح ابن خزيمة (٤٩) وفي دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٣٩٢ وفي طبقات ابن سعد ١/ ١٣٦.

تكلموا فيه. وإنما هو جواب يتعلق بأمر الوتر، فتحمل يقظته على تعلق القلب باليقظة للوتر، وفرق بين من شرع في النوم مطمئن القلب به، وبين من شرع فيه متعلقاً باليقظة.

قال: وعلى هذا فلا تعارض ولا إشكال في حديث النوم حتى طلعت الشمس، لأنه يحتمل أنه اطمأن في نومه لما أوجبه تعب السير معتمداً على من وكله بكلاءة الفجر، انتهى.

ومحصله تخصيص اليقظة المفهومة من قوله (ولا ينام قلبي) بإدراكه وقت الوتر إدراكاً معنوياً لتعلقه به، وأن نومه في حديث الباب كان نوماً مستغرقاً، ويؤيده قول بلال: أخد بنفسي الذي أخد بنفسك، كما في حديث أبي هريرة عند مسلم، ولم ينكر عليه، ومعلوم أن نوم بلال كان مستغرقاً، وقد اعترض عليه: بأن ما قاله يقتضي اعتبار خصوص السبب، وأجاب، بأنه يعتبر إذا قامت عليه قرينة، وأرشد إليها السباق، وهو هنا كذلك.

ومن الأجوبة الضعيفة أيضاً: قول من قال: كان قلبه يقظاناً وعلم بخروج الوقت، لكن ترك إعلامهم بذلك لمصلحة التشريع، والله أعلم انتهى.

المقصد الرابع

وفيه فصلان

- ني معجزاته الدالة على ثبوت نبوته وصدق رسالته
  - وما خص به من خصائص آیاته وبدائع کراماته

## في معجزاته<sup>(۱)</sup>

## تعريف المعجزة بالدليل

اعلم أيها المحب لهذا النبي الكريم، والرسول العظيم ـ سلك الله بي وبك مناهج سنته، وأماتنا على محبته، بمنه ورحمته ـ أن المعجزة هي الأمر الخارق للعادة المقرون بالتحدي الدال على صدق الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. وسميت معجزة لعجز البشر عن الإتيان بمثلها، فعلم أن لها شروطاً:

- أحدها: أن تكون خارقة للعادة، كانشقاق القمر، وانفجار الماء من بين الأصابع، وقلب العصاحية، وإخراج ناقة من صخرة، وإعدام جبل. فخرج غير الخارق للعادة، كطلوع الشمس كل يوم.
- الثاني: أن تكون مقرونة بالتحدي، وهو طلب المعارضة والمقابلة. قال المجوهري: يقال: تحديت فلاناً، إذا باريته في فعل ونازعته للغلبة. وفي القاموس: نحوه. وفي الأساس: حدا، يحدو، وهو حادي الإبل، واحتدى بها حداء إذا غنى، ومن المجاز: تحدى أقرائه إذا باراهم ونازعهم للغلبة. وأصله: الحداء، يتبارى فيه الحاديان ويتعارضان، فيتحدى كل واحد منهما صاحبه، أي يطلب حداءه. كما يقال: توفاه بمعنى استوفاه، وفي بعض الحواشي الموثوق بها، كانوا عند الحدو يقوم حاد عن يمين القطار وحاد عن يساره، يتحدى كل واحد منهما صاحبه، بمعنى يستحديه، أي يطلب منه

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ١٠/١ والبداية والنهاية ٢٧/٦ النبوة اشتقاقها من النبأ أي الخبر. لأن النبوة إخبار عن الله. أو من النبوّة وهي الرفعة. فالنبي على الأول فعيل بمعنى فاعل لأنه يخبر عن الله بما يوحى إليه، أو فعيل بمعنى مفعول أي مُخبرٌ عن الله أي يخبره الملك عن الله. فالنبوة جائزة عقلاً ليست مستحيلة. بعث الله الأنبياء رحمة للعباد إذ ليس في العقل ما يُستغنى به عنهم لأن العقل لا يستقل بمعرفة الأشياء المنجية في الآخرة، ففي بعثة الأنبياء مصلحة ضرورية لحاجتهم لللك، فالله متفضل بها على عباده فهي سفارة بين الحق تعالى وبين الخلق ثم السبيل إلى معرفة النبي هي المعجزة.

حداءه، ثم اتسع فيه حتى استعمل في كل مباراة. انتهى من حاشية الطيبي على الكشاف. وقال المحققون: التحدي، الدعوى للرسالة. انتهى.

● والشرط الثالث من شروط المعجزة: أن لا يأتي أحد بمثل ما أتى به المناسية على وجه المعارضة. وعبر عنه بعضهم بقوله: دعوى الرسالة مع أمن المعارضة. رهو أحسن من التعبير: بعدم المعارضة، لأنه لا يلزم من عدم المعارضة امتناعها. والشرط إنما هو عدم إمكانها. وقد خرج بقيد «التحدي» الخارق من غير تحد، وهو الكرامة للولي. ويد «المقارنة» الخارق المتقدم على التحدي، كإظلال الغمام، وشق الصدر، الواقعين لنبينا ﷺ قبل دعوى الرسالة، وكلام عيسى في المهد، وما شابه ذلك مما رقع من الخوارق قبل دعوى الرسالة، فإنها ليست معجزات إنما هي كرامات، ظهورها على الأولياء جائز، والأنبياء قبل نبوتهم لا يقصرون عن درجة الأولياء فيجوز ظهورها عليهم أيضاً، وحينتلاً يسمى «إرهاصاً» أي تأسياً للنبوة كما صرح به العلامة السيد الجرجاني في شرح المواقف، وغيره، وهو مذهب جمهور أئمة الأصول وغيرهم.

وخرج أيضاً بقيد «المقارنة» المتأخر عن التحدي، بما يخرجه عن المقارنة العرفية، نحو ما روي بعد وفاته على من نطق بعض الموتى بالشهادتين وشبهه، مما تواترت به الأخبار. وخرج أيضاً بـ «أمن المعارضة» السحر المقرون بالتحدي، فإنه يمكن معارضته بالإتيان بمثله من المرسل إليهم. واختلف: هل السحر قلب الأعيان وإحالة الطبائع أم لا؟ فقال بالأول قائلون، حتى جوزوا للساحر أن يقلب الإنسان حماراً. وذهب آخرون: إلى أن أحداً لا يقدر على قلب عين ولا إحالة طبيعة إلا الله تعالى لأنبيائه، وأن الساحر والصالح لا يقلبان عيناً. قالوا: ولو جوزنا للساحر ما جاز على النبي فأي فرق عندكم بينهما؟ فإن لجأتم إلى ما ذكره القاضي أبو بكر الباقلاني من الفرق بالتحدي فقط قيل لكم هذا باطل من وجوه.

أحدها: أن اشتراط التحدي قول لا دليل عليه، لا من كتاب ولا من سنة، ولا من قول صاحب ولا إجماع، وما تعرى من البرهان فهو باطل.

الثاني: أن أكثر آياته على وأعمها وأبلغها كانت بلا تحد، كنطق الحصى، ونبع الماء، ونطق الجذع، وإطعامه المئين من صاع، وتفله في العين، وتكليم اللراع، وشكوى البعير، وكذا سائر معجزاته العظام، ولعله لم يتحد بغير القرآن، وتمني الموت. قالوا: فأف لقول لا يبقي من الآيات ما يسمى معجزة إلا هذين الشيئين، ويلقي معجزات كالبحر المتقاذف بالأمواج، ومن قال إن هذه ليست بمعجزات ولا آيات فهو إلى الكفر أقرب منه إلى البدعة.

قالوا: وقد كان على يقول عند ورود آية من هذه الآيات: «أشهد أني رسول الله» (١٠)، كما قال ذلك عند تحققهم مصداق قوله في الإخبار عن الذي أنكى في المشركين قتلاً في المعركة: إنه من أهل النار، فقتل نفسه بمحضر ذلك الذي اتبعه من المسلمين. قالوا:

والوجه الثالث: وهو الدافع لهذا القول، قوله تعالى: ﴿وأقسموا بالله جهد أيمانهم لئن جاءتهم آية ليؤمنن بها قل إنما الآيات عند الله وما يشعركم أنها إذا جاءت لا يؤمنون﴾ [الانعام: ١٠٩]، وقال تعالى: ﴿وما منعنا أن نرسل بالآيات إلا أن كلب بها الأولون﴾ [الإسراء: ٥٩] فسمى الله تلك المعجزات المطلوبات من الأنبياء آيات، ولم يشترط تحدياً من غيره. فصح أن اشتراط التحدي باطل محض، انتهى ملخصاً من تفسير الشيخ أيي أمامة بن النقاش. وأجيب: بأنه ليس الشرط الاقتران بالتحدي بمعنى طلب الإتيان بالمثل الذي هو في المعنى الأصلي للتحدي، بل يكفي للتحدي دعوى الرسالة والله أعلم.

● الرابع من شروط المعجزة: أن تقع على وفق دعوى المتحدي بها، فلو قال مدعي الرسالة: آية نبوتي أن تنطق يدي، أو هذه الدابة، فنطقت يده أو الدابة بكذبه فقالت: كذب وليس هو نبي، فإن الكلام الذي خلقه الله تعالى دال على كذب ذلك المدعي، لأن ما فعله الله تعالى لم يقع على وفق دعواه. كما يروى أن مسيلمة الكذاب لعنه الله ـ تفل في بئر ليكثر ماؤها فغارت وذهب ما فيها من الماء. فمتى اختل شرط من هذه لم تكن معجزة. ولا يقال: قضية ما قلتم: إن ما توفرت فيه الشروط الأربعة من المعجزات لا يظهر إلا على أيدي الصادقين، وليس كذلك، لأن المسيح الدجال يظهر على يديه من الآيات العظام ما هو مشهور، كما وردت به الأخبار الصحيحة، لأن ما ذكر فيمن يدعى الرسالة وهذا فيمن يدعى الربوبية.

وقد قام الدليل العقلي على أن بعثة بعض الخلق غير مستحيلة، فلم يبعد أن يقيم الله الأدلة على صدق مخلوق أتى عنه بالشرع والملة، ودلت القواطع على كذب المسيح الدجال فيما يدعيه للتغير من حال إلى حال، وغير ذلك من الأوصاف التى تليق

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (٤١) رقم الحديث (٥٤٤٣) وفي صحيح مسلم في كتاب الايمان رقم الحديث (١٧٨) وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢٢٩/١. وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/٢٩. وفي الدر المنثور للسيوطي ١/٢٧٣. وفي دلائل النبوة لابي نعيم (١٦٥).

المواهب اللدنية/ج٢/م١٣

بالمحدثات ويتعالى عنها رب البريات ﴿ليس كمثله شيء وهو السميع البصير﴾ [الشورى: ١١](١).

فإن قلت أي الاسمين أحق وأولى بما أتت به الأنبياء، هل لفظ «المعجزة» أو لفظ «الآية» أو «الدليل»؟.

فالجواب: إن كبار الأثمة يسمون معجزات الأنبياء: دلائل النبوة، وآيات النبوة، ولم يرد أيضاً في القرآن لفظ «المعجزة» بل ولا في السنة أيضاً، وإنما فيهما لفظ «الآية» و «البينة» و «البرهان». كما في قصة موسى ﴿فلانك برهانان من ربك﴾ [القصص: ٢٣]، في العصا واليد، وفي حق نبينا ﷺ ﴿قد جاءكم برهان من ربكم﴾ [النساء: ١٧٤]. وأما لفظ الآيات فكثير. بل هو أكثر من أن نسرده هنا، كقوله تعالى: ﴿وإذا جاءتهم آية﴾ [الانعام: ١٢٤] و ﴿إن في ذلك لآيات﴾ [الرعد: ٣]. وأما لفظ المعجز إذ أطلق فإنه لا يدل على كون ذلك آية إلا إذا فسر المراد به، وذكرت شرائطه، وقد كان كثير من أهل الكلام لا يسمى معجزاً إلا ما كان للأنبياء فقط، ومن أثبت للأولياء خوارق عادات سماها: كرامات، والسلف كانوا يسمون هذا وهذا معجزاً كالإمام أحمد وغيره، بخلاف ما كان آية وبرهاناً على نبوة النبي فإن هذا يجب اختصاصه به. وقد يسمون الكرامات آيات لكونها تدل على نبوة من اتبعه ذلك الولي، فإن الدليل مستلزم للمدلول، يمتنع ثبوته بدون ثبوت المدلول، فلذلك كان آية وبرهاناً، انتهى.

وإذا علمت هذا، فاعلم أن دلائل نبوة نبينا على كثيرة، والأخبار بظهور معجزاته شهيرة. فمن دلائل نبوته: ما وجد في التوراة والإنجيل وسائر كتب الله المنزلة من ذكره ونعته، وخروجه بأرض العرب، وما خرج بين يدي أيام مولده ومبعثه من الأمور العجيبة الفريبة القادحة في سلطان الكفر، الموهنة لكلمتهم المؤيدة لشأن العرب المنوهة للكرهم، كقصة الفيل، وما أحل الله تعالى بأصحابه من العقوبات والنكال، وخمود نار فارس وسقوط شرفات إيوان كسرى، وغيض ماء بحيرة ساوة، ورؤيا الموبدان(٢)، وما

<sup>(</sup>۱) قبال الله تعالى ﴿ولم يكن له كفوا أحد﴾ [الاخلاص: ٤] وقوله ﴿هل تعلم له سميا﴾ أي مثلاً [مريم: ٦٥] ونقل البيهقي في الأسماء والصفات عن الحافظ المحدث الفقيه أبي سليمان الخطابي أنه قال: ﴿إِنَ الذي يجب علينا وعلى كل مسلم أن يعلمه أن ربنا ليس بذي صورة ولا هيئة فإن الصورة تقتضي الكيفية وهي عن الله وعن صفاته منفبة وقال الإمام أبو جعفر الطحاوي: ﴿من وصف الله بمعنى من معانى البشر فقد كفر ﴾.

<sup>(</sup>٢) المؤبدان: اسم لحاكم المجوس رأى ليلة مولده ﷺ إبلاً تقود خيلاً عراباً قد قطعت دجلة وانتشرت في بلادها. والقصة مذكورة في بعض كتب السيرة والتاريخ.

سمع من الهواتف الصارخة بنعوته وأوصافه، وانتكاس الأصنام المعبودة وخرورها لوجهها من غير دافع لها من أمكنتها، إلى سائر ما روي وما نقل في الأخبار المشهورة من ظهور العجائب في ولادته وأيام حضانته وبعدها إلى أن بعثه الله نبياً.

ولم يكن له هم ما يستميل به القلوب من مال فيطمع فيه، ولا قوة فيقهر بها الرجال، ولا أعوان على الرأي الذي أظهره، والدين الذي دعا إليه، وكانوا يجتمعون على عبادة الأصنام، وتعظيم الأزلام، مقيمين على عادة الجاهلية في العصبة والحمية، والتعادي والتباغي وسفك الدماء، وشن الغارة ولا تجمعهم ألفة دين، ولا يمنعهم عن سوء أفعالهم نظر في عاقبة، ولا خوف عقوبة ولائمة، فألف هم بين قلوبهم وجمع كلمتهم، حتى اتفقت الآراء وتناصرت القلوب، وترادفت الأيدي، فصاروا إلباً واحداً في نصرته، وعنقاً واحداً إلى طلعته، وهجروا بلادهم وأوطانهم، وجفوا قومهم وعشائرهم في محبته، وبذلوا مهجهم وأرواحهم في نصرته، ونصبوا وجوههم لوقع السيوف في إعزاز كلمته، بلا دنيا بسطها لهم، ولا أموال أفاضها عليهم، ولا عوض في العاجل أطمعهم في نيله يرجونه، أو ملك أو شرف في الدنيا يحوزونه، بل كان من شأنه أن يجعل الغني فقيراً، والشريف أسوة الوضيع، فهل يلتثم مثل هذه الأمور، أو يتفق مجموعها لأحد هذا سبيله، من قبيل الاختيار العقلي والتدبير الفكري، لا والذي بعثه مجموعها لأحد هذه الأمور، ما يرتاب عاقل في شيء من ذلك، وإنما هو أمر إلهي، بالحق، وسخر له هذه الأمور، ما يرتاب عاقل في شيء من ذلك، وإنما هو أمر إلهي، وشيء غالب سماوي، ناقض للعادات، يعجز عن بلوغه قوى البشر، ولا يقدر عليه إلا والذي وانما من له الخلق والأمر، تبارك الله رب العالمين.

ومن دلائل نبوته في أنه كان أمياً، لا يخط كتاباً بيده ولا يقرؤه، ولد في قوم أميين، ونشأ بين أظهرهم في بلد ليس بها عالم يعرف أخبار الماضين، ولم يخرج في سفر ضارباً إلى عالم فيعكف عليه، فجاءهم بأخبار التوراة والإنجيل والأمم الماضية، وقد كان ذهبت معالم تلك الكتب، ودرست وحرفت عن مواضعها، ولم يبق من المحتمسكين بها وأهل المعرفة بصحيحها وسقيمها إلا القليل، ثم حاج كل فريق من أهل الملل المخالفة له بما لو احتشد له حذاق المتكلمين وجهابلة النقاد المتفننين لم يتهيأ لهم نقض ذلك. وهذا أدلُّ شيء على أنه أمر جاءه من عند الله تعالى.

ومن ذلك ، القرآن العظيم، فقد تحدى بما فيه من الإعجاز، ودعاهم إلى معارضته والإتيان بسورة من مثله، فنكلوا عنه وعجزوا عن الإتيان بشيء منه. قال بعض العلماء: إن الذي أورده على العرب من الكلام أعجزهم عن الإتيان بمثله أعجب في الآية، وأوضح في الدلالة من إحياء الموتى وإبراء الأكمه والأبرص، لأنه أتى أهل البلاغة

وأرباب الفصاحة ورؤساء البيان والمتقدمين في اللسن بكلام مفهوم المعنى عندهم، فكان عجزهم عنه أعجب من عجز من شاهد المسيح عند إحياء الموتى، لأنهم لم يكونوا يطمعون فيه، ولا إبراء الأكمه والأبرص ولا يتعاطون علمه، وقريش كانت تتعاطى الكلام الفصيح والبلاغة والخطابة، فدل على أن العجز عنه إنما كان ليصير علماً على رسالته، وصحة نبوته، وهذه حجة قاطعة وبرهان واضح.

وقال أبو سليمان الخطابي: وقد كان على من عقلاء الرجال عند أهل زمانه، بل هو أعقل خلق الله على الإطلاق. وقد قطع القول فيما أخبر به عن ربه تعالى بأنهم لا يأتون بمثل ما تحداهم به فقال: ﴿فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا﴾ [البقرة: ٢٤] فلولا علمه بأن ذلك من عند الله علام الغيوب، وأنه لا يقع فيما أخبر عنه خلف، وإلا لم يأذن له عقله أن يقطع القول في شيء، بأنه لا يكون وهو يكون. انتهى.

وهذا أحسن ما يقال في هذا المجال وأبدعه وأكمله وأبينه، فإنه نادى عليهم العجز قبل المعارضة، وبالتقصير عن بلوغ الغرض في المناقضة، صارحاً بهم على رؤوس الأشهاد، فلم يستطع أحد منهم الإلمام به مع توفر الدواعي وتظاهر الاجتهاد، فقال ـ وكان بما ألقى إليهم من الأخبار عليماً خبيراً ـ: ﴿قَلْ لَنْ اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ولو كان بعضهم لبعض ظهيراً [الإسراء: ٨٨] فرضيت هممهم السرية وأنفسهم الشريفة الأبية بسفك الدماء وهتك الحرم.

وقد ورد من الأخبار في قراءة النبي 縣 بعض ما نزل عليه على المشركين اللين كانوا من أهل الفصاحة والبلاغة، واقرارهم بإعجازه جمل كثيرة: فمنها ما روي عن محمد بن كعب قال: حدثت أن عتبة بمن ربيعة قال ذات يوم وهو جالس في نادي قريش، ورسول الله 縣 جالس وحده في المسجد يا معشر قريش، ألا أقوم إلى هذا فأعرض عليه أموراً لعله يقبل منا بعضها ويكف عنا. قالوا: بلى يا أبا الوليد، فقام عتبة فأعرض عليه أموراً لعله يقبل منا بعضها ويكف عنا. قالوا: بلى يا أبا الوليد، فقام عتبة وغير ذلك من المال وغير ذلك مناما فرغ قال رسول الله 縣: (أفرخت يا أبا الوليد؟) قال: نعم، قال: هناسمع مني، قال: أفعل، فقال رسول الله 縣: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم، حم تنزيل من الرحمن الرحيم حتى بلغ: ﴿قرآناً عربياً﴾ [فصلت: ١٠٣] فمضى رسول الله ﷺ من الرحمن الرحيم، حتى بلغ: ﴿قرآناً عربياً﴾ [فصلت: ١٠٣] فسجد فيها ثم قال: إسمعت يا أبا الوليد؟) قال: سمعت قال، فأنت وذاك، فقام عتبة إلى أصحابه، فقال بعضهم لبعض: نحلف الوليد؟) قال: سمعت قال، فأنت وذاك، فقام عتبة إلى أصحابه، فقال بعضهم لبعض: نحلف الوليد؟) قال السجدة إنها لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به، فلما جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا

أبا الوليد؟ قال: والله إني قد سمعت قولاً ما سمعت بمثله قط، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا الكهانة، يا معشر قريش، أطيعوني، خلوا بين هذا الرجل وبين ما هو فيه، فوالله ليكونن لقوله الذي سمعت نبأ. قال: فأجابني بشيء والله ما هو بسحر ولا بشعر ولا كهانة. قرأ ﴿ بسم الله الرحمن الرحيم، حم تنزيل من الرحمن الرحيم > حتى بلغ ﴿ فقل أنذرتكم صاعقة مثل صاعقة عاد وثمود ﴾ [فصلت: ١-١٣] فأمسكت فمه وناشدته الرحم أن يكف، وقد علمتم أن محمداً إذا قال شيئاً لم يكذب فخفت أن ينزل بكم العذاب (١١). رواه البيهقي وغيره.

وفي حديث إسلام أبي ذر، ووصف أخاه أنيساً فقال: والله ما سمعت بأشعر من أخي أنيس، وقد ناقض اثني عشر شاعراً في الجاهلية أنا أحدهم، وأنه انطلق وجاء إلى أبي ذر بخبر النبي على قلت: فما يقول الناس؟ قال: يقولون شاعر، كاهن، ساحر، لقد سمعت قول الكهنة فما هو بقولهم، ولقد وضعته على أقراء الشعر فلم يلتئم، ولا يلتئم على لسان أحد بعدي أنه شعر، وإنه لصادق وإنهم لكاذبون(٢). رواه مسلم والبيهقي:

وعن عكرمة في قصة الوليد بن المغيرة، وكان زعيم قريش في الفصاحة: أنه قال للنبي ﷺ: اقرأ علي، فقرأ عليه: ﴿إِن الله يأمر بالعدل والإحسان وإيتاء ذي القربي النحل: ٩٠] إلى آخر الآية. قال: أعد، فأعاد ﷺ، فقال: والله إن له لحلاوة وإن عليه لطلاوة وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق وما يقول هذا بشر، ثم قال لقومه: والله ما فيكم رجل أعلم بالأشعار مني، ولا أعلم برجزه ولا بأشعار الجن، والله ما يشبه الذي يقول شيئاً من هذا، والله إن لقوله الذي يقول لحلاوة وإن عليه لطلاوة وإنه لمثمر أعلاه مغدق أسفله وإنه ليعلو ولا يعلى.

وفي خبره الآخر: حين جمع قريشاً عند حضورهم الموسم وقال: إن وفود العرب تردنا، فأجمعوا فيه رأياً، لا يكلب بعضكم بعضاً، فقالوا: نقول هو كاهن، قال: والله ما هو بزمزمته ولا سجعه، قالوا: مجنون. قال: ما هو بمجنون ولا بخنقه ولا بوسوسته، قالوا: فنقول شاعر، قال: ما هو بشاعر. قد عرفنا الشعر كله. رجزه وهزجه وقريضه

<sup>(</sup>۱) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٢/٤٠٤ ـ ٢٠٥. وفي البداية والنهاية لابن كثير ٣/ ٦٦. وفي الدر المنثور للسيوطي ٥/ ٣٥٨. وفي المطالب العالية لابن حجر (٤٢٨٥). وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٩٧. وفي دلائل النبوة لأبي نعيم ١/٦٦. وفي كنز العمال (٣٥٤٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب فضائل الصحابة رقم الحديث (١٣٢) وفي الشفا للقاضي عياش ١٦٦/١ . وفي دلائــل النبوة للبيهقي ٢/٢٠١ ـ ٢١٠ ـ ٢١٢ وفي المسند للإمــام أحمد بن حنبل ٥/ ١٧٤ .

ومبسوطه ومقبوضه، ما هو بشاعر. قالوا: فنقول ساحر، قال: ما هو بساحر، ولا نفثه ولا عقده، قالوا: فما نقول؟ قال: ما أنتم قائلون من هذا شيئاً إلا وأنا أعرف أنه باطل، رواه ابن إسحاق والبيهقي.

وأخرج أبو نعيم من طريق ابن إسحاق، حدثني إسحاق بن يسار عن رجل من بني سلمة قال: لما أسلم فتيان بني سلمة قال عمروبن الجموح لابنه: أخبرني ما سمعت من كلام هذا الرجل، فقرأ عليه ﴿الحمد لله رب العالمين﴾ [الفاتحة: ١] إلى قوله ﴿الصراط المستقيم﴾ [الفاتحة: ٦] فقال: ما أحسن هذا وأجمله، أو كل كلامه مثل هذا قال: يا أبت وأحسن من هذا.

وقال بعض العلماء: إن هذا القرآن لو وجد مكتوباً في مصحف في فلاة من الأرض، ولم يعلم من وضعه هناك لشهدت العقول السليمة أنه منزل من عند الله، وأن البشر لا قدرة لهم على تأليف مثل ذلك، فكيف إذا جاء على يد أصدق الخلق وأبرهم وأتقاهم وقال: إنه كلام الله، وتحدى الخلق كلهم أن يأتوا بسورة من مثله فعجزوا، فكيف يبقى مع هذا شك. انتهى.

واعلم أن وجوه إعجاز القرآن لا تنحصر، لكن قال بعضهم: قد اختلف العلماء في إعجازه على ستة أوجه:

● أحدها: أن وجه إعجازه هو الإيجاز والبلاغة، مثل قوله: ﴿ولكم في القصاص حياة﴾ [البقرة: ١٧٩] فجمع في كلمتين عدد حروفهما عشرة أحرف معاني كلام كثير. وحكى أبو عبيد: أن أعرابياً سمع رجلاً يقرأ: ﴿فاصدع بما تؤمر﴾ [الحجر: ٩٤] فسجد وقال: سجدت لفصاحة هذا الكلام. وسمع آخر رجلاً يقرأ: ﴿فلما استيأسوا منه خلصوا نجياً﴾ [يوسف: ٨٠] قال: أشهد أن مخلوقاً لا يقدر على مثل هذا الكلام. وحكى الأصمعي: أنه رأى جارية خماسية أو سداسية وهي تقول: استغفر الله من ذنوبي كلها، فقلت لها: مم تستغفرين ولم يجر عليك قلم؟ فقالت:

استغفر الله للنبي كلم قتلت إنساناً بغير حلم مثل غيراً بغير حلم مثل غيران نياعه في دلم انتصاف الليل وليم أصلم

فقلت لها: قاتلك الله ما أفصحك، فقالت: أو تعد هذا فصاحة بعد قوله تعالى: ﴿وأوحينا إلى أم موسى أن أرضعيه فإذا خفت عليه فألقيه في اليم ولا تخافي ولا تحزني إنا رادوه إليك وجاعلوه من المرسلين﴾ [القصص: ٧] فجمع في آية واحدة بين أمرين ونهيين وخيرين وبشارتين.

وحكي أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه كان يوماً نائماً في المسجد، فإذا هو برجل قائم على رأسه، يتشهد شهادة الحق، فأعلمه أنه من بطارقة الروم، ممن يحسن كلام العرب وغيرها، وأنه سمع رجلاً من أسرى المسلمين يقرأ آية من كتابكم فتأملتها فإذا قد جمع الله فيها ما أنزل على عيسى ابن مريم من أحوال الدنيا والآخرة. وهي قوله تعالى: ﴿ومن يطع الله ورسوله ويخش الله ويتقه﴾ [النور: ٥٢] الآية.

وقد رام قوم من أهل الزيغ والإلحاد، أوتوا طرفاً من البلاغة، وحظاً من البيان، أن يضعوا شيئاً يلبسون به، فلما وجدوه مكان النجم من يد المتناول، مالوا إلى السور القصار، كسورة الكوثر والنصر وأشباههما، لوقوع الشبهة على الجهال فيما قل عدد حروفه، لأن العجز إنما يقع في التأليف والاتصال.

وممن رام ذلك من العرب في التشبث بالسور القصار، مسيلمة الكذاب فقال: يا ضفدع نقي كم تنقين، أعلاك في الماء وأسفلك في الطين، لا الماء تكدرين، ولا الشراب تمنعين. فلما سمع أبو بكر رضي الله عن هذا قال: إنه كلام لم يخرج من إل. قال ابن الأثير: أي من ربوبية، و «الإل» بالكسر هو الله تعالى. وقيل: الإل الأصل الجيد، أي لم يجىء من الأصل الذي جاء منه القرآن.

ولما سمع مسيلمة الكذاب ـ لعنه الله ـ «والنازعات» قال: والزارعات زرعاً والحاصدات حصداً والذاريات قمحاً، والطاحنات طحناً، والحافرات حفراً، والثاردات ثرداً، واللاقمات لقماً، لقد فضلتم على أهل الوبر وما سبقكم أهل المدر. إلى غير ذلك من الهذيان، مما ذكرت في الوفود من المقصد الثاني بعضه والله أعلم.

وقال آخر: ألم تر كيف فعل ربك بالحبلى أخرج من بطنها نسمة تسعى، من بين شراسيف<sup>(۱)</sup> وأحشى وقال آخر: الفيل ما الفيل، وما أدراك ما الفيل، له ذنب وثيل، ومشفر طويل، وإن ذلك من خلق ربنا لقليل.

ففي هذا الكلام مع قلة حروفه من السخافة ما لا خفاء به على من لا يعلم، فضلاً عمن يعلم.

• والثاني: أن إعجازه هو الوصف الذي صار به خارجاً عن جنس كلام العرب من النظم والنثر والخطب والشعر والرجز والسجع، فلا يدخل في شيء منها ولا يختلط بها مع كون ألفاظه وحروفه من جنس كلامهم، ومستعملة في نظمهم ونثرهم، ولذلك تحيرت عقولهم، وتدلهت (٢) أحلامهم، ولم يهتدوا إلى مثله في حسن كلامهم، فلا ريب

<sup>(</sup>١) جمع شرسوف: غضروف معلق بكل ضلع.

 <sup>(</sup>۲) تدهلت: أي دهشت وتحيرت.

أنه في فصاحته قد قرع القلوب ببديع نظمه، وفي بلاغته قد أصاب المعاني بصائب سهمه، فإنه حجة الله الواضحة، ومحجته اللائحة، ودليله القاهر، وبرهانه الباهر، ما رام معارضته شقي إلا تهافت تهافت الفراش في الشهاب، وذل ذل النقد حول الليوث الغضاب.

وقد حكي عن غير واحد ممن عارضه أنه اعترته روعة وهيبة كفّته عن ذلك، كما حكي عن يحيى بن حكيم الغزال<sup>(١)</sup> ـ بتخفيف الزاي وقد تشدد ـ وكان بليغ الأندلس في زمانه أنه قد رام شيئاً من هذا، فنظر في سورة الإخلاص ليحدو على مثالها، وينسج بزعمه عل منوالها، فاعترته خشية ورقة، حملته على التوبة والإنابة.

وحكي أيضاً أن ابن المقفع (٢) \_ وكان أفصح أهل وقته \_ طلب ذلك ورامه، ونظم كلاماً وجعله مفصلاً ، وسماه سوراً ، فاجتاز يوماً بصبي يقرأ في مكتب قوله تعالى: ﴿ وقيل يا أرض ابلعي ماءك ويا سماء أقلعي وفيض الماء وقضي الأمر. . ﴾ [هود: ٤٤] الآية، فرجع ومحى ما عمل وقال: أشهد أن هذا لا يعارض أبداً، وما هو من كلام البشر.

وله در العارف سيدي محمد وفا حيث قال، يعني النبي ﷺ والقرآن المعظم:

له آبة الفرقان في عين جمعه حديث نزيه عن حدوث منزة بسلاغ بليغ للبلاغة معجز تحلت بروح الوحي حلة نسجه وغاية أرباب البلاغة عجزهم فأفاكهم بالإفك أعياه غيه قلى الله أقوالاً يهاجر هجرها تلاها فتل الفحش في القبح وجهها لقد فرق الفرقان شمل فريقه أتى بالهدى صلى عليه إلهه

جوامع آيات بها اتضع الرشد قديم صفات الدات ليس له ضد له عجرات لا يعد لها عد عقد عقد اعتقاد لا يحل لها عقد لديه وإن كانوا هم الألسن اللد تصدى وللأسماع عن غيه صد هواناً بها الورهاء(٣) والبهم البلد وعن ريبها الألباب نزهها الزهد بجمع رسول الله واستعلن الرشد ولم يله بالأهواء إذ جاءه الجد

<sup>(</sup>۱) هو يحيى بن الحكم البكري الجياني، المعروف بالغزال (١٥٦ ــ ٢٥٠ هـ) شاعر أندلسي. الأعلام ١٨٣٨.

 <sup>(</sup>۲) هو عبد الله بن المقفع (۱۰٦ ـ ۱٤۲ هـ). كاتب أصله من الفرس توفي بالبصرة. الأعلام ٤/ ١٤٠،
 معجم المطبوعات ٢٤٩، ولسان الميزان ٣/ ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) الورهاء: الحمقاء، والبهم: أولاد الضأن والبقر، البلد: جمع بليد.

- والثالث: أن وجه إعجازه هو أن قارئه لا يمله، وسامعه لا يمجه، بل الإكباب على تلاوته يزيده حلاوة، وترديده يوجب له محبة وطلاوة، لا يزال غضاً طرياً، وغيره من الكلام ولو بلغ في الحسن والبلاغة ما بلغ يمل مع الترديد، ويعادى إذا أعيد، وكتابنا يستلذ به في الخلوات، ويؤنس بتلاوته في الأزمات، وسواه من الكتب لا يوجد فيها ذلك، حتى أحدث أصحابها لها لحوناً وطرقاً، يستجلبون بتلك اللحون تنشيطهم على قراءتها، ولهذا وصف غلم القرآن بأنه لا يخلق على كثرة الرد، ولا تنقضي عبره، ولا تفنى عجائبه، هو الفصل ليس بالهزل، لا تشبع منه العلماء، ولا تزيغ به الأهواء، ولا تلبس به الألسنة، هو الذي لم تنته الجن حين سمعته أن قالوا: إنا سمعنا قرآناً عجباً يهدى إلى الرشد فآمنا به (١) أشار إليه القاضى عياض.
- والرابع: أن وجه إعجازه هو ما فيه من الإخبار بما كان، مما علموه وما لم يعلموه، فإذا سألوا عنه عرفوا صحته وتحققوا صدقه كالذي حكاه من قصة أهل الكهف وشأن موسى والخضر عليهما الصلاة والسلام، وحال ذي القرنين، وقصص الأنبياء مع أممها، والقرون الماضية في دهرها.
- والخامس: أن وجه إعجازه هو ما فيه من علم الغيب، والإخبار بما يكون، فيوجد على صدقه وصحته، مثل قوله تعالى لليهود: ﴿قُلْ إِنْ كَانْتُ لَكُم اللَّهُ الآخرة عند الله خالصة من دون الناس فتمنوا الموت إن كنتم صادقين ثم قال: ﴿ولن يتمنوه أبداً بما قدمت أبديهم [البقرة: ٩٤ \_ ٩٠] فما تمناه أحد منهم.

ومثل قوله تعالى لقريش: ﴿ فإن لم تفعلوا ولن تفعلوا ﴾ [البقرة: ٢٤] فقطع بأنهم لا يفعلون فلم يفعلوا. وتعقب: بأن الغيوب التي اشتمل عليها القرآن وقع بعضها في زمنه على الله وقال تعالى: ﴿ إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً ﴾ [الفتح: ١] وبعضها بعد مدة كقوله تعالى: ﴿ ألم غلبت الروم ﴾ [الروم: ١] فلو كان كما قالوا لنازعوا وقع المتوقع، وبأن الإخبار عن الغيب جاء في بعض سور القرآن واكتفى منهم بمعارضة سورة غير معينة، فلو كان كذلك لعارضوه بقدر أقصر سورة لا غيب فيها.

● السادس: أن وجه إعجازه هو كونه جامعاً لعلوم كثيرة، لم تتعاط العرب فيها الكلام، ولا يحيط بها من علماء الأمم واحد منهم، ولا يشتمل عليها كتاب، بين الله فيه خبر الأولين والآخرين وحكم المتخلفين وثواب المطيعين وعقاب العاصين.

إ (١) أخرجه الترمذي في كتاب فضائل القرآن باب (١٤) رقم الحديث (٢٩٠٦) والدارمي في سننه كتاب فضائل القرآن ٢/ ٤٣١ وفي الشفا للقاضي عياض ٢٧٧/١.

فهذه ستة أوجه، يصح أن يكون كل واحد منها إعجازاً، فإذا جمعها القرآن فليس اختصاص أحدها بأن يكون معجزاً بأولى من غيره، فيكون الإعجاز بجميعها. وقد قال تعالى: ﴿قَلَ لَمْنَ اجتمعت الإنس والمجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله ﴾ [الإسراء: ٨٨] فلم يقدر أحد أن يأتي بمثل هذا القرآن في زمن رسول الله ﷺ ولا بعده على نظمه وتأليفه وعذوبة منطقه وصحة معانيه، وما فيه من الأمر بالمعروف والنهي عن على البعث وآياته، والإنباء بما كان وبما يكون، وبما فيه من الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، والامتناع من إراقة الدماء، وصلة الأرحام، إلى غير ذلك، فكيف يقدر على ذلك أحد وقد عجزت عنه العرب الفصحاء والخطباء البلغاء، والشعراء الفهماء، من قريش وغيرها، وهو ﷺ في مدة ما عرفوه قبل نبوته وأداء رسالته أربعين سنة لا يحسن نظم كتاب، ولا عقد حساب، ولا يتعلم سحراً، ولا ينشد شعراً، ولا يحفظ خبراً، ولا يروي أثراً، حتى أكرمه الله بالوحي المنزل، والكتاب المفصل، فدعاهم إليه وحاجهم به، قال الله تعالى: ﴿وما كنت تتلوا قبله أفلا تعقلون﴾ [يونس: ١٦]، وشهد له في كتابه بذلك فقال تعالى: ﴿وما كنت تتلوا من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك إذاً لارتاب المبطلون﴾ [العنكبوت: ٤٨].

وأما ما عدا القرآن من معجزاته ، كنبع الماء من بين أصابعه، وتكثير الطعام ببركته، وانشقاق القمر، ونطق الجماد، فمنه ما وقع التحدي به، ومنه ما وقع دالاً على صدقه من غير سبق تحد، ومجموع ذلك يفيد القطع بأنه ظهر على يده من خوارق العادات شيء كثير - كما يقطع بجود حاتم، وشجاعة علي - وإن كانت أفراد ذلك ظنية وردت موارد الآحاد مع أن كثيراً من المعجزات النبوية قد اشتهر ورواه العدد الكثير، والجم الغفير، وأفاد الكثير منه القطع عند أهل العلم بالآثار والعناية بالسير والأخبار، وإن لم يصل عند غيرهم إلى هذه المرتبة لعدم عنايتهم بذلك.

فلو ادعى مدع أن غالب هذه الوقائع مفيد للقطع النظري لما كان مستبعداً، وذلك أنه لا مرية أن رواة الأخبار في كل طبقة قد حدثوا بهذه الأخبار في الجملة، ولا يحفظ عن أحد من أصحابه مخالفة الراوي فيما حكاه من ذلك. ولا الإنكار عليه فيما هنالك، فيكون الساكت منهم كالناطق، لأن مجموعهم محفوظ عن الإغضاء على الباطل، وعلى تقدير أن يوجد من بعضهم إنكار أو طعن على بعض من روى شيئاً من ذلك فإنما هو من جهة توقف في صدق الراوي أو تهمته بكذب، أو توقف في ضبطه أو نسبته إلى سوء الحفظ، أو جواز الغلط، ولا يوجد أحد منهم طعن في المروي، كما وجد منهم في غير هذا الفن من الأحكام وحروف القرآن ونحو ذلك والله أعلم.

وأنت إذا تأملت معجزاته وباهر آياته وكراماته وجدتها شاملة للعلوي والسفلي، والصامت والناطق، والساكن والمتحرك، والمائع والجامد، والسابق واللاحق، والغائب والحاضر، والباطن والظاهر، والعاجل والآجل، إلى غير ذلك، مما لو عد لطال، كالرمي بالشهب الثواقب، ومنع الشياطين من استراق السمع في الغياهب، وتسليم الحجر والشجر عليه، وشهادتها له بالرسالة بين يديه، ومخاطبتها له بالسيادة، وحنين الجذع، ونبع الماء من كفه في الميضأة والتور والمزادة، وانشقاق القمر، ورد العين من العور، ونطق البعير والذئب والجمل، وكالنور المتوارث من آدم إلى جبهة أبيه من الأزل، وما سوى ذلك من المعجزات التي تداولتها الحملة، ونقلتها عن الألسنة الأول النقلة، مما لو أعملنا أنفسنا في حصرها لفني المداد في ذكرها. ولو بالغ الأولون والآخرون في إحصاء ما عجزوا عن استقصاء ما حباه الكريم به من مواهبه، ولكان الملم بساحل بحرها مقصراً عن حصر بعض فخرها، ولقد صح لبعض محبيه أن ينشدوا فيه:

وعلى تفنى الرمان وفيه ما لم يوصف (١) وأنه لخليق بمن ينشد:

فما بلغت كنف امرىء متناولاً من المجد إلا واللذي نال أطول ولا بلغ المهدون في القول مدحه ولو حدقوا إلا اللي فيه أفضل (٢)

ولله در إمام العارفين سيدي محمد وفا فلقد كفى وشفى بقوله:

ما شئت قبل فيه فأنت مصدق فالحب يقضي والمحاسن تشهد ولقد أبدع الإمام الأديب شرف الدين الأبوصيري حيث قال:

دع مسا ادعتسه النصسارى فسي نبيهسم وانسب إلى ذاته ما شئت من شرف فسإن فضسل رسسول الله ليسس لسه

واحكم بما شئت مدحاً فيه واحتكم وانسب إلى قدره ما شئت من عظم حسد فيعسرب عنه نساطسق بفسم

يعني أن المداح وإن انتهوا إلى أقصى الغايات والنهايات لا يصلون إلى شأوه، إذ لا حدّ له، ويحكى أنه رؤي الشيخ عمر بن الفارض السعدي في النوم فقيل له: لم لا مدحت النبى غير فقال:

أرى كسل مسدح في النبسي مقصسراً وإن بسالسغ المثنسي عليسه وأكثسرا

<sup>(</sup>١) البيت منسوب لابن الفارض.

<sup>(</sup>٢) البيت منسوب للخنساء.

إذا الله أثني بالسذي هيو أهليه عليه فما مقدار ما يمدح الورى

. قال الشيخ بدر الدين الزركشي: ولهذا لم يتعاط فحول الشعراء المتقدمين - كأبي تمام والبحتري وابن الرومي - مدحه 識。 وكان مدحه عندهم من أصعب ما يحاولونه، فإن المعاني دون مرتبته، والأوصاف دون وصفه، وكل غلو في حقه تقصير، فيضيق على البليغ بحال النظم، وعند التحقيق إذا اعتبرت جميع الأمداح التي فيها غلو بالنسبة إلى من قرضت له وجدتها صادقة في حق النبي 難، حتى كأن الشعراء على صفاته كانوا يعتمدون وإلى أمداحه كانوا يقصدون، وقد أشار الأبوصيري بقوله: «دع ما ادعته النصارى في نبيهم» إلى ما أطرت النصارى به عيسى ابن مريم من اتخاذه إلها. قال النيسابوري: إنهم صحفوا في الإنجيل «عيسى نبي وأنا ولدته» فحرفوا الأول بتقديم الباء الموحدة وخففوا اللام في الثاني، فلعنة الله على الكافرين. فإن قلت: هل ادعى أحد في نبينا ﷺ ما ادعي في عيسى؟ أجيب: بأنهم قد كادوا أن يفعلوا نحو ذلك حين قالوا له ﷺ أفلا نسجد في عيسى؟ أجيب: بأنهم قد كادوا أن يفعلوا نحو ذلك حين قالوا له ﷺ: أفلا نسجد عما غساه يبلغ بهم من العبادة.

وقد جاء في صفته في حديث ابن أبي هالة: ولا يقبل الثناء إلا من مكافىء، أي: مقارب في مدحه غير مفرط فيه. وقال ابن قتيبة معناه؛ إلا أن يكون ممن له عليه منة، فيكافئه الآخر، وغلطه ابن الأنباري: بأنه لا ينفك أحد من إنعام رسول الله عليه، لأن الله بعثه رحمة للعالمين، فالثناء عليه فرض عليهم، لا يتم الإسلام إلا به. قال: وإنما المعنى: لا يقبل الثناء إلا من رجل عرف حقيقة إسلامه.

ُ ثم إن حاصل معجزاته وباهر آياته وكراماته ﷺ كما نبه عليه القطب القسطلاني يرجع إلى ثلاثة أقسام:

. ماض: وجد قبل كونه، فقضى بمجده.

ومستقبل: وقع بعد مواراته في لحده.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب النكاح باب (٤٠) رقم المحديث (٢١٤٠) وفي سنن الترمذي كتاب الرضاع باب (١٠) رقم المحديث (١٠٥١) وفي سنن ابن ماجة كتاب النكاح باب (٤) رقم المحديث (١٨٥٢ و ١٨٥٧ و و ١٨٥٧) وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢٩٢١ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٨٥٢ و ٢٩٢١ وفي المستدرك للحاكم ٢/١٨٧ وفي الترفيب والترهيب للمندري ٣/٢٥ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/١٥٤ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/٢١٧ وفي المعجم الكبير للطبراني ٥/٣٧٧ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٤/٣١٠ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢٩٨٧ وفي المغني للعراقي ٢/٥٩ وفي كنز العمال (٢٤٧٧ عـ ٤٤٧٠٠).

وكائن معه من حين حمله ووضعه إلى أن نقله الله إلى محل فضله وموطن جمعه.

فأما القسم الأول الماضي وهو ما كان قبل ظهوره إلى عدا الوجود، فقد ذكرت منه جملة في المقصد الأول، كقصة الفيل وغير ذلك، مما هو تأسيس لنبوته وإرهاص لرسالته، قال الإمام فخر الدين الرازي: ومذهبنا: أنه يجوز تقديم المعجزة تأسيساً وإرهاصاً، قال: ولذلك قالوا: كانت الغمامة تظله، يعني في سفره قبل النبوة، خلافاً للمعتزلة القائلين بأنه لا يجوز أن تكون المعجزة قبل الإرسال. انتهى.

وأما القسم الثاني: وهو ما وقع بعد وفاته في فكثير جداً، إذ في كل حين يقع لخواص أمته من خوارق العادات بسببه مما يدل على تعظيم قدره الكريم ما لا يحصى كالاستغاثة به وغير ذلك مما يأتي في المقصد الأخير، في أثناء الكلام على زيارة قبره الشريف المنير.

وأما القسم الثالث: وهو ما كان معه من حين ولادته إلى وفاته، فكالنور الذي خرج معه حتى أضاء له قصور الشام وأسواقها، حتى رؤيت أعناق الإبل ببصرى، ومسح الطائر على فؤاد أمه حتى لم تجد ألماً لولادته، والطواف به في الآفاق، إلى غير ذلك. وكانشقاق القمر عند اقتراحه عليه، وانضمام الشجرتين لما دعاهما إليه، وكإطعام المجيش الكثير من النزر اليسير، في عدة من المواضع واستيلاء الفجائع، وغير ذلك مما أمده الله تعالى به من المعجزات، وأكرمه به من خوارق العادات تأييداً لإقامة حجته، وتمهيداً لهداية محجته، وتأييداً لسيادته في كل أمة، وتسديداً لمن ادكر بعد أمة، مما تتبعه يخرج عن مقصود الاختصار، إذ هو باب فسيح المجال منيع المنال، لكني أنبه من ذلك على نبذة يسيرة، وأنوه في أثنائها بجملة خطيرة. فأقول وما توفيقي إلا بالله، عليه توكلت وإليه أنيب.

أما معجزة انشقاق القمر<sup>(۱)</sup>، فقد قال تعالى في كتابه العزيز: ﴿اقترتب الساعة وانشق القمر﴾ [القمر: ١]. الآية، والمراد وقوع انشقاقه، ويؤيده قوله تعالى بعد ذلك: ﴿وَإِنْ يَرُوا آيَة يَعْرَضُوا وَيَقُولُوا سَحْرَ مُسْتَمَرُ﴾ [القمر: ٢]. فإن ذلك ظاهر في أن المراد بقوله: «انشق» وقوع انشقاقه، لأن الكفار لا يقولون ذلك يوم القيامة، وإذا تبين أن قولهم

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ٧٦.

إنما هو في الدنيا تبين وقوع الانشقاق وأنه المراد بالآية التي زعموا أنها سحر، وسيأتي ذلك صريحاً في حديث ابن مسعود وغيره.

واعلم أن القمر لم ينشق لأحد غير نبينا ﷺ، وهو من أمهات معجزاته ﷺ. وقد أجمع المفسرون وأهل السنة على وقوعه لأجله ﷺ، فإن كفار قريش لما كلبوه ولم يصدقوه طلبوا منه آية تدل على صدقه في دعواه، فأعطاه الله هذه الآية العظيمة، التي لا قدرة لبشر على إيجادها، دلالة على صدقه ﷺ في دعواه الوحدانية لله تعالى، وأنه منفرد بالربوبية، وأن هذه الآلهة التي يعبدونها باطلة لا تنفع ولا تضر، وأن العبادة إنما تكون لله وحده لا شريك له.

قال الخطابي: انشقاق القمر آية عظيمة، لا يكاد يعدلها شيء من آيات الأنبياء، وذلك أنه ظهر في ملكوت السماوات خارجاً عن جملة طباع ما في هذا العالم المركب من الطبائع، فليس فيما يطمع في الوصول إليه بحيلة، فلذلك صار البرهان به أظهر. انتهى.

وقال ابن عبد البر: قد روى هذا الحديث \_ يعني حديث انشقاق القمر \_ جماعة كثيرة من الصحابة، وروى ذلك عنهم أمثالهم من التابعين، ثم نقله عنهم الجم الغفير إلى أن انتهى إلينا. وتأيد بالآية الكريمة. انتهى.

وقال العلامة ابن السبكي في شرحه لمختصر ابن الحاجب: والصحيح عندي أن انشقاق القمر متواتر، منصوص عليه في القرآن، مروي في الصحيحين وغيرهما من طرق من حديث شعبة عن سليمان عن إبراهيم عن أبي معمر عن ابن مسعود، ثم قال: وله طرق أخر شتى، بحيث لا يمتري في تواتره، انتهى.

وقد جاءت أحاديث الانشقاق في روايات صحيحة عن جماعة من الصحابة منهم: أنس، وابن مسعود، وابن عباس، وعلي، وحليفة، وجبير بن مطعم، وابن عمر، وغيرهم. فأما أنس وابن عباس فلم يحضرا ذلك، لأنه كان بمكة قبل الهجرة بنحو خمس سنين، وكان ابن عباس إذ ذاك لم يولد، وأما أنس فكان ابن أربع سنين أو خمس بالمدينة، وأما غيرهما فيمكن أن يكون شاهد ذلك.

ففي الصحيحين: من حديث أنس رضي الله عنه: أن أهل مكة سألوا رسول الله على الله يريهم آية، فأراهم انشقاق القمر شقتين، حتى رأوا حراء بينهما، وقوله: شقتين بكسر الشين المعجمة ـ أي نصفين، ومن حديث ابن مسعود قال: انشق القمر على عهد رسول الله على فرقتين، فرقة فوق الجبل، وفرقة دونه فقال رسول الله على الشهدوا، (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (٢٧) رقم الحديث (٣٦٣٦ ـ ٣٨٦٩ ـ ٢٨٨ ـ ٤٨٦٤ ـــ

وفي الترمذي من حديث ابن عمر، في قوله تعالى: ﴿اقتربت الساعة وانشق القمر﴾ قال: قد كان ذلك على عهد رسول الله ﷺ، انشق فلقتين، فلقة دون الجبل، وفلقة فوق الجبل، فقال رسول الله ﷺ: «اشهدوا». وعند الإمام أحمد، من حديث جبير بن مطعم قال: انشق القمر على عهد رسول الله ﷺ فصار فرقتين، فرقة على هذا الجبل، وفرقة على هذا الجبل، وفرقة على هذا الجبل، فقالوا: إن كان سحرنا فإنه لا يستطيع أن يسحر الناس.

وعن عبد الله بن مسعود قال: انشق القمر على عهد رسول الله على، فقال كفار قريش: هذا سحر ابن أبي كبشة، قال: فقالوا انظروا ما يأتيكم به السفار، فإن محمداً لا يستطيع أن يسحر الناس كلهم. قال: فجاء السفار فأخبروهم بذلك، رواه أبو داود الطيالسي.

ورواه البيهقي بلفظ: انشق القمر بمكة فقالوا: سحركم ابن أبي كبشة، فاسألوا السفار، فإن كانوا رأوا ما رأيتم فقد صدق وإن لم يكونوا رأوا ما رأيتم فهو سحر، فسألوا السفار وقد قدموا من كل وجه فقالوا: رأيناه.

وكذا في مصنف عبد الرزاق عن معمر بلفظ مرتين أيضاً. واتفق الشيخان عليه من رواية شعبة عن قتادة بلفظ: فرقتين، كما في حديث جبير عند أحمد. وفي حديث ابن عمر فلقتين ـ باللام ـ كما قدمته. وفي لفظ من حديث جبير: فانشق باثنتين. وفي رواية

<sup>=</sup> ٤٨٦٥). وفي سنن الترمذي في كتاب الفتن باب (٢٠) رقم الحديث (٢١٨٢). وفي صحيح مسلم في كتاب صفات المنافقين. رقم الحديث (٤٣ ـ ٤٤ ـ ٥٥) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/٣٧ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٤٢. وفي الدر المتثور للسيوطي ٣/٣٧٦ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيذي (٥٨٥٥). وفي دلائل النبوة لأبي نعيم المتقين للزبيذي (١٩٥٧). وفي دلائل النبوة لأبي نعيم ١/ ٩٥. وفي تفسير ابن كثير ٧/ ٤٤٤ وفي المعجم الكبير للطبراني ١/ ٩٤ وفي المسند للحميدي رقم الحديث (٨٥) وفي مشكل الآثار للطحاوي ٢/ ٢٠٣ ـ ٣٠٣.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب (١) رقم الحديث (٤٨٦٧) وفي صحيح مسلم كتاب المنافقين رقم الحديث (٤٦) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢٠٧ و ٢٢٠.

عن ابن عباس عند أبي نعيم في الدلائل: فصار قمرين. ووقع في نظم السيرة للحافظ أبي الفضل العراقي: وانشق مرتين بالإجماع. قال الحافظ ابن حجر: وأظن قوله: «بالإجماع» يتعلق بدانشق» لا بدمرتين»، فإني لا أعلم من جزم من علماء الحديث بتعدد الانشقاق في زمنه على. ولعل قائل «مرتين» أراد: فرقتين. وهذا الذي لا يتجه غيره جمعاً بين الروايات. وقد وقع في رواية البخاري من حديث ابن مسعود: ونحن بمنى، وهذا لا يعارض قول أنس: إن ذلك كان بمكة، لأنه لم يصرح بأنه على كان ليلتئد بمكة. فالمراد أن الانشقاق كان وهم بمكة قبل أن يهاجروا إلى المدينة والله أعلم.

وقد أنكر هذه المعجزة جماعة من المبتدعة، كجمهور الفلاسفة، متمسكين بأن الأجرام العلوية لا يتهيأ فيها الانخراق والالتئام، وكذا قالوا في فتح أبواب السماء ليلة الإسراء، إلى غير ذلك. وجواب هؤلاء: إن كانوا كفاراً أن يناظروا أولاً على ثبوت دين الإسلام، فإذا تمت اشتركوا مع غيرهم ممن أنكر ذلك من المسلمين، ومتى سلم المسلم بعض ذلك دون بعض لزم التناقض. وأيضاً لا سبيل إلى إنكار ما ثبت في القرآن من الانخراق والالتئام في القيامة، وإذا ثبت هذا استلزم الجواز، ووقوعه معجزة للنبي على وقد أجاب القدماء عن ذلك، فقال أبو إسحاق الزجاج في «معاني القرآن»: أنكر بعض المبتدعة الموافقين لمخالفي الملة انشقاق القمر، ولا إنكار للعقل فيه، لأن القمر مخلوق لله يفعل فيه ما يشاء، كما يكوره يوم القيامة ويفنيه. انتهى.

وأما قول بعض الملاحدة: لو وقع هذا النقل جاء متواتراً واشترك أهل الأرض كلهم في معرفته، ولم يختص بها أهل مكة، لأنه أمر صدر عن حس ومشاهدة، فالناس فيه شركاء، والدواعي متوفرة على رواية كل غريب، ونقل ما لم يعهد، ولو كان لذلك أصل لخلد في كتب التسيير والتنجيم، إذ لا يجوز إطباقهم على تركه وإغفاله مع جلالة شأنه ووضوح أمره.

فأجاب عنه الخطابي وغيره: بأن هذه القصة خرجت عن الأمور التي ذكروها، لأنه شيء طلبه خاص من الناس، فوقع ليلاً، لأن القمر لا سلطان له بالنهار، ومن شأن الليل أن يكون الناس فيه نياماً ومستكنين في الأبنية، والبارز منهم في الصحراء إذا كان يقظاناً يحتمل أن يتفق أنه كان في ذلك الوقت مشغولاً بما يلهيه من سمر وغيره. ومن المستبعد أن يقصدوا إلى مراكز القمر ناظرين إليه ولا يغفلوا عنه، فقد يجوز أنه وقع ولم يشعر به أكثر الناس، وإنما رآه من تصدى لرؤيته ممن اقترح وقوعه، ولعل ذلك إنما كان في قدر اللحظة التي هي مدرك البصر، وقد يكون القمر حينئذ في بعض المنازل التي تظهر لبعض الأفاق دون بعض، كما يكون ظاهراً لقوم غائباً عند قوم، وكما يجد الكسوف أهل بلد دون بلد آخر.

وقد أبدى الخطابي حكمة بالغة في كون المعجزات المحمدية لم يبلغ شيء منها مبلغ التواتر الذي لا نزاع فيه كالقرآن بما حاصله: إن معجزة كل نبي كانت إذا وقعت عامة أعقبت هلاك من كلب بها من قومه، والنبي على بعث رحمة للعالمين، فكانت معجزته التي تحدى بها عقلية، فاختص بها القوم الذين بعث منهم، لما أوتوه من فضل العقول وزيادة الأفهام، ولو كان إدراكها عاماً لعوجل من كذب بها كما عوجل من قبلهم. انتهى. وكذا أجاب بن عبد البر بنحوه.

تنبيه: ما يذكره بعض القصاص: أن القمر دخل في جيب النبي ﷺ وخرج من كمه، فليس له أصل، كما حكاه الشيخ بدر الدين الزركشي عن شيخه العماد بن كثير.

وأما رد الشمس له ﷺ كان يوحى إليه ورأسه في حجر علي رضي الله عنه، فلم يصل العصر حتى غربت الشمس، فقال رسول الله ﷺ: «أصليت يا علي؟» فقال: لا، فقال رسول الله ﷺ: «اللهم إنه كان في طاعتك وطاعة رسولك، فاردد عليه الشمس»، قالت أسماء: فرأيتها غربت ثم رأيتها طلعت بعدما غربت ووقعت على الجبال والأرض، وذلك في الصهباء في خيبر(٢)، رواه الطحاوي في مشكل الحديث، كما حكاه القاضي عياض في الشفاء وقال: قال الطحاوي: إن أحمد بن صالح كان يقول: لا ينبغي لمن سبيله العلم التخلف عن حفظ حديث أسماء لأنه من علامات النبوة. انتهى.

قال بعضهم: هذا الحديث ليس بصحيح، وإن أوهم تخريج القاضي عياض له في الشفاء عن الطحاوي من طريقين، فقد ذكره ابن الجوزي في الموضوعات وقال: إنه موضوع بلا شك وفي سنده أحمد بن داود وهو متروك الحديث كذاب، كما قال الدارقطني. وقال ابن حبان: كان يضع الحديث.

قال ابن الجوزي: وقد روى هذا الحديث ابن شاهين فذكره ثم قال: وهذا حديث باطل، قال: ومن تغفل واضعه أنه نظر إلى صورة فضيلة، ولم يلمح عدم الفائدة فيها، فإن صلاة العصر بغيبوية الشمس تصير قضاء، ورجوع الشمس لا يعيدها أداء. انتهى.

وقد أفرد ابن تيمية تصنيفاً مفرداً في الرد على الروافض ذكر فيه الحديث بطرقه ورجاله وأنه موضوع، والعجب من القاضي مع جلالة قدره وعلو خطره في علوم

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ٨٠ و ٢٨٦ وما بعدها.

 <sup>(</sup>۲) ذكره السيوطي في اللالىء المصنوعة ١/٤٧١ وابن كثير في البداية والنهاية ٢/٨٠، ٨١، ٨٥ وفي تذكرة الموضوعات للفتني (٩٦) وفي تفسير القرطبي ٩٧/١٥ وفي مشكل الآثار للطحاري ٩/٢ و ٤/ ٣٨٨.

الحديث كيف سكت عنه موهماً صحته، ناقلاً ثبوته، موثقاً رجاله. انتهى.

وقال شيخنا: قال أحمد: لا أصل له، وتبعه ابن الجوزي فأورده في الموضوعات. ولكن قد صححه الطحاوي والقاضي عياض، وأخرجه ابن منده وابن شاهين من حديث أسماء بنت عميس، وابن مردويه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه انتهى.

ورواه الطبراني في معجمه الكبير بإسناد حسن كما حكاه شيخ الإسلام ابن العراقي في شرح التقريب عن أسماء بنت عميس ولفظه: أن رسول الله على الظهر بالصهباء ثم أرسل علياً في حاجة فرجع وقد صلى النبي الله العصر، فوضع الله رأسه في حجر علي ونام، فلم يحركه حتى غابت الشمس، فقال : «اللهم إن عبدك علياً احتبس بنفسه على نبيه فرد عليه الشمس، قالت أسماء: فطلعت عليه الشمس حتى وقعت على الجبال وعلى الأرض، وقام على فتوضأ وصلى العصر ثم غابت وذلك بالصهباء.

وفي لفظ آخر: كان ﷺ إذا نزل عليه الوحي يغشى عليه، فأنزل الله عليه يوماً وهو في حجر علي، فقال له النبي ﷺ: (صليت العصر يا علي؟) فقال: لا، يا رسول الله، فدعا الله فرد عليه الشمس حتى صلى العصر قالت أسماء: فرأيت الشمس طلعت بعدما غابت حين ردت حتى صلى العصر.

قال: وروى الطبراني أيضاً في معجمه الأوسط بإسناد حسن عن جابر: أن رسول الله على أمر الشمس فتأخرت ساعة من نهار.

وروى يونس بن بكير في زيادة المغازي في رواينه عن ابن إسحاق، مما ذكره القاضي عياض: لما أسري بالنبي على وأخبر قومه بالرفقة والعلامة التي في العير، قالوا: متى تجىء؟ قال: قيوم الأربعاء (())، فلما كا، ذلك اليوم أشرفت قريش ينتظرون، وقد ولى النهار، ولم تجىء، فدعا رسول الله على فزيد له في النهار ساعة وحبست عليه الشمس. انتهى.

وهذا يعارضه قوله في الحديث: لم تحبس الشمس على أحد إلا ليوشع بن نون، يعني حين قاتل الجبارين يوم الجمعة، فلما أدبرت الشمس خاف أن تغيب قبل أن يفرغ منهم ويدخل السبت فلا يحل له قتالهم، فدعا الله تعالى فرد عليه الشمس حتى فرغ من قتالهم.

قال الحافظ ابن كثير: فيه أن هذا كان من خصائص يوشع، فيدل على ضعف الحديث الذي رويناه أن الشمس رجعت حتى صلى علي بن أبي طالب، وقد صححه

<sup>(</sup>١) ذكره القاضي عياض في الشفا ١/ ٢٨٤.

أحمد بن صالح المصري، ولكنه منكر، ليس في شيء من الصحاح والحسان، وهو مما تتوفر الدواعي على نقله، وتفردت بنقله امرأة من أهل البيت مجهولة لا يعرف حالها. انتهى. ويحتمل الجمع: بأن المعنى لم تحبس الشمس على أحد من الأنبياء غيري إلا ليوشع، والله أعلم.

وكذا روي حبس الشمس لنبينا على أيضاً يوم الخندق، حين شغل عن صلاة العصر، في فيكون حبس الشمس مخصوصاً بنبينا على وييوشع، كما ذكره القاضي عياض في الإكمال، وعزاه لم مكل الآثار، ونقله النووي في شرح مسلم في باب حل الغنائم عن عياض وكذا الحاة به ابن حجر في باب الأذان في تخريج أحاديث الرافعي ومغلطاي في الزهر الباسم، و روه. وتعقب: بأن الثابت في الصحيح وغيره: أنه على العصر في وقعة الخندق بعدما غربت الشمس. كما سبق في غزوتها. وذكر البغوي في تفسيره: أنها حبست لسليمان عليه السلام أيضاً، لقوله: ﴿ وروها علي ﴾ [سورة ص: ٣٣](١). ونوزع فيه بعدم ذكر الشمس في الآية، فالمراد: الصافنات الجياد والله أعلم.

قال القاضي عياض: واختلف في حبس الشمس المذكور هنا، فقيل: ردت على أدراجها وقيل: وقفت ولم ترد، وقيل: بطء حركتها. قال: وكل ذلك من معجزات النبوة. انتهى.

وأما ما روي من طاعات الجمادات وتكليمها له بالتسبيح والسلام ونحو ذلك مما وردت به الأخبار، فمنها تسبيح الطعام والحصافي كفه الشريف كلا أخبراً. فخرج محمد بن يحيى اللهلي في الزهريات قال: أخبرنا أبو اليمان قال حدثنا شعيب عن الزهري قال: ذكر الوليد بن سويدان رجلاً من بني سليم كبير السن كان ممن أدرك أبا ذر بالربذة: عن أبي ذر قال: هجرت يوماً من الأيام، فإذا النبي فلا قد خرج من بيته فسألت عنه الخادم فأخبرني أنه ببيت عائشة، فأتيته وهو جالس ليس عنده أحد من الناس، وكأني حينئذ أرى أنه في وحي، فسلمت عليه فرد السلام، ثم قال: «ما جاء بك قلت الله ورسوله» فأمرني أن أجلس فجلست إلى جنبه، لا أسأله عن شيء ولا يذكره لي، فمكثت غير كثير، فجاء أبو بكر يمشي مسرعاً فسلم عليه، فرد عليه السلام، ثم قال: «ما جاء بك؟» قال: جاء بي الله ورسوله، فأشار بيده أن اجلس، فجلس إلى ربوة مقابل النبي على، ثم جاء عمر ففعل مثل ذلك، ثم قال له رسول الله فلا مثل ذلك، وجلس إلى جنب أبي بكر، ثم جاء عثمان كذلك

<sup>(</sup>١) انظر تفسير البغوي ٤/ ٥٢ سورة ص آية (٣٣).

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٣٨ وما بعدها ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٦٤.

وجلس إلى جنب عمر، ثم قبض رسول الله على حصيات سبع أو تسع أو ما قرب من ذلك، فسبحن في يده، حتى سمع لهن حنين كحنين النحل في كف رسول الله على، ثم ناولهن أبا بكر، وجاوزني، فسبحن في كف أبي بكر، ثم أخذهن منه فوضعهن في الأرض فخرسن وصرن حصى، ثم ناولهن عمر، فسبحن في كفه، كما سبحن في كف أبي بكر، ثم أخذهن منه فوضعهن في الأرض فخرسن، ثم ناولهن عثمان فسبحن في كفه، كما سبحن في كف أبي بكر وعمر، ثم أخذهن فوضعهن في الأرض فخرسن ".

وقال الحافظ ابن حجر: قد اشتهر على الألسنة تسبيح الحصى. ففي حديث أبي ذر قال: تناول النبي على سبع حصيات فسبحن في يده حتى سمعت لهن حنيناً، ثم وضعهن في يد عمر فسبحن، ثم وضعهن في يد عمر فسبحن، ثم وضعهن في يد عمر فسبحن، أخرجه البزار، والطبراني في الأوسط.

وفي رواية الطبراني: فسمع تسبيحهن من في الحلقة، ثم دفعهن إلينا فلم يسبحن مع أحد منا، قال البيهقي في «الدلائل» (٢): كذا رواه صالح بن أبي الأخضر ولم يكن بالحافظ عن الزهري عن سويد بن يزيد السلمي عن أبي ذر. والمحفوظ مارواه شعيب عن أبي حمزة عن الزهري قال: ذكر الوليد بن سويد أن رجلاً من بني سليم كان كبير السن، انتهى. وليس لحديث تسبيح الحصى إلا هذه الطريق الواحدة مع ضعفها، لكنه مشهور عند الناس. وما أحسن قول سيدي محمد وفا رحمه الله تعالى حيث قال:

لسبحة ذاك السوجة قد سبع الحصا ومن سع سعب الكف قد سبع الرعد وقال الآخر:

يساحبكا لسو لثمست كفأ قسد سبحت وسطها الحصاء

وقد أخرج البخاري من حديث ابن مسعود: كنا نأكل مع النبي ﷺ الطعام، ونحن نسمع تسبيح الطعام (٢٠). وعن جعفر بن محمد عن أبيه قال: مرض النبي ﷺ فأتاه جبريل بطبق فيه رمان وعنب فأكل منه النبي ﷺ فسبح (٤). رواه القاضي عياض في «الشفاء»

<sup>(</sup>١) ذكره ابن عساكر في تهذيب تاريخ دمشق ١٠٨/٢ وفي الشفا للقاضي عياض ٢٠٦/١.

<sup>(</sup>٢) انظر دلائل النبوة للبيهتي ٦/ ٦٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (٢٥) رقم الحديث (٣٥٧٩). وفي الترمذي كتاب المناقب باب (٦) رقم الحديث (٣) وفي المسند للإمام باب (٦) رقم الحديث (٣) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٤٦٠. وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ٣٠٦. وفي التمهيد لابن عبد البر ١/ ٢١٩. وفي البداية والنهاية ٢/ ١٠١.

<sup>(</sup>٤) ذكره القاضي عياض في الشفا ١/٣٠٧. وقال السيوطي: لم أجده في كتب الحديث.

ونقله عنه الحافظ أبو الفضل في فتح الباري.

واعلم أن التسبيح من قبيل الألفاظ الدالة على معنى التنزيه. واللفظ يوجد حقيقة ممن قام به اللفظ، فيكون في غير من قام به مجازاً، فالطعام والحصا والشجر ونحو ذلك، كل منها متكلم باعتبار خلق الكلام فيها حقيقة، وهذا من قبيل خرق العادة، وفي قوله: «ونحن نسمع تسبيحه» تصريح بكرامة الصحابة لسماع هذا التسبيح وفهمه وذلك بركته .

"رَمَّنَ ذلك تسليم الحجر عليه ﷺ (۱): خرج مسلم من حديث جابر بن سمرة قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿إِنّي لأعرف حجراً بمكة كان يسلم علي قبل أن أبعث، إني لأعرفه الآن (۲). وقد اختلف في هذا الحجر، فقيل: هو الحجر الأسود، وقيل: حجر غيره بزقاق يعرف به بمكة، والناس يتبركون بلمسه، ويقولون: إنه هو الذي كان يسلم على النبي ﷺ متى اجتاز به.

وقد ذكر الإمام أبو عبد الله، محمد بن رشيد .. بضم الراء .. في رحلته مما ذكره في «شفاء الغرام» عن علم الدين أحمد بن أبي بكر بن خليل قال: أخبرني عمي سليمان قال: أخبرني محمد بن إسماعيل بن أبي الصيف قال: أخبرني أبو حفص الميانشي قال: أخبرني كل من لقيته بمكة أن هذا الحجر .. يعني المذكور .. هو الذي كلم النبي في المذكور .. هو الذي كلم النبي في المذكور .. هو الذي كلم النبي المدين المذكور .. هو الذي كلم النبي المدين المدي

وروى الترمذي والدارمي والحاكم وصححه، عن علي بن أبي طالب قال: كنت أمشي مع النبي على بمكة فخرجنا في بعض نواحيها، فما استقبله شجر ولا حجر إلا قال: السلام عليك يا رسول الله. وعن عائشة قال: قال رسول الله عليك يا رسول الله رسول الله بالرسالة جعلت لا أمر بحجر ولا شجر إلا قال: السلام عليك يا رسول الله المالة) رواه البزار وأبو نعيم. وعن جابر بن عبد الله قال: لم يكن النبي على يمر بحجر ولا شجر إلا سجد اله

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٦٩/٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفضائل رقم الصفحة (١٧٨٢) وفي سنن الدارمي ١/ ١٧ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٨٩ ـ ٥٥ وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ٣٠٧. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/ ٢٥٠. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ١٥٣. وفي المعجم الصغير للطبراني ١ / ١٠٢. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ١٥٣. وفي السيرة لابن عشام ١/ ٢٥٢ ـ ٢٥٣. وفي طبقات ابن سعد ١٥٧/١ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي السيرة لابن عشاكر ٢/ ١٥٤) وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٩٢ وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٢/ ١٨٤. وفي دلائل النبوة لابي نعيم (١٤٢) وفي شرح السنة للبغوي ٢٨٧/١٣ وفي كنز العمال (٢٠٠٠).

<sup>(</sup>٣) هو الحجر المبنى في الجدار المقابل لدار أبي بكر المشهور بسوق الليل.

<sup>(</sup>٤) ذكره الزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٩٢ وفي دلائل النبوة لابي نعيم ١/ ٢٩.

<sup>(</sup>٥) ذكره القاضى عياض في الشفا ٢٠٧/١. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٦/٦٦.

ومن ذلك: تأمين أسكفة الباب وحوائط البيت على دعائه هم، عن أبي أسيد الساعدي قال قال رسول الله لله للعباس بن عبد المطلب: «يا أبا الفضل، لا ترم منزلك أنت وبنوك خداً حتى آنيكم، فإن لي فيكم حاجة». فانتظروه حتى جاء بعدما أضحى، فلدخل عليهم فقال: «السلام عليكم»، فقالوا: وعليك السلام ورحمة الله وبركاته، قال: «كيف أصبحتم؟» قالوا: أصبحنا بخير بحمد الله، فقال لهم: «تقاربوا» فتقاربوا يزحف بعضهم إلى بعض، حتى إذا أمكنوه اشتمل عليهم بملاءته فقال: «يا رب، هذا عمي، وصنو أبي، وهؤلاء أهل بيني فاسترهم من النار كستري إياهم بملاءتي هذه، قال: فأمنت أسكفة الباد، وحوائط البيت فقال: آمين آمين آمين آمين، (دواه البيهقي في الدلائل وابد، ماجه مختصراً.

ومن ذلك كلامه للجبل وكلام الجبل له ﷺ عن أنس قال: صعد النبي ﷺ وأبو بكر وعمر وعثمان أحداً، فرجف بهم، فضربه النبي ﷺ برجله وقال: «اثبت أحد، فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان (٢) رواه أحمد والبخاري والترمذي وأبو حاتم. قال ابن المنير: قيل الحكمة في ذلك أنه لما رجف أراد رسول الله ﷺ أن يبين أن هذه الرجفة ليست من جنس رجفة الجبل بقوم موسى لما حرفوا الكلم، وأن تلك رجفة الغضب، وهذه هزة الطرب، ولهذا نص على مقام النبوة والصديقية والشهادة التي توجب سرور ما اتصلت به لا رجفانه، فأقر الجبل بذلك فاستقر، انتهى.

وأحد: جبل بالمدينة، وهو الذي قال فيه: «أحد جبل يحبنا ونحبه». رواه البخاري ومسلم. واختلف في المراد بذلك، فقيل: أراد به أهل المدينة، كما قال تعالى: ﴿واسأل القرية﴾ [يوسف: ٨٦]. أي أهلها، قاله الخطابي، وقال البغوي فيما حكاه الحافظ المنذري: الأولى إجراؤه على ظاهره، ولا ينكر وصف الجمادات بحب الأنبياء والأولياء، وأهل الطاعة، كما حنت الأسطوانة على مفارقته على عمل فني حتى سمع الناس حنينها إلى أن سكنها، وكما أخبر أن حجراً كان يسلم عليه قبل الوحي، فلا ينكر أن يكون جبل

 <sup>(</sup>٣) ذكره الطبراني مي المعجم الكبير ١٩ / ٢٦٣ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٩٣ وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر ٧/ ٢٣٩ وفي البداية والنهاية ٦. ١٤٠ .

<sup>(</sup>٢) أخرح البخاري في كتاب فضائل أصحاب النبي على باب (٦) رقم الحديث (٣٦٨٦) وفي صحيح مدام كتاب الفضائل رقم الحديث (٨١ ـ ٨٢ ـ ٢٥٥) وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣٣١. وفي "من أبي داود كتاب السنة باب (٨) رقم الحديث (٤٦٥١). وفي المعجم الكبير للطبراني ١٨ ٤ وفي مجمع الزوائد للهيشمي ٩/٥٥. وفي التاريخ الكبير للبخاري ٢/٢ و ١٧٨ وفي كنز الله المال ١٧٨ و ١٢٨٠).

أحد وجميع أجزاء المدينة تحبه وتحن إلى لقائه حاله مفارقته إياها. انتهى.

وقال الحافظ المنذري: هذا الذي قاله البغوي جيد. وعن ثمامة عن عثمان بن عفان أن رسول الله على ثبير مكة، ومعه أبو بكر وعمر وأنا، فتحرك الجبل حتى تساقطت حجارته بالحضيض، فركله برجله وقال: «اسكن ثبير، فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان» (١). خرجه النسائي والترمذي والدارقطني.

والحضيض: القرار من الأرض عند منقطع الجبل. وركله برجله: أي ضربه بها. وعن أبي هريرة أن رسول الله على كان على حراء هو وأبو بكر وعمر وعثمان وعلي وطلحة والزبير، فتحركت الصخرة، فقال على السكن حراء، فما عليك إلا نبي أو صديق أو شهيده (۲). وفي رواية: وسعد بن أبي وقاص، ولم يذكر علياً. خرجهما مسلم وانفرد بذلك. وخرجه الترمذي في مناقب عثمان، ولم يذكر «سعداً وقال: «اهداً» مكان «اسكن» وقال: حديث صحيح. وخرجه الترمذي أيضاً عن سعيد بن زيد وذكر أنه كان عليه العشرة إلا أبا عبيدة. وقال: اثبت حراء. وكذا رواه الخلعي عنه بنحوه، ولم يذكر أبا عبيدة بن الجراح. ورواه أيضاً إسحاق البغدادي فيما رواه الكبار عن الصغار، والآباء عبد الأبناء، وله در القائل.

ومال حراء من تحتمه فرحاً بم الولا مقال «اسكن» تضعضع وانقضا

وحراء وثبير: جبلان متقابلان معروفان بمكة. واختلاف الروايات تحمل على أنها قضايا تكررت. قاله الطبري وغيره. لكن صحح الحافظ ابن حجر: أنه «أحد» قال: ولولا اتحاد المخرج لجوزت تعدد القصة، ثم ظهر لي أن الاختلاف فيه من سعيد، فإني وجدته في مسند الحارث بن أبي أسامة عن روح بن عبادة فقال فيه: «أحد» أو «حراء» بالشك. وقد أخرجه أحمد من حديث بريدة بلفظ حراء وإسناده صحيح. وأخرجه أبو يعلى من حديث سهل بن سعد بلفظ «أحد» وإسناده صحيح فقوى احتمال تعدد القصة.

وأخرج مسلم من حديث أبي هريرة ما يؤيد تعدد القصة، فذكر أنه كان على حراء ومعه المذكورون هنا وزاد معهم غيرهم. ولما طلبته ﷺ قريش قال له ثبير: اهبط يا

 <sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب باب (١٨) رقم الحديث (٣٧٠٣) وفي سنن النسائي ٦/٢٣٦.
 وفي كنز العمال (٣٢٦٦٩ ـ ٣٣٠٩٩ ـ ٣٢٢٨٠).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل ١/٥٥. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٦/١٦٧. وفي سنن الدارقطني ١٩٨/٤. وفي التاريخ الكبير للبخاري ١٠٥٨. وفي تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٥/٣٦٣. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/١٩٣. وفي البداية والنهاية ٧/ ٣٧٠.

رسول الله فإني أخاف أن يقتلوك على ظهري فيعذبني الله، فقال له حراء: إلى يا رسول الله رواه في «الشفاء» وهو حديث مروي في الهجرة من السيرة. وحراء مقابل لثبير، والوادي بينهما، وهو على يسار السالك إلى منى، وحراء قبلي ثبير مما يلي شمال الشمس. وهذه الواقعة غير واقعة ثور في خبر الهجرة. هذا هو الظاهر والله أعلم.

قال السهيلي في حديث الهجرة: وأحسب في الحديث أن ثوراً ناداه أيضاً، لما قال له ثبير: اهبط عني. ومن ذلك كلام الشجر له وسلامها عليه وطواعيتها له، وشهادتها له بالرسالة ﷺ: قال رسول الله ﷺ: «لما أوحي إلى جعلت لا أمر بحجر ولا شجر إلا قال: السلام عليك يا رسول الله».

وأخرج الإمام أحمد عن أبي سفيان طلحة بن نافع عن جابر قال: جاء جبريل إلى رسول الله ﷺ ذات يوم وهو جالس حزين، قد خضب بالدماء، ضربه بعض أهل مكة، فقال له: مالك؟ فقال لمه رسول الله ﷺ: «فعل بي هؤلاء وفعلوا»، فقال له جبريل: أتحب أن أريك آية؟ فقال: «نعم»، قال: فنظر إلى شجرة من وراء الوادي فقال: ادع تلك الشجرة فدعاها، قال فجاءت تمشي حتى قامت بين يديه، فقال: مرها فلترجع إلى مكانها، فأمرها فرجعت إلى مكانها، فقال رسول الله ﷺ: «حسبي حسبي»(٢)، ورواه الدارمي من حديث أنس.

وعن علي قال: كنت مع النبي ﷺ بمكة، فخرجنا في بعض نواحيها، فما استقبله جبل ولا شجر إلا وهو يقول السلام عليك يا رسول الله، رواه الترمذي وقال حديث حسن غريب.

وخرج الحاكم في مستدركه بإسناد جيد عن ابن عمر قال: كنا مع النبي على المقبل أعرابي، فلما دنا منه قال له رسول الله على: «أين تريد» قال: إلى أهلي، قال: «هل لك إلى خير»، قال: وما هو؟ قال: «تشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله» قال: هل لك من شاهد على ما تقول؟ قال رسول الله على: «هذه الشجرة» فدعاها رسول الله هلى وهي على شاطىء الوادي فأقبلت تخد الأرض خداً، فقامت بين يديه فاستشهدها ثلاثاً فشهدت، ثم رجعت إلى منبتها(٢)، الحديث. ورواه الدارمي أبضاً بنحوه.

<sup>(</sup>١) انظر البداية النهاية ٦/ ١٢٨ ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٦٩ وما بعدها.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الدارمي في سننه ١٣/١ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٨٢ وفي مصنف ابن أبي شيئة ٤٧٨/١.

<sup>(</sup>٣) ذكر الطبراني في المعجم الكبير ٢١/ ٤٣٢ وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢١١٠) وفي تفسير ابن كثير العبر العبر القرطبي ٢١٩ ٥ وفي البداية والنهاية ٢/ ١٣٠ .

وقوله: تخد .. بضم النخاء المعجمة وتشديد الدال المهملة .. أي تشق الأرض. وعن بريدة: سأل أعرابي النبي ﷺ آية، فقال له: «قل لتلك الشجر رسول الله يدعوك، قال: فمالت الشجرة عن يمينها وشمالها، وبين يديها وخلفها، فتقطعت عروقها ثم جاءت تخد الأرض تجر عروقها مغيرة حتى وقفت بين يدي رسول الله ﷺ فقالت: السلام عليك يا رسول الله، فقال الأعرابي: مرها فلترجع إلى منبتها، فرجعت فدلت عروقها في ذلك الموضع فاستقرت. فقال الأعرابي: الله لي أن أسجد لك، قال: «لو أمرت أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها» رواه البزار في الشفاء.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: جاء أعرابي إلى رسول الله ﷺ فقال: بم أعرف أنك رسول الله؟ قال: «إن دعوت هذا العذق من هذه النخلة، أتشهد أني رسول الله؟» قال: نعم فدعاه رسول الله فجعل ينزل من النخلة حتى سقط إلى النبي ﷺ، ثم قال: «ارجع» فعاد، فأسلم الأعرابي(١)، رواه الترمذي وصححه.

وفي حديث يعلى بن مرة الثقفي: ثم سرنا حتى نزلنا منزلاً فنام النبي ﷺ، فجاءت شجرة تشق الأرض حتى غشيته ثم رجعت إلى مكانها، فلما استيقظ رسول الله ﷺ ذكرت له، فقال: «هي شجرة استأذنت ربها أن تسلم على فأذن لها)(٢) الحديث رواه البغوي في شرح السنة.

وفي حديث جابر بن عبد الله: سرنا مع سول الله على حتى نزلنا وادياً أفيح، فلهب رسول الله على يقضي حاجته، فاتبعته بإداوة من ماء، فنظر رسول الله على فلم ير شيئاً يستتر به، فإذا شجرتان في شاطىء الوادي فانطلق رسول الله على إلى إحداهما فأخذ بغصن من أغصانها فقال: «انقادي على بإذن الله» فانقادت معه كالبعير المخشوش الذي يصانع قائده ، ثم فعل بالأخرى كذلك، حتى إذا كان بالمنصب بينهما قال: «التئما على بإذن الله فالتأمتا» (ق) الحديث رواه مسلم. والمنصف: \_ بفتح الميم \_ الموضع الوسط

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في سننه كتاب المناقب باب (٦) رقم الحديث (٣٦٢٨) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٩٢٦) وفي المعجم الكبير للطبرائي ١١٠/١٢ وفي التاريخ الكبير للبخاري ٣/٣ وفي اتحاف السادة المتقين ١٨٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسئله ١٧٣/٤ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٢/٩ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٩٩٢) وفي اتحاف السادة المتقين ١٩٣/ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (١٣٩) وفي البداية والنهاية ٢/٥٩١.

<sup>(</sup>٣) الذي وضع في أنفه خشاش، أي عود من خشب لينقاد بسهولة.

 <sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الزهد رقم الحديث (٧٤) وفي السنن الكبرى للبيهةي ١/٩٤ وفي الشفا للقاضي عياض ١٩٤/١ وفي دلائل النبوة للبيهةي ٥/٦ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (١٣٩)=

بين الموضعين. والتلاؤم: الاجتماع. ولله در الأبوصيري حيث قال:

جاءت لدعوت الأشجار ساجدة تمشي إليه على ساق بلا قدم كأنما سطرت سطراً لما كتبت فروعها من بديع الخط في اللقم

نشبه آثار مشي الشجر لما جاءت إليه ﷺ بكتابة كاتب أوقعها على نسبة معلومة في أسطر منظومة.

وإذا كانت الأشجار تبادر لامتثال أمره على حتى تخر ساجدة بين يديه، فنحن أولى بالمبادرة لامتثال ما دعا إليه زاده الله شرفاً لديه.

وتأمل قول الأعرابي: «ائذن لي أن أسجد لك» لما رأى من سجود الشجرة، فرأى أنه أحرى بذلك، حتى أعلمه ﷺ أن ذلك لا يكون إلا لله، فحق على كل مؤمن أن يلازم السجود للحق المعبود، ويقوم على ساق العبودية، وإن لم يكن له قدم كما قامت الشجرة.

ومن ذلك: حنين الجذع شوقاً إليه ﷺ الله المحاين مصدر مضاف إلى الفاعل. والمراد: شوقه وانعطافه إلى النبي ﷺ، والذي في الأحاديث المسوقة هنا أنه صوت، ولعل المراد منه الدلالة على الشوق، أي الصوت الدال على شوقه إلى رسول الله . والجذع: واحد جذوع النخل، وهو بالذال المعجمة. وقد روي حديث حنين الجذع عن جماعة من الصحابة من طرق كثيرة تفيد القطع بوقوع ذلك.

قال العلامة التاج ابن السبكي في شرحه لمختصر ابن الحاجب: والصحيح عندي أن حنين الجدع متواتر: رواه البخاري عن نافع عن ابن عمر. ورواه أحمد من رواية أبي جناب عن أبيه عن ابن عمر.

ورواه ابن ماجه وأبو يعلى الموصلي وغيرهما من رواية حماد بن سلمة، عن ثابت عن أنس، وإسناده على شرط مسلم. ورواه الترمذي وصححه، وأبو يعلى وابن خزيمة والطبراني والحاكم وصححه وقال: على شرط مسلم، يلزمه إخراجه من رواية إسحاق بن عبد الله بن أبي طلحة عن أنس. ورواه الطبراني من رواية الحسن عن أنس. ورواه أحمد وابن منيع والطبراني وغيرهم من رواية حماد بن سلمة عن عمار بن أبي عامر عن ابن عباس. ورواه أحمد والدارمي وأبو يعلى وابن ماجه وغيرهم من رواية

<sup>=</sup> وفي التمهيد لابن عبد البر ١/ ٢٢٢ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٨٢ وفي البداية والنهاية ٦/ ٩٨ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٨٨٥).

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٣١ ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٦٤.

الطفيل بن أبي كعب عن أبيه. ورواه الدارمي من رواية أبي حازِم عن سهل بن سعد. ورواه أبو محمد الجوهري من رواية عبد العزيز أبي رواد عن نافع عن تميم الداري.

ثم قال: ولست أدعي أن التواتر حاصل بما عددت من الطريق، بل من طرق أخرى كثيرة يجدها المحدث ضمن المسانيد والأجزاء وغيرها، وإنما ذكرت في المشاهد منها أو في بعضها، ورب متواتر عند قوم غير متواتر عند آخرين. انتهى.

وقال الحافظ ابن حجر: في فتح الباري، حنين الجدع وانشقاق القمر نقل كل منهما نقلاً مستفيضاً يفيد القطع عند من يطلع على طرق الحديث دون غيرهم ممن لا ممارسة له في ذلك، والله أعلم، انتهى.

وقال البيهةي: قصة حنين الجذع من الأمور الظاهرة التي حملها الخلف عن السلف، انتهى. وهذه الآية من أكبر الآيات والمعجزات الدالة على نبوة نبينا على الشافعي \_ فيما نقله ابن أبي حاتم عنه، في مناقبه \_: ما أعطى الله نبياً ما أعطى نبينا محمداً في فقيل له: أعطي عيسى إحياء الموتى، قال: أعطي محمد حنين الجذع حتى سمع صوته، فهو أكبر من ذلك. وقال القاضي عياض: حديث حنين الجدع مشهور منتشر، والخبر به متواتر، أخرجه أهل الصحيح، ورواه من الصحابة بضعة عشر، منهم: أبي بن كعب، وجابر بن عبد الله، وأنس بن مالك، وعبد الله بن عمر، وعبد الله بن عباس، وسهل بن سعد، وأبو سعيد الخدري، وبريدة، وأم سلمة، والمطلب بن أبي وداعة، انتهى.

فأما حديث أبي، فرواه الشافعي من حديث الطفيل بن أبي بن كعب عن أبيه، قال: كان رسول الله على يصلي إلى جلع إذ كان المسجد عريشاً، وكان يخطب إلى ذلك الجذع، فقال رجل من أصحابه: هل لك أن نجعل لك منبراً تقوم عليه يوم الجمعة، وتسمع الناس خطبتك؟ قال: «نعم» فصنع له ثلاث درجات، هي التي على المنبر، فلما صنع وضعه رسول الله هي موضعه اللي هو فيه، فكان إذا بدا لرسول الله أن يخطب عليه، تجاوز الجلع الذي كان يخطب عليه، خار حتى تصدع وانشق، فنزل رسول الله لله لما سمع صوت الجلع فمسحه بيده ثم رجع إلى المنبر، الحديث.

وأما حديث جابر، فرواه البخاري من طرق، وفي لفظ له: أن رسول الله كان يقوم يوم الجمعة إلى شجرة أو نخلة، فقالت امرأة من الأنصار، أو رجل من الأنصار: ألا نجعل لك منبراً؟ قال: (إن شئتم) فجعلوا له منبراً، فلما كان يوم الجمعة رفع إلى المنبر، فصاحت النخلة فنزل رسول الله على وضمها إليه فجعلت تئن أنين الصبي الذي

يسكن، قال: «كانت تبكي على ما كانت تسمع من الذكر عندها»(١١).

وفي لفظ: قال جابر بن عبد الله: كان المسجد مسقوفاً على جدوع نخل، فكان النبي على الله العلام عبد الله: كان المسجد مسقوفاً على جدوم نخل، فكان النبي الله إذا خطب يقوم إلى جدع منها، فلما صنع له المنبر سمعنا لذلك الجدع صوتاً كصوت العشار ـ وهو بكسر العين: النوق الحوامل ـ وفي حديث أبي الزبير عن جابر ـ عند النسائي في الكبرى ـ: اضطربت تلك السارية كحنين الناقة الخلوج. انتهى. والمخلوج: ـ بفتح الخاء المعجمة، وضم اللام الخفيفة وآخره جيم ـ الناقة التي انتزع منها ولدها. والحنين: صوت المتألم المشتاق عند الفراق.

وإنما يشتاق إلى بركة الرسول ويتأسف على مفارقته أعقل العقلاء. والعقل والحنين بهذا الاعتبار يستدعي الحياة، وهذا يدل على أن الله عز وجل خلق فيه الحياة والعقل والشوق ولهذا حنَّ وأنَّ. فإن قيل: مذهب الشيخ أبي الحسن الأشعري: أن الأصوات لا يستلزم خلقها في المحل خلق الحياة ولا العقل.

أجيب: بأنه كذلك، ونحن لم نجعل الحياة لازمة، إلا أن الشوق إلى الحق شوقاً معنوياً عقلياً لا طبيعياً بهيمياً . ومذهب الشيخ أبي الحسن أن الذكر المعنوي والكلام النفسي يستلزمان الحياة استلزام العلم لها. وقد بينا أن هذه المعاني وجدت في الجدع، وأطلق الحاضرون حينل على صوته أنه حنين، وفهموا أنه شوق إلى الذكر وإلى مقام الحبيب عنده، وقد عامله النبي على هذه المعاملة، فالتزمه كما يلتزم الغائب أهله وأعزته يبرد غليل شوقهم إليه وأسفلهم عليه، ولله در القائل:

وحين إليه الجياع شوقياً ورقة ورجيع صوتياً كسالعشار ميردداً فيادره ضميا فقير ليوقته لكيل اميريء من دهره ما تعودا(٢)

وأما حديث أنس، فرواه أبو يعلى الموصلي بلفظ: إن رسول الله كان يوم اللجمعة يسند ظهره إلى جدع منصوب في المسجد يخطب الناس، فجاءه رومي فقال: ألا أصنع لك شيئاً تقعد عليه كأنك قائم؟ فصنع له منبراً له درجتان ويقعد على الثالثة، فلما قعد رسول الله على المنبر جأر الجدع كجؤر الثور، حتى ارتج المسجد لجؤاره حزناً على رسول الله في فنزل إليه رسول الله على رسول الله المنبر فالتزمه وهو يجأر، فلما التزمه

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (۲۰) رقم الحديث (۳۰۸۳ ـ ۳۰۸۵ ـ ۳۰۸۰) وفي سنن الترمذي كتاب المناقب باب (۲) رقم الحديث (۳۲۲۷) وفي سنن ابن ماجه كتاب الإقامة باب (۱۹۹) رقم الحديث (۱۶۱۶) وفي الشفا للقاضي عياض ۲/۳۰۱ وفي سنن الدارمي في المقدمة ۱/۱۹۰ وفي دلائل النبوة للبيهقي ۲/۲۵۰ ـ ۵۰۸.

<sup>(</sup>٢) هو منسوب للشاعر: صالح بن الحسين.

سكت. ثم قال رسول الله ﷺ: ﴿واللَّذِي نفس محمد بيده، لو لم ألتزمه لما زال هكذا حتى تقوم الساعة حزناً على رسول الله ﷺ، فأمر به ﷺ فدفن (() ورواه الترمذي وقال: صحيح غريب.

وكذا رواه ابن ماجه والإمام أحمد من طريق الحسن عن أنس ولفظه: كان رسول الله على إذا خطب يوم الجمعة يسند ظهره إلى خشبة، فلما كثر الناس قال: «ابنوا لي منبراً» أراد أن يسمعهم، فبنوا له عتبتين، فتحول من الخشبة إلى المنبر، قال: فأخبر أنس بن مالك أنه سمع الخشبة تحن حنين الواله، قال: فما زالت تحن حتى نزل رسول الله عن المنبر فمشى إليها فاحتضنها فسكتت.

ورواه أبو القاسم البغوي وزاد فيه: فكان الحسن إذا حدث بهذا الحديث بكى ثم قال: يا عباد الله الخشبة تحن إلى رسول الله ﷺ شوقاً إليه لمكانه من الله، فأنتم أحق أن تشتاقوا إلى لقائه.

### ولله در القائل:

وألقسى حتى في الجمادات حبه وفارق جلعاً كان يخطب عنده يحسن إليه الجلع يا قوم هكذا إذا كان جلع لم يطق بعد ساعة

فكانت لإهداء السلام له تُهدى فسأنَّ أنين الأم إذ تجبد الفقدا أما نحن أولى أن نحنًّ له وجدا فليسس وفساء أن نطيسق له بعدا

وأما حديث سهل بن سعد، ففي الصحيحين من طرق. وأما حديث ابن عباس فعند الإمام أحمد بإسناد على شرط مسلم، ورواه ابن ماجه. وأما حديث ابن عمر، ففي البخاري. وأما حديث أبي سعيد الخدري، فعند عبد بن حميد. وأما حديث عائشة، فعند البيهةي وفي آخره: أنه خير الجدع بين الدنيا والآخرة فاختار الآخرة. وأما حديث بريدة، فعند الدارمي وفيه: أن النبي على قال: «إن شئت أردك إلى الحائط الذي كنت فيه تنبت لك عروقك ويكمل خلقك، ويجدد لك خوص وثمرة، وإن شئت أخرسك في الجنة فتأكل أولياء الله من ثمرك؟ ثم أصغى له النبي على ليسمع ما يقول، فقال: بل تغرسني في الجنة فيأكل منى أولياء الله وأكون في مكان لا أبلى فيه، فسمعه من يليه، فقال النبي على الجنة فيأكل منى أولياء الله وأكون في مكان لا أبلى فيه، فسمعه من يليه، فقال النبي على الجنة فيأكل منى أولياء الله وأكون في مكان لا أبلى فيه، فسمعه من يليه، فقال النبي على

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه في كتاب الإقامة باب (۱۹۹) رقم الحديث (۱٤١٥) وفي سنن للدارمي ۱۹/۱ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۲۶۹/۱ وفي المعجم الكبير للطبراني ۱۸/۱۸۷ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (۱٤۲) وفي التاريخ الكبير للبخاري ۲۲/۷ وفي البداية والنهاية ۲۱/۲۱ وفي كنز العمال (۲۲/۸ م. ۲۲۰۸۶).

قد فعلت، ثم قال: «اختار دار البقاء على دار الفناء»(١). وأما حديث أم سلمة، فعند أبي نعيم في الدلائل. والقصة واحدة، وما في ألفاظها مما ظاهره التغاير هو من الرواة. وعند التحقيق ترجع إلى معنى واحد، فلا نطيل بذكر ذلك والله أعلم.

## وأما كلام الحيوانات وطاعتها له ﷺ:

فمنها: سجود الجمل وشكواه إليه ﷺ كانس بن مالك رضي الله عنه قال: كان أهل بيت من الأنصار لهم جمل يسنون عليه، وأنه استصعب عليهم فمنعهم ظهره، وأن الأنصار جاؤوا إلى رسول الله على فقالوا: إنه كان لنا جمل نسنى عليه، وإنه استصعب علينا ومنعنا ظهره، وقد عطش النخل والزرع، فقال رسول الله ﷺ لأصحابه: ﴿قُومُوا﴾ فقاموا فدخل الحائط، والجمل في ناحية فمشى رسول الله ﷺ نحوه، فقالت الأنصار: يا رسول الله، قد صار مثل الكلب الكُّلِب، وإنا نخاف عليك صولته، فقال رسول الله 樂: «ليس على منه بأس؛ فلما نظر الجمل إلى رسول الله ﷺ أقبل نحوه حتى خر سالجداً بين يديه، فأخذ رسول الله عليه بناصيته أذل ما كان قط، حتى أدخله في العمل، فقال له أصحابه: يا رسول الله، هذه بهيمة لا تعقل تسجد لك ونحن نعقل فنحن أحق أن نسجد لك، فقال رسول الله 義語: «لا يصلح لبشر أن يسجد لبشر، لو صلح لبشر أن يسجد لبشر لأمرت المرأة أن تسجد لـزوجهـا مـن عظـم حقـه عليهـا)(٣)، رواه أحمـد والنسـائـي. والحائط: هو البستان. وقوله: نسني عليه: ـ بالنون والسين المهملة ـ أي نستقى عليه. وفي حديث يعلى بن مرة الثقفي: بينا نحن نسير مع النبي ﷺ إذ مررنا ببعير يسني عليه، فلما رآه البعير جرجر، فوضع جرانه، فوقف عليه النبي ﷺ فقال: ﴿أَين صاحب هذا البعير"، فجاءه، فقال: (بعنيه)، فقال: بل نهبه لك يا رسول الله، وإنه لأهل بيت ما لهم معيشة غيره، فقال: «أما إذ ذكرت هذا من أمره، فإنه شكا كثرة العمل، وقلة العلف، فأحسنوا إليه، رواه البغوي في شرح السنة .

والجران: بكسر الجيم، قال ابن فارس: مقدم عنق البعير من مذبحه إلى منحره. وروى الإمام أحمد قصة أخرى نحو ما تقدم من حديث جابر ضعيفة السند، والبيهقي

<sup>(</sup>١) ذكره القاضى عياض في الشفا ٢٠٤/١.

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٤١ وما بعدها ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٢٨.

<sup>(</sup>٣) أخرِجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ١٥٩. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٩/ ٤ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٢٠٦ و ٥/ ٢٠٣ و وي الترغيب المنثور للسيوطي ٣/ ١٥٤. وفي الترغيب والترهيب للمندري ٣/ ٥٥. وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (١٣٧). وفي التاريخ الكبير للبخاري ٩/ ٢٠٨.

بإسناد جيد. وكذا روى الطبراني قصة أخرى عن عكرمة عن ابن عباس: لكن بإسناد ضعيف. والإمام أحمد أيضاً من حديث يعلى بن مرة.

وأخرج ابن شاهين في الدلائل عن عبد الله بن جعفر رضي الله عنهما قال: أردفني رسول الله ﷺ ذات يوم خلفه فأسر إلي حديثاً لا أحدث به أحداً من الناس، قال: وكان أحب ما استتر به النبي ﷺ لحاجته هدف أو حائش نخل، فدخل حائط رجل من الأنصار، فإذا جمل، فلما رأى النبي ﷺ حنَّ فلرفت عيناه، فأتاه النبي ﷺ فمسح ذفراه، وفي رواية فسكن، ثم قال: «من رب هذا الجمل؟» فجاء فتى من الأنصار فقال: هذا لي يا رسول الله، فقال: «ألا تتقي الله في هذه البهيمة التي ملكك الله إياها، فإنه شكا إلى أنك تجيعه وتدئبه» (۱) قال في المصابيح: وهو حديث صحيح، قال: ورواه أبو داود عن موسى بن إسماعيل عن مهدي بن ميمون.

والحائش: \_ بالحاء المهملة وبالشين المعجمة ممدوداً \_ هو جماعة النخل، لا واحد له من لفظه. وقوله: ذفران: تثنية ذفرا، بكسر الذال المعجمة مقصور، وهو الموضع الذي يعرف من قفا البعير عند أذنه.

ومنها: سجود الغنم له ﷺ حائطاً للأنصار ومعه أبو بكر وعمر ورجل من الأنصار، وفي الحائط غنم فسجدت له، فقال أبو للأنصار ومعه أبو بكر وعمر ورجل من الأنصار، وفي الحائط غنم فسجدت له، فقال أبو بكر: يا رسول الله، نحن أحق بالسجود لك من هذه الغنم، فقال رسول الله ﷺ: «لا ينبغي لأحد أن يسجد لأحد ارواه أبو محمد عبد الله بن حامد الفقيه في كتاب دلائل النبوة بإسناد ضعيف. وذكره القاضي عياض في الشفاء وذكر أيضاً عن جابر بن عبد الله عن رجل أتى النبي ﷺ وآمن به وهو على بعض حصون خيبر، وكان من غنم يرعاها لهم، فقال: يا رسول الله، كيف لي بالغنم، قال: «احصب وجوهها فإن الله سيؤدي عنك أمانتك ويردها إلى أهلها ففعل فسارت كل شاة حتى دخلت إلى أهلها (٢). ومنها: قصة كلام الذئب في عدة طرق من وشهادته له بالرسالة (٤). اعلم أنه قد جاء حديث قصة كلام الذئب في عدة طرق من

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في كتاب الجهاد باب (٤٤) رقم الحديث (٢٥٤٩) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٠٠/١ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٣/٨ وفي المستدرك للحاكم ٢/١٠٠ وفي اتحاف السادة المتقين ٢/٢٠٢ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٩١٢٢) وفي تهذيب تاريخ ابن حساكر ٢/٣٩ وفي كنز العمال (٢٤٩٨٢).

<sup>(</sup>٢) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٥٠.

 <sup>(</sup>٣) ذكره البيهةي في السنن الكبرى ١٤٣/٩ وفي المستدرك للحاكم ١٣٦/٢ وفي دلاثل النبوغ للبيهةي
 ٢٢١/٤ وفي اتحاف السادة المتقين ١٩٣/٧ وفي الشفا للقاضي عياض ١١١١ وما بعدها.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٥٠ ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٣٩ و ٤١.

حديث أبي هريرة وأنس وابن عمر وأبي سعيد الخدري. فأما حديث أبي سعيد، فرواه الإمام أحمد بإسناد جيد ولفظه: عدا الذئب على شاة فأخذها، فطلبه الراعي فانتزسها منه فأقعى الذئب على ذنبه وقال: ألا تتقي الله؟ تنزع مني رزقاً ساقه الله إلي، فقال الراعي: يا عجباً، ذئب مقع على ذنبه يكلمني بكلام الإنس، فقال الذئب: ألا أخبرك بأعجب من ذلك: محمد بيثرب يخبر الناس بأنباء ما سبق قال: فأقبل الراعي يسوق غنمه حنى دخل المدينة، فزواها إلى زواياها، ثم أتى رسول الله في فأخبره، فأمر رسول الله تلا فنودي بالصلاة جامعة، ثم خرج فقال للأعرابي: «أخبرهم» (١) فأخبرهم.

وأما حديث ابن عمر فأخرجه أبو سعد الماليني والبيهقي. وأما حديث أنس فأخرجه أبو نعيم في الدلائل. وأما حديث أبي هريرة، فرواه سعيد بن منصور في سننه قال: جاء الذئب فأقعى بين يدي رسول الله وجعل يبصبص بذنبه فقال رسول الله الهذا وافد الذئاب جاء يسألكم أن تجعلوا له من أموالكم شيئاً قالوا: والله لا نفعل، وأخذ رجل من القوم حجراً رماه به، فأدبر الذئب وله عواء، فقال رسول الله الله الذئب.

وروى البغوي في شرح السنة وأحمد وأبو نعيم بسند صحيح عن أبي هريرة أيضاً قال: جاء ذئب إلى راعي غنم فأخل منه شاة، فطلبه الراعي حتى انتزعها منه، قال فصعد الدئب على تل فأقعى واستثفر وقال: عمدت إلى رزق رزقنيه الله أخدته ثم انتزعته مني فقال الرجل: تالله إن رأيت كاليوم ذئب يتكلم، فقال الدئب: أصجب من هذا رجل في النخلات بن الحرتين يخبركم بما مضى وما هو كائن بعدكم، ولا تتبعونه، قال: وكان الرجل يهودياً فجاء إلى النبي في فأخبره وأسلم فصدقه النبي ثم قال في: قإنها أمارات بين يدي الساعة، قد أوشك الرجل أن يخرج فلا يرجع حتى يحدثه فعلاه وسوطه بما أحدث أهله بعده، واستفعل، أي أحدث أهله بعده، واستفعل، أي

قال القاضي عياض: وفي بعض الطرق عن أبي هريرة: فقال الذئب أنت أعجب مني واقفاً على غنمك وتركت نبياً لم يبعث الله قط أعظم منه عنده قدراً، وقد فتحت له أبواب الجنة وأشرف أهلها على أصحابه ينظرون قتالهم وما بينك وبينه إلا هذا الشعب، فتصير من جنود الله. قال الراعي: من لي بغنمي؟ قال الذئب: أنا أرعاها حتى ترجع، فأسلم الرجل إليه غنمه ومضى، وذكر قصته وإسلامه ووجوده النبي على قاتل، فقال له.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٨٤ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٩١ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٩٤.

النبي ﷺ: احد إلى غنمك تجدها بوفرها، فوجدها كذلك، وذبح للذئب شاة منها.

وقد روى ابن وهب مثل هذا أنه جرى لأبي سفيان بن حرب وصفوان بن أمية مع ذئب وجداه أخذ ظبياً، فدخل الظبي الحرم فانصرف الذئب، فعجبا من ذلك فقال الذئب: أعجب من ذلك محمد بن عبد الله بالمدينة يدعوكم إلى الجنة وتدعونه إلى النار، فقال أبو سفيان: واللات والعزى، لئن ذكرت هذا بمكة لتتركنها خلوفاً بضم الخاء المعجمة \_ أي فاسدة متغيرة، بمعنى: يقع الفساد والتغير في أهلها.

ومن ذلك حديث الحمار (۱): أخرج ابن عساكر عن أبي منظور قال: لما فتح رسول الله ﷺ خيبر أصاب حماراً أسود، فكلم رسول الله ﷺ الحمار، فكلمه الحمار، فقال له رسول الله ﷺ (ما اسمك) قال: يزيد بن شهاب، أخرج الله من نسل جدي ستين حماراً كلهم لا يركبه إلا نبي، وقد كنت أتوقعك أن تركبني، لم يبق من نسل جدي غيري ولا من الأنبياء غيرك وقد كنت قبلك لرجل يهودي وكنت أتعثر به عمداً، وكان يجيع بطني ويضرب ظهري، فقال له النبي ﷺ: ﴿فأنت يعفور افكان رسول الله ﷺ يبعثه إلى باب الرجل فيأتي الباب فيقرعه برأسه فإذا خرج إليه صاحب الدار أوماً إليه أن أجب رسول الله ﷺ، فلما قبض رسول الله ﷺ جاء إلى بثر كانت لأبي الهيثم بن التهيان فتردى فيها جزعا على رسول الله ﷺ فلما قبض الجوزي في الموضوعات.

وفي معجزاته 義 ما هو أعظم من كلام الحمار وغيره. ومن ذلك: من حديث الضب (٣)، وهو مشهور على الألسنة، ورواه البيهةي في أحاديث كثيرة، لكنه حديث غريب ضعيف. قال المزي (٤): لا يصح إسناداً ولا متناً، وذكره القاضي عياض في الشفاء، وقد روي من حديث عمر أن رسول الله 数 كان في محفل عن أصحابه، إذ جاء أعرابي من بني سليم قد صد ضباً جعله في كمه ليذهب به إلى رحله فيشويه ويأكله، فلما رأى الجماعة قال من هذا؟ قالوا: نبي الله، فأخرج الضب من كمه وقال: واللات والعزى لا آمنت بك أو يؤمن هذا الضب. وطرحه بين يدي رسول الله ، فقال النبي 数: فيا ضب، فأجابه بلسان مبين يسمعه القوم جميعاً: لبيك وسعديك يا زين من وافي القيامة،

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٥٨.

<sup>(</sup>٢) ذكره القاضي عياض في الشفا ١/٣١٤.

<sup>(</sup>٣) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٣٦ والبداية والنهاية ٦/ ١٥٦.

<sup>(</sup>ع) هو يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف أبو الحجاج المزي (٦٥٤ ــ ٧٤٢ هــ) من المحدثين. ولد بظاهر حلب وتوفي في دمشق. الأعلام ٨/ ٢٣٦ والدرر الكامنة ٤/ ٤٥٧ رقم الترجمة (١٢٦١). المواهب اللننية/ ج٢/ مه١

قال: «من تعبد؟» قال: الذي في السماء عرشه وفي الأرض سلطانه وفي البحر سبيله وفي الجنة رحمته وفي النار عقابه، قال: «فمن أنا؟» قال: رسول رب العالمين وخاتم النبيين، وقد أفلح من صدقك وقد خاب من كذبك فأسلم الأعرابي (١) الحديث بطوله، وهو مطعون فيه وقيل إنه موضوع. لكن معجزاته على فيها ما هو أبلغ من هذا وليس فيه ما ينكر شرعاً خصوصاً وقد رواه الإثمة فنهايته الضعف لا الوضع، والله أعلم.

ومن ذلك: حديث الغزالة (٢). روى حديثها البيهتي من طرق، وضعفه جماعة من الأثمة، لكن طرقه يقوي بعضها بعضاً. وذكره القاضي عياض في الشفاء، ورواه أبو نعيم في الدلائل بإسناد فيه مجاهيل، عن حبيب بن محصن عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: بينما رسول الله يهي في صحراء من الأرض، إذا هاتف يهتف: يا رسول الله ثلاث مرات فالتفت فإذا ظبية مشدودة في وثاق، وأعرابي منجدل في شملة نائم في الشمس، فقال: «ما حاجتك؟» قالت: صادني هذا الأعرابي، ولي خشفان في ذلك الجبل فأطلقني حتى أذهب فأرضعهما وأرجع، قال: «وتفعلين؟» فقالت: عذبني الله عذاب العشار إن لم أعد، فأطلقها فلهبت ورجعت فأوثقها النبي في فانتبه الأعرابي وقال: يا رسول الله ألك حاجة؟ قال: «تطلق هذه الظبية» فأطلقها فخرجت تعدو في الصحراء فرحاً وهي تضرب برجليها الأرض وتقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله.

وكذا رواه الطبراني بنحوه، وساق الحافظ المنذري حديثه في الترغيب والترهيب من باب الزكاة. ونقل شيخنا الحافظ أبو الخير السخاوي عن ابن كثير: أنه لا أصل له، وأن من نسبه إلى النبي على فقد كذب، ثم قال: شيخنا: لكن ورد في الجملة في عدة أحاديث يتقوى بعضها ببعض أوردها شيخ الإسلام الحافظ ابن حجر في المجلس الحادي والستين من تخريج أحاديث المختصر والله أعلم. انتهى.

وفي شرح مختصر ابن الحاجب للعلامة ابن السبكي، وتسبيح الحصى رواه الطبراني وابن أبي عاصم من حديث أبي ذر، وتسليم الغزالة رواه أبو نعيم الأصبهاني والبيهةي في دلائل النبوة، ونحن نقول فيهما: وإن لم يكونا متواترين فلعلهما استغني عنهما بنقل غيرهما، أو لعلهما تواترا إذ ذاك، انتهى.

ومن ذلك، داجن البيوت، وهو ما ألفها من الحيوان، كالطير والشاة وغيرهما،

 <sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٦/ ٣٧ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٩٤ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم
 ٣٧٧/٢ وفي اتحاف السادة المتقين ٢٠٦/٢ و ٧/ ١٩٤ وفي البداية والنهاية ٦/ ١٥٧ وفي الشفا
 للقاضي حياض ١٠٩/١ وفي كنز العمال (٣٥٣٦٤).

<sup>(</sup>٢) انظر البِّداية والنهاية ٦/ ١٥٤ ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٣٤.

وأما نبع الماء (١) الطهور من بين أصابعه ﷺ، وهو أشرف المياه، فقال القرطبي: قصة نبع الماء من بين أصابعه قد تكررت منه ﷺ في عدة مواطن في مشاهد عظيمة، ووردت من طرق كثيرة، يغيد مجموعها العلم القطعي المستفاد من التواتر المعنوي، ولم يسمع بمثل هذه المعجزة عن غير نبينا ﷺ، حيث نبع الماء من بين عظمه وعصبه ولحمه ودمه، وقد نقل ابن عبد البر عن المزني (٢) أنه قال: نبع الماء من بين أصابعه ﷺ أبلغ في المعجزة من نبع الماء من الحجر حيث ضربه موسى بالعصا فتفجرت منه المياه، لأن خروج الماء من الدجارة معهود بخلاف خروج الماء من بين اللحم والدم. انتهى.

وقد روى حديث نبع الماء جماعة من الصحابة، منهم أنس وجابر وابن مسعود. فأما حديث أنس فغي الصحيحين قال: رأيت رسول الله على وحانت صلاة العصر، والتمس الناس الوضوء فلم يجدوه، فأتي رسول الله على بوضوء فوضع يده في ذلك الإناء، فأمر الناس أن يتوضؤوا منه، فرأيت الماء ينبع من بين أصابعه، فتوضأ الناس حتى توضؤوا من عند آخرهم وفي لفظ البخاري: كانوا ثمانين رجلاً، وفي لفظ له: فجعل الماء ينبع من بين أصابعه وأطراف أصابعه حتى توضأ القوم، قال: فقلنا لأنس كم كنتم الماء ينبع من بين أصابعه وأطراف أصابعه حتى توضأ القوم، قال: فقلنا لأنس كم كنتم قال: كنا ثلاثمائة (۲).

قوله: احتى توضؤوا من عند آخرهم، قال الكرماني: حتى للتدريج، ومن للبيان، أي: توضأ الناس حتى توضأ الذين هم عند آخرهم، وهو كناية عن جميعهم، و العند، بمعنى الله الناس عند وإن كانت للظرفية الخاصة لكن المبالغة تقتضي أن تكون لمطلق الظرفية، فكأنه قال: الذين هم في آخرهم. وقال التيمي: المعنى توضأ القوم حتى وصلت النوبة إلى الآخر، وقال النووي: المن هنا بمعنى الله وهي لغة، وتعقبه

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٦/٧ والبداية والنهاية ٦/ ٩٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>۲) هو إسماعيل بن يحيى بن إسماعيل أبو إبراهيم المزني (۱۷۵ ـ ۲۹۶ هـ) إمام الشافعيين عالم مجتهد. زاهد. توفي بمصر. الأعلام ۱۲۹/۱۰. وفيات الأعيان ۱۲۱۸. شدرات الذهب ۱۲۸/۱ ـ وفيات الأعيان ۱۲۹۲ كشف الظنون (٤٠٠) مفتاح السعادة ۱۸۸/۱. الفهرست لابن النديم ۲۱۲/۱ مراة الجنان ۱۷۷/۲.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الوضوء باب (٣٢) رقم الحديث (١٦٩ \_ ١٩٥ \_ ٣٥٧٠ \_ ٣٥٧٣ \_ ٣٥٧٣ \_ ٣٥٧٠ . ٣٥٧٤ ـ ٣٥٧٥). وفي صحيح مسلم كتاب الفضائل ٤/ ١٧٨٤. وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ٢٨٥. وفي التمهيد لابن عبد البر ١/٧١٧.

الكرماني بأنها شاذة، قال: ثم إن «إلى» لا يجوز أن تدخل على «عند» ويلزم عليه وعلى ما قاله التيمي أن لا يدخل إلا خبر، لكن ما قاله الكرماني من أن «إلى» لا تدخل على عند لا يلزم مثله في «من» إذا وقعت بمعنى «إلى» وعلى توجيه النووي يمكن أن يقال عند زائدة، قاله في فتح الباري.

وروى هذا الحديث أيضاً عن أنس، ابن شاهين، ولفظه: قال كنت مع النبي على غزوة تبوك، فقال المسلمون: يا رسول الله، عطشت دوابنا وإبلنا، فقال: «هل من فضلة ماء» فجاء رجل في شن بشيء، فقال: «هاتوا صحيفة» فصب الماء ثم وضع راحته في الماء، قال: فرأيتها تخلل عيوناً بين أصابعه، قال: فسقينا إبلنا ودوابنا وتزودنا، فقال: «اكتفيتم؟» فقالوا: نعم اكتفينا يا نبي الله، فرفع يده فارتفع الماء (۱).

وأخرج البيهقي عن أنس أيضاً، قال: خرج النبي الله قباء فأتي من بعض بيوتهم بقدح صغير، فأدخل يده فلم يسعه القدح، فأدخل أصابعه الأربعة ولم يستطع أن يدخل إبهامه، ثم قال للقوم: «هلموا إلى الشراب» قال أنس: بصر عيني ينبع الماء من بين أصابعه فلم يزل القوم يردون القدح حتى رووا منه جميعاً (٢).

وأما حديث جابر: ففي الصحيحين، قال: عطش الناس يوم المحديبية، وكان رسول الله على بين يديه ركوة يتوضأ منها، وجهش الناس نحوه، فقال: «ما لكم؟» فقالوا يار سول الله ما عندنا ماء نتوضاً به ولا نشربه إلا ما بين يديك، فوضع يده في الركوة، فجعل الماء يفور من بين أصابعه كأمثال العيون، فشربنا وتوضأنا، قلت: كم كنتم قال: لو كنا مائة ألف لكفانا، كنا خمس عشرة مائة (٣). وقوله: «يفور»، أي يغلي ويظهر متدفقاً.

وفي رواية الوليد بن عبادة بن الصامت عنه في حديث مسلم الطويل في ذكر غزوة بواط، قال لي رسول الله ﷺ: •يا جابر ناد: الوضوء ، وذكر الحديث بطوله ، وأنه لم يجد

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (٢٥) رقم الحديث (٣٥٧٩) وفي الشفا للقاضي عياض ١٢٨٢/ وفي شرح السنة للبغوي ١٦٢/٤ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٩١٠) وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٧١ وفي البداية والنهاية ٦/ ١٠١.

<sup>(</sup>٢) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ١٢٣/٤ :

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (٢٥) رقم الحديث (٣٥٧٦ ـ ٤١٥٣ ـ ٤١٥٣ ـ ٤٨٤٠ ـ ٤٨٤٠ ـ ٢٩٢٥) وفي مجمع الزوائد ٥٣٣٩) وفي المعجم الكبير للطبراني ٣/ ١٧٤ وفي شرح السنة للبغوى ٢٩١/١٣ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/٢٦٨ وفي اتحاف السادة المتقين ٢/٧٠٢ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (٤٤٠) وفي أخلاق النبوة (١٥٣).

إلا قطرة في عزلاء (١) شجب فأتى به النبي فغمزه وتكلم بشيء لا أدري ما هو، وقال: «ناد بجفنة الركب» فأتيت بها فوضعتها بين يديه، وذكر أن النبي به بسط يده في الجفنة وفرق أصابعه وصب عليه جابر، فقال: «بسم الله»، فرأيت الماء يفور من بين أصابعه، ثم فارت الجفنة واستدارت حتى امتلأت وأمر الناس بالاستقاء فاستقوا حتى رووا، فقلت: هل بقي من أحد له حاجة؟ فرفع رسول الله به يده من الجفنة وهي ملأى (٢).

وروى حديث جابر أيضاً الإمام أحمد في مسنده بلفظ: اشتكى أصحاب رسول الله الله إليه العطش، فدعا بعس فصب فيه شيئاً من الماء، فوضع رسول الله شاه فيه يده، وقال: «استقوا» فاستقى الناس، فكنت أرى العيون تنبع من بين أصابعه.

وفي لفظ من حديث له أيضاً: فوضع رسول الله الله الإناء ثم قال: «بسم الله» ثم قال: «أسبغوا الوضوء» قال جابر: فوالذي ابتلاني ببصري، لقد رأيت العيون، عيون الماء يومثذ تخرج من بين أصابعه الله فما رفعها حتى توضؤوا أجمعون.

ورواه أيضاً عنه البيهقي في الدلائل قال: كنا مع رسول الله في في سفر، فأصابنا عطش فجهشنا إلى رسول الله في قال: فوضع يده في تور من ماء بين يديه، قال: فجعل الماء ينبع من بين أصابعه كأنه العيون قال: خلوا بسم الله، فشربنا، فوسعنا وكفانا، ولو كنا مائة ألف لكفانا، قلت لجابر: كم كنتم؟ قال: ألفاً وخمسمائة.

وأخرجه ابن شاهين من حديث جابر أيضاً، وقال: أصابنا عطش بالحديبية فجهشنا إلى رسول الله هج ، الحديث. وأخرجه أيضاً عن جابر احمد من طريق نبيح العنزي عنه، وفيه: فجاء رجل بإداوة فيها شيء من ماء ليس في القوم ماء غيره، فصبه رسول الله في قدح ثم توضأ فأحسن الوضوء، ثم انضرف وترك القدح، قال: «فتزاحم الناس على القدح، فقال: «أسبغوا الوضوء» قال: فلقد رأيت العيون عيون الماء تخرج من بين أصابعه.

<sup>(</sup>١) عزلاء: أي فم القربة الأسفل أو مصب الماء من الراوية، والمعنى فم القربة معلقة بعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الزهد رقم الحديث (٧٤) وفي دلائل النبوة للبيهقي ٦/٦ وفي فتح الباري ١٠٧/٩ وفي الشفا ٧/٣٠٨. وفي الشفا للقاضي عياض ١٠٠٧/١. وفي الشفا للقاضي عياض ١/٢٠١.

وظاهر هذا أن الماء ينبع من بين أصابعه بالنسبة إلى رؤية الراثي، وهو في نفس الأمر \_ للبركة الحاصلة فيه \_ يفور ويكثر، وكفه ﷺ في الإناء، فيراه الراثي نابعاً من بين أصابعه.

وظاهر كلام القرطبي: أنه نبع من نفس اللحم الكائن في الأصابع، وبه صرح النووي في شرح مسلم، ويؤيده قول جابر: فرأيت الماء يخرج من بين أصابعه، وفي رواية: فرأيت الماء ينبع من بين أصابعه، وهذا هو الصحيح، وكلاهما معجزة له ﷺ.

وإنما فعل ذلك ولم يخرجه من غير ملابسه ماء ولا وضع إناء تأدباً مع الله تعالى، إذ هو المنفرد بابتداع المعدومات وإيجادها من غير أصل.

وروى ابن عباس قال: دعا النبي عبالا فطلب الماء، فقال: لا والله ما وجدت الماء، قال: فهل من شن؟ فأتاه بشن فبسط كفه فيه فانبعث تحت يده عين، فكان ابن مسعود يشرب وغيره يتوضأ، رواه الدارمي وأبو نعيم، وكذا رواه الطبراني وأبو نعيم من حديث أبي ليلى الأنصاري وأبو نعيم من طريق القاسم بن عبد الله بن أبي رافع عن أبيه عن جده.

ومن ذلك تفجير الماء ببركته، وانبعاثه بمسه ودعوته (۱۱). روى مسلم في صحيحه عن معاذ أن رسول الله 難 قال لهم: «إنكم ستأتون ظداً إن شاء الله عين تبوك، وإنكم لن تأتوها حتى يضحي النهار، فمن جاءها فلا يمس من مائها شيئاً حتى آتي، قال: فجئناها، وقد سبق إليها رجلان، والعين مثل الشراك تبض بشيء من ماء (۱۲)، فسألهما رسول الله همل مستما من مائها شيئاً؟ قالا: نعم، فسبهما وقال لهما «ما شاء الله أن يقول» ثم غرفوا من العين قليلاً قليلاً حتى اجتمع في شيء، ثم غسل 難 به وجهه ويديه ثم أعاده فيها، فجرت العين بماء كثير، فاستقى الناس ثم قال 難: «يا معاذ، يوشك إن طالت بك حياة أن ترى ما هاهنا قد ملىء جناناً، "أي بساتين وعمراناً، وهذا أيضاً من معجزاته

ورواه القاضي عياض في الشفاء بنحوه من طريق مالك في الموطأ، وزاد فقال: قال في حديث ابن إسحاق: فانخرق من الماء ماله حس كحس الصواعق.

وفي البخاري، في غزوة الحديبية، من حديث المسور بن مخرمة ومروان بن

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦/٣٦، وما بعدها ودلائل النبوة للبيهقي ٥/٢٣٦.

<sup>(</sup>٢) الشراك: هو سير النعل، وتبض: أي تسيل وتقطر ومعناه: ماء قليل جداً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (١٠) وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٧٢ وفي البداية والنهاية ٥/ ١٢ و ٦/ ١٠٤ وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ٢٨٨.

الحكم: أنهم نزلوا بأقصى الحديبية على ثمد قليل الماء يتبرضه الناس تبرضاً، فلم يلبثه الناس حتى نزحوه وشكي إلى رسول الله الله العطش، فانتزع سهماً من كنانته ثم أمرهم أن يجعلوه فيه، فوالله ما زال يجيش لهم بالري حتى صدروا عنه (۱). والثمد: \_ بالمثلثة والتحريك \_ الماء القليل. وقوله: «يتبرضه الناس تبرضاً» \_ بالضاد المعجمة \_ أي يأخذونه قليلاً قليلاً، والبرض: الشيء القليل. وقوله: «فما زال يجيش» \_ بفتح المثناة التحتية، وبالجيم آخره شين \_ أي: يفور ماؤه ويرتفع. وفي رواية: أنه الله توضأ فتمضمض ودعا ومج في بئر الحديبية من فمه، فجاشت بالماء كذلك.

وفي مغازي أبي الأسود عن عروة: أنه توضأ في الدلو، ومضمض فاه ثم مج فيه، وأمر أن يصب في البئر، ونزع سهماً من كنانته وألقاه في البئر ودعا الله تعالى، ففارت بالماء حتى جعلوا يغترفون بأيديهم منها وهم جلوس على شفتيها، فجمع بين الأمرين.

وكذا رواه الواقدي من طريق أوس بن خولى. وهذه القصة غير القصة السابقة في ذكر نبع الماء من بين أصابعه على مما رواه البخاري في المغازي من حديث جابر: عطش الناس بالحديبية وبين يدي رسول الله على ركوة فوضع يده في الركوة فجعل الماء يفور من بين أصابعه. الحديث. فبين القصتين مغايرة، وجمع ابن حبان بينهما: بأن ذلك وقع في وقتين، انتهى.

فحديث جابر في نبع الماء كان حين حضرت صلاة العصر عند إرادة الوضوء، وحديث البراء كان لإرادة ما هو أعم من ذلك. ويحتمل أن يكون الماء لما تفجر من أصابعه ويده في الركوة، وتوضؤوا كلهم وشربوا أمر حينتل بصب الماء الذي بقي في الركوة في البئر فتكاثر الماء فيها. انتهى.

وفي حديث البراء وسلمة بن الأكوع مما رواه البخاري في قصة الحديبية وهم أربع عشرة مائة، وبئرها لا تروي خمسين شاة، فنزحناها فلم نترك فيها قطرة، فقعد رسول الله على جباها، قال البراء: وأتي بدلو منها فبصق ودعا، وقال سلمة: فإما دعا وإما بصق فيها، فجاشت فأرووا أنفسهم وركابهم، وقال في رواية البراء: ثم مضمض ودعا ثم صبه فيها ثم قال: «دعوها ساعة»(۲). قوله: «على جَبّاها» ـ بفتح الجيم والموحدة والقصر ـ ما حول البئر، وبالكسر: ما جمعت فيها من الماء. وقوله: «وركابهم» أي الإبل التي يسار عليها.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الشروط باب (١٥) رقم الحديث (٢٧٣١ ـ ٢٧٣٢) وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٢٧ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٩/ ٢١٩ وفي البداية والنهاية ٤/ ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المغازي باب (٣٦) رقم الحديث (٤١٥١) وفي الشفا للقاضي عياض / ٢٨٨.

وفي الصحيحين عن عمران بن الحصين قال: كنا مع رسول الله في في سفر، فاشتكى إليه الناس من العطش، فنزل فدحا فلاناً كان يسميه أبو رجاء ونسبه عوف ودعا علياً، وقال: «اذهبا فابتغيا الماء» فانطلقا فتلقيا امرأة بين مزادتين أو سطيحتين من ماء، فجاءا بها إلى النبي في فاستنزلوها عن بعيرها، ودعا النبي في إناء ففرَّغ فيه من أفواه المزادتين أو السطيحتين، وأوكأ أفواههما، وأطلق العزالى، ونودي في الناس: «اسقوا واستقوا» فسقى من سقى، واستقى من شاء، وهي قائمة تنظر إلى ما يفعل بمائها، وأيم الله لقد أقلع عنها وإنه ليخيل إلينا أنها أشد ملأة منها حين ابتدأ فيها، فقال النبي فجعلوه في ثوب وحملوها على بعيرها، ووضعوا الثوب بين يديها قال لها: «تعلمين ما رزأنا من مائك شيئاً ولكن الله هو الذي سقانا» فأت أهلها فقالت: العجب، لقيني رجلان فلهبا بي إلى الرجل الذي يقال له الصابىء ففعل كذا وكذا، فوالله إنه لأسحر الناس كلهم أو إنه لرسول الله حقاً، فقالت لقومها: ما أرى أن هؤلاء يدعونكم عمداً فهل لكم في الإسلام (۱۰). الحديث.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب النيمم باب (٦) رقم الحديث (٣٤٤ ـ ٣٤٨ ـ ٣٥٧١) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٤/ ٤٣٥ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٤/ ٢٧٨ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٢١٩.

<sup>(</sup>٢) الملء، أي لأوانيكم.

حتى تشرب يا رسول الله، فقال: «إن ساقي القوم آخرهم» قال: فشربت وشرب(١١)، الحديث رواه مسلم.

وعن أنس قال: أصاب الناس سنة (٢) على عهد رسول الله هي، فبينما النبي هي يخطب في يوم الجمعة، قام أعرابي فقال: يا رسول الله، هلك المال وجاع العيال، فادع الله لنا، فرفع يديه وما نرى في السماء قزعة (٢)، «فوالذي نفسي بيده» ما وضعهما حتى ثار السحاب أمثال الجبال، ثم لم ينزل عن منبره حتى رأيت المطر يتحادر على لحيته، فمطرنا يومنا ذلك ومن الغد ومن بعد الغد، حتى الجمعة الأخرى، وقام ذلك الأعرابي أو غيره وقال: يا رسول الله، تهدم البناء وغرق المال، فادع الله لنا، فرفع يديه فقال: «اللهم حوالينا ولا علينا»، فما يشير إلى ناحية من السحاب إلا انفرجت، وصارت المدينة مثل الجوبة، وسال الوادي قناة شهراً، ولم يجيء أحد من ناحية إلا حدث بالجود. وفي رواية قال: «اللهم حوالينا ولا علينا، اللهم على الآكام والظراب وبطون الأودية ومنابت الشجر» فأقلعت وخرجنا نمشي في الشمس (٤). رواه البخاري ومسلم.

و «الجوبة» - بفتح الجيم والموحدة بينهما واو ساكنة - الحفرة المستديرة الواسعة، وكل منفتق بلا بناء جوبة، أي حتى صار الغيم والسحاب محيطاً بآفاق المدينة. و «الجود»: - بفتح الجيم وإسكان الواو - المطر الواسع الغزير.

وعن عبد الله بن عباس، أنه قبل لعمر بن الخطاب رضي الله عنه حدثنا عن ساعة العسرة فقال عمر: خرجنا إلى تبوك في قبظ شديد، فنزلنا منزلاً أصابنا عطش، حتى ظننا أن رقابنا ستنقطع، حتى إن كان الرجل ليذهب يلتمس الرجل فلا يرجع حتى يظن أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد رقم الحديث (۳۱۱) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٥ / ٣٨٨ وفي مشكاة ٢٨٩/٥ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢٨٤/٤ وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر ٣٨٨/٧ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٩٩١) وفي كنز العمال (٤١٠٤٠).

<sup>(</sup>٢) أي شدة وجهد من التعب.

<sup>(</sup>٣) قزعة: أي قطعة من سحاب متفرق أو رقيقة.

<sup>(3)</sup> أخرجه البخاري في كتاب الاستسقاء باب (٦) رقم الحديث (١٠١٣) وفي صحيح مسلم كتاب الاستسقاء ٨/٩ وفي سنن النسائي ٣/ ١٦٠ و ١٦١ وفي ابن ماجه كتاب إقامة الصلاة باب (١٥٤) رقم الحديث (١٢٦٩) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١٠٤ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٣/ ٣٥٣ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٢٨ وفي الأدب المفرد للبخاري رقم الحديث (٢١٢) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٣/ ٢١٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٠٤٠ ٣٥٦ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ١٣٩. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٩٠ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (١٩٠٧)، وفي كنز العمال (٢٥٠٠).

رقبته ستنقطع، حتى إن كان الرجل لينحر بعيره فيعصر فرثه فيشربه ويجعل ما بقي على كبده. فقال أبو بكر: يا رسول الله، إن الله قد عودك في الدعاء خيراً، فادع الله لنا، قال: «أتحبون ذلك؟ قال: نعم، فرفع يديه فلم يرجعهما حتى قالت السماء فانسكبت، فملؤوا ما معهم من آنية، ثم ذهبنا ننظر فلم نجدها تجاوز العسكر<sup>(۱)</sup>، قال الحافظ المنذري: أخرجه البيهقي في الدلائل، وشيخه ابن بشران ثقة، ودعلج ثقة، وابن خزيمة أحد الأثمة، ويونس احتج به مسلم في صحيحه وابن وهب وعمرو بن الحارث ونافع بن جبير احتج بهم البخاري ومسلم، وعتبة فيه مقال. وقد رواه القاضي عياض في الشفاء مختصراً وروى ابن إسحاق في مغازيه نحوه.

وروى صاحب «مصباح الظلام» عن عمرو بن شعيب: أن أبا طالب قال: كنت مع ابن أخي \_ يعني النبي ﷺ \_ بلي المجاز، فأدركني العطش، فشكوت إليه فقلت: يا ابن أخي عطشت، وما قلت له ذلك وأنا أرى عنده شيئاً إلا الجزع، فثنى وركه ثم نزل وقال: «يا عم، أعطشت؟) فقلت: نعم، فأهوى بعقبه إلى الأرض فإذا بالماء، فقال: «اشرب يا هم فشربت»(٢) وكذا رواه ابن سعد وابن عساكر.

ومن ذلك: تكثير الطعام القليل ببركته ودعائه ﷺ، عن جابر، في غزوة الخندق قال: فانكفأت إلى امرأتي، فقلت هل عندك شيء، فإني رأيت بالنبي ﷺ خمصاً شديداً، فأخرجت جراباً فيه صاع من شعير، ولنا بُهيمة داجن فذبحتها وطحنت الشعير حتى جعلنا اللحم في البرمة ثم جئت النبي ﷺ فساررته فقلت: يا رسول الله ذبحنا بهيمة لنا وطحنت صاعاً من شعير. فتعال أنت ونفر معك. فصاح النبي ﷺ: ﴿يا أهل الخندق، إن جابراً صنع سؤراً، فحي هلا بكم، فقال ﷺ: ﴿لا تنزلن برمتكم ولا تخبزن عجينكم حتى أجيء برجال فأخرجت له عجيناً فبصق فيه وبارك ثم عمد إلى برمتنا فبصق وبارك ثم قال: ﴿ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ لَلَّهُ اللَّهُ والحرفوا، وإن برمتنا لتغط كما هي، وإن عجيننا ليخبز كما هو (٤)، وأوله: ﴿فَانَكُفَأْتُ اللَّهُ اللّ

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٥/ ٢٣١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٦/ ١٩٤. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٨/ ٣٥٣٠. وفي موارد الظمآن للهيثمي (١٧٠٧) وفي كنز العمال (٣٥٣٥٨).

<sup>(</sup>٢) ذكره القاضي عياض في الشفا ١/ ٢٩٠ وابن سعد في الطبقات ١/ ١٢١.

<sup>(</sup>٣) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٠٤ ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٨٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري في كتاب المغازي باب (٣٠) رقم الحديث (٤١٠١) وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (١٤١) وفي البداية والنهاية ٤/٠٠/ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٣/ ٤٢٦ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٠٠/ .

وقوله: «فلبحتها» بسكون الحاء، و «طحنت» بسكون التاء، يعني إن الذي ذبح هو جابر، والتي طحنت هي امرأته سهيلة بنت معوذ الأنصارية. وقوله: «سورا» بضم المهملة وسكون الواو بغير همز. قال ابن الأثير: أي طعاماً يدعو إليه الناس. قال: اللفظة فارسية. وقوله: «فحي هلا بكم» كلمة استدعاء فيه حث، أي هلموا مسرعين. وقوله: «واقدحي» أي: اغرفي، وقوله: «إن برمتنا لتغط» بالغين المعجمة والطاء المهملة، أي: تغلى ويسمع غطيطها.

وعن أنس قال: قال أبو طلحة لأم سليم، لقد سمعت صوت رسول اله 難ضعيفاً، أعرف فيه الجوع، فهل عندك من شيء، فقالت: نعم، فأخرجت أقراصاً من شعير، ثم أخرجت خماراً، فلفت الخبز ببعضه ثم دسته تحت يدي ولائتني ببعضه ـ أي أدارت بعض الخمار على رأسي مرتين كالعمائم ـ ثم أرسلتني إلى رسول الله 難، فلهبت به فوجدت رسول الله 難 في المسجد ومعه الناس، فسلمت عليه، فقال لي رسول الله 難: ﴿ ﴿ أُرسلك أبو طلحة؟ فقلت: نعم، قال: ﴿ لطعام؟ قلت: نعم، فقال رسول الله 對 لمن معه: ﴿ قوموا ﴾ فانطلق وانطلقت بين أيديهم، حتى جئت أبا طلحة فأخبرته، فقال أبو طلحة: يا أم سليم قد جاء رسول الله 難 بالناس، وليس عندنا ما نطعمهم، فقالت: الله ورسوله أعلم، فانطلق أبو طلحة حتى لقي رسول الله 對، فأقبل رسول الله 對 وأبو طلحة معه، فقال رسول الله 對 وابو طلحة عنى لقي رسول الله 對 فقال رسول الله 對 ومصرت أم سليم عكة فأدمته، ثم قال رسول الله 對 فيه ما شاء الله أن يقول، ثم قال: ﴿ الله نام له ما فندك الخبز، فأمر به رسول الله الله فقت، وعصرت أم سليم عكة فأدمته، ثم قال رسول الله إلى فيه ما شاء الله أن يقول، ثم قال: ﴿ الله ناه الله وشبعوا ، والقوم سبعون أو ثمانون رجلاً ( الله ناه البخاري ومسلم . فأكل القوم كلهم وشبعوا ، والقوم سبعون أو ثمانون رجلاً ( ) . رواه البخاري ومسلم .

والمراد بالمسجد ـ هنا ـ الموضع الذي أعده النبي على للصلاة فيه حين محاصرة الأحزاب للمدينة في غزوة الخندق. وفي رواية لمسلم: أنه قال: «اثلن لعشرة» فدخلوا فقال: «كلوا وسموا الله»، فأكلوا حتى فعل ذلك بثمانين رجلاً، ثم أكل النبي في وأهل البيت وترك سؤراً. أي بقية وهو بالهمز. وفي رواية للبخاري: قال: «أدخل علي عشرة»، حتى عد أربعين، ثم أكل النبي على، فجعلت أنظر هل نقص منها شيء؟(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (۲۰) رقم الحديث (۳۵۷۸) ومسلم في صحيحه كتاب الأشربة رقم الحديث (۱۱) رقم الحديث (۱۹) وفي موطأ الإمام مالك كتاب صفة النبي باب (۱۰) رقم الحديث (۱۹) وفي دلائل النبوة للبيهقي ۸/۱۸ وفي التمهيد لابن عبد البر ۸/۱۲۱ وفي شرح السنة للبغوي ۲۸/۱۳ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (۱۲۷) وفي اتحاف السادة المتقين ۱۲۹/۷ وفي البداية والنهاية ۲/۸۰۱.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الأشربة رقم الحديث (١٤٣).

وفي رواية يعقوب: أدخل علي ثمانية ثمانية، فما زال حتى دخل عليها ثمانون، ثم دعانى ودعا أمى وأبا طلحة فأكلنا حتى شيعنا. انتهى.

وهذا يدل على تعدد القصة، فإن أكثر الروايات فيها أنه أدخلهم عشرة عشرة سوى هذه، قاله الحافظ ابن حجر، قال: وظاهره أنه ﷺ دخل لمنزل أبي طلحة وحده، وصرح بذلك في رواية عبد الرحمن بن أبي ليلى ولفظه: فلما انتهى رسول الله ﷺ إلى الباب قال لهم: «اقعدوا» ودخل. وفي رواية يعقوب عن أنس: فقال أبو طلحة: يا رسول الله إنما أرسلت أنساً يدعوك وحدك، ولم يكن عندنا ما يشبع من أرى، وفي رواية عمرو بن عبد الله عن أنس: فقال أبو طلحة: إنما هو قرص، فقال: «إن الله سيبارك فيه»(١).

قال العلماء: وإنما أدخلهم عشرة عشرة ـ والله أعلم ـ لأنها كانت قصعة واحدة، لا يمكن الجماعة الكثيرة أن يقدروا على التناول منها مع قلة الطعام، فجعلهم عشرة عشرة لينالوا من الأكل ولا يزدحموا.

وأما قوله ﷺ: «أرسلك أبو طلحة؟» قلت نعم، قال: «لطعام؟» قلت: نعم، فقال لمن معه: «قوموا» فظاهره: أن النبي ﷺ فهم أن أبا طلحة استدعاه إلى منزله، فلذلك قال لمن عنده قوموا، وأول الكلام يقتضي أن أم سليم وأبا طلحة أرسلا الخبز مع أنس؟!.

[فيجمع: بأنهما أرادا بإرسال الخبز مع أنس] (٢) أن يأخذه النبي الله فيأكله، فلما وصل أنس ورأى كثرة الناس حول النبي الله استحيى، وظهر له أن يدعو النبي الله ليقوم معه وحده إلى المنزل فيحصل مقصودهم من إطعامه.

ويحتمل أن يكون ذلك عن رأي من أرسله، عهد إليه أنه إذا رأى كثرة الناس أن يستدعي النبي ﷺ وحده، خشية أن لا يكفي ذلك النبي ﷺ هو ومن معه، وقد عرفوا إيثاره ﷺ، وأنه لا يأكل وحده.

ووقع في رواية يعقوب بن عبد الله بن أبي طلحة عن أنس ـ عند أبي نعيم وأصله عند مسلم ـ فقال لي أبو طلحة: يا أنس اذهب فقم قريباً من رسول الله هيئ، فإذا قام فدعه حتى يتفرق عنه أصحابه، ثم اتبعه حتى إذا قام على عتبة بابه فقل له: إن أبي يدعوك، وفيه: فقال أبو طلحة: يا رسول الله إنما أرسلت أنساً يدعوك وحدك، ولم يكن عندنا مأ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الأطعمة باب (٤٨) رقم الحديث (٥٤٥٠) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ١٤٧ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٠٨/٥ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٦٩.

<sup>(</sup>٢) عن فتح الباري ٦/ ٧٣٠.

يشبع من أرى، فقال: «ادخل فإن الله سيبارك فيما عندك».

وفي رواية مبارك بن فضالة: فقال هل من سمن؟ فقال أبو طلحة: قد كان في العكة شيء فجاء بها، فجعلا يعصرانها حتى خرج، ثم مسح رسول الله القرص فانتفخ، وقال: قبسم الله فلم يزل يصنع ذلك والقرص ينتفخ حتى رأيت القرص في الجفنة يتسع (١). وفي رواية النضر بن أنس: فجئت بها ففتح رباطها ثم قال: قبسم الله، اللهم أعظم فيها البركة وعرف بهذا المراد بقوله في رواية الصحيحين: "فقال فيها ما شاء الله أن يقول الله وفي رواية أنس عند أحمد: أن أبا طلحة رأى رسول الله على طاوياً. وعند أبي يعلى من طريق محمد بن سيرين عن أنس: أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله على من طريق محمد بن سيرين عن أنس: أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله على من طريق محمد بن سيرين عن أنس: أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله على من طريق محمد بن سيرين عن أنس: أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله الله على من طريق محمد بن سيرين عن أنس: أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله الله على من طريق محمد بن سيرين عن أنس: أن أبا طلحة بلغه أنه ليس عند رسول الله الله عنه المديث.

وفي رواية عمرو بن عبد الله بن أبي طلحة عند مسلم وأبي يعلى قال: رأى أبو طلحة رسول الله على مضطجعاً ينقلب ظهراً لبطن. وفي رواية يعقوب بن عبد الله بن أبي طلحة عند مسلم أيضاً عن أنس قال: جئت رسول الله على فوجدته جالساً مع أصحابه يحدثهم وقد عصب بطنه بعصابة، فسألت بعض أصحابه فقال من الجوع، فذهبت إلى أبي طلحة فأخبرته، فدخل على أم سليم فقال: هل من شيء.

وفي رواية محمد بن كعب عن أنس عند أبي نعيم قال: جاء أبو طلحة إلى أم سليم فقال: «أعندك شيء؟» فإني مررت على النبي على وهو يقرىء أصحاب الصفة سنورة النساء وقد ربط على بطنه حجراً».

وعن أبي هريرة قال: لما كان غزوة تبوك أصاب الناس مجاعة، فقال عمر: يا رسول الله ادعهم بفضل أزوادهم، ثم ادع الله لهم عليها بالبركة، فقال: (نعم) فدعا بنطع فبسط، ثم دعا بفضل أزوادهم فجعل الرجل يجيء بكف ذرة، ويجيء الآخر بكسرة، حتى اجتمع على النطع شيء يسير، فدعا رسول الله به بالبركة ثم قال: (خلوا في أوعيتكم) فأخذوا في أوعيتهم، حتى ما تركوا في العسكر وعاء إلا ملؤوه. قال: فأكلوا حتى شبعوا وفضلت فضلة فقال رسول الله به المجاودة في رسول الله، وأني رسول الله، لا يلقى الله بهما عبد غير شاك فيحجز عن الجنة (واه مسلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٢٤٢. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٦٩ وفي البداية والنهاية ٢/ ١١٢.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الايمان باب (١٠) رقم الحديث (٤٥). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١١. وفي دلائل النبوة للبيهةي ٢٠ / ١٢٠ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم (١٤٩) وفي تفسير القرطبي ٨/ ٢٧٩. وفي التحاف السادة المتقين ٧/ ١٧٠ ــ ١٩٠. وفي البداية والنهاية ١١٨/١ وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ٢٩٣.

وعن أنس قال: كان رسول الله على عروساً بزينب، فعمدت أمي أم سليم إلى تمر وسمن وأقط فصنعت حيساً، فحعلته في تور، فقالت: يا أنس اذهب بهذا إلى رسول الله عقل فقل: بعثت بهذا إليك أمي، وهي تقرئك السلام، فقال رسول الله على: «ضعه» ثم قال: «اذهب فادع لي فلاناً وفلاناً» رجالاً سماهم، «وادع لي من لقيت» فدعوت من سمى ومن لقيت، فرجعت فإذا البيت غاص بأهله، قيل لأنس: عدد كم كانوا؟ قال: زهاء ثلاثمائة، فرأيت النبي على وضع يده على تلك الحيسة وتكلم بما شاء الله، ثم جعل يدعو عشرة عشرة يأكلون منه، ويقول لهم: «اذكروا اسم الله، وليأكل كل رجل مما يليه» قال: فأكلوا حتى شبعوا، فخرجت طائفة بعد طائفة حتى أكلوا كلهم، قال لي: «يا أنس ارفع فرفعت، فما أدري حين وضعت كان أكثر أم حين رفعت» (١) رواه البخاري ومسلم.

وعن جابر أن أم مالك كانت تهدي للنبي ﷺ في عكة لها سمناً، فيأتيها فيسألونها الأدم، وليس عندهم شيء، فتعمد إلى الذي كانت تهدي فيه للنبي ﷺ فتجد فيه سمناً، فما زال يقيم لها أدم بينها حتى عصرته، فأتت النبي ﷺ فقال: «أعصرتيها؟» قالت: نعم، قال: «لو تركتيها ما زال قائماً»(٢) رواه مسلم.

وعنه أن رجلاً أتى النبي على يستطعمه، فأطعمه شطر وسق من شعير، فما زال يأكل منه وامرأته وضيفه حتى كاله، فأتى النبي في فأخبره، فقال: «لو لم تكله لأكلتم منه ولقام بكم»(٣). رواه مسلم أيضاً.

والحكمة في ذهاب بركة السمن حين عصرت العكة، وإعدام بركة الشعير حين كاله، أن عصرها وكيله مضاد للتسليم على رزق الله تعالى، ويتضمن التدبير والأخذ بالحول والقوة، وتكلف الإحاطة بأسرار حكم الله تعالى وفضله، فعوقب فاعله بزواله، قاله النووي.

 <sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب النكاح باب (٦٥) رقم الحديث (١٦٥) وفي صحيح مسلم كتاب النكاح
 رقم الحديث (٩٤) وفي تفسير ابن كثير ٦/ ٤٤٢ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٧٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب الفضائل باب (٣) رقم الحديث (٨). وفي المسند للإمام أحمد ابن حنبل ٣/ ٣٤٠. وفي دلائل النبوة للبيهةي ٢/ ١١٤. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٧٠ وفي البداية والنهاية ٢/ ١٢٠ وفي فتح الباري ٢/ ٣٣٨.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفضائل باب (٣) رقم الحديث (٩). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣٣٧. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ١١٤. وفي المستدرك للحاكم ٣/ ٢٤٦. وفي التحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ١٧٠ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٩٤١) وفي البداية والنهاية ٦/ ١٢٣. وفي فتح الباري ٢/ ٣٨٨.

#### [حديث القصعة](١)

وعن أبي العلاء سمرة بن جندب قال: كنا مع النبي في نتداول من قصعة من غدوة حتى الليل، يقوم عشرة ويقعد عشرة، قلنا: فما كانت تمد؟ قال: «من أي شيء تعجب، ما كانت تمد إلا من هاهنا» وأشار بيده إلى السماء (٢٠)، رواه الترمذي والدارمي.

وعنه: أتي النبي على بقصعة فيها لحم، فتعاقبوها من غدوة حتى الليل، يقوم قوم ويقعد آخرون، فقال رجل لسمرة: هل كانت تمد؟ قال: ما كانت تمد إلا من هاهنا، وأشار بيده إلى السماء. رواه الدارمي وابن أبي شيبة والترمذي والبيهقي والحاكم وصححوه، وأبو نعيم:

وفي حديث عبد الرحمن بن أبي بكر: كنا مع النبي الشي ثلاثين ومائة، وذكر الحديث أنه عجن صاع، وصنعت شاة فشوي سواد بطنها، قال: وأيم الله، ما من الثلاثين ومائة إلا وقد حزّ له حزة من سواد بطنها، ثم جعل منها قصعتين فأكلنا أجمعون وفضل في القصعتين فحملته على البعير (٣). رواه البخاري.

وعن علي بن أبي طالب: جمع رسول الله ﷺ بني عبد المطلب وكانوا أربعين، منهم قوم يأكلون الجذعة ويشربون الفرق، فصنع لهم مداً من طعام، فأكلوا حتى شبعوا، وبقي كما هو، ثم دعا بعس فشربوا حتى رووا، وبقي كأنه لم يشرب منه، رواه في الشفاء.

ومن ذلك: إبراء ذوي العاهات، وإحياء الموتى، وكلامهم، وكلام الصبيان وشهادتهم له إلى النبوة (١٤).

روى البيهقي في الدلائل: أنه ﷺ دعا رجلاً إلى الإسلام، فقال: لا أؤمن بك حتى تحيي لي ابنتي، فقال ﷺ: ﴿يَا فَلَانَةَ ، فَقَالَ ﷺ: ﴿يَا فَلَانَة ، فَقَالَ ﷺ: ﴿يَا فَلَانَة ، فَقَالَ ﷺ: ﴿يَا فَلَانَة ، فَقَالَ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٦/ ٩٣ والبداية والنهاية ٦/ ١١٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب المناقب باب (٥) رقم الحديث (٣٦٢٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الهبة باب (٢٨) رقم الحديث (٢٦١٨) وفي صحيح مسلم كتاب الأشربة رقم الحديث (١٧٥) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١٩٧١ و ١٩٨ وفي السنن الكبرى للبيهةي ٩/ ٢١٥. وفي دلائل النبوة للبيهةي ٦/ ٩٥. وفي البداية والنهاية ٦/ ١١٧ وفي الشفا للقاضي عياض ٢ ٧٩٧.

<sup>(</sup>٤) انظر البداية والنهاية ٦/ ١٦٠ وما بعدها و ٦/ ١٦٧ ودلائل النبوة للبيهقي ٦/ ١٨ .. ٥٠ ــ ٥٥.

وجدت الله خيراً لي من أبوي، ورأيت الآخرة خيراً لي من الدنيا.

وروى الطبري عن عائشة أن النبي ﷺ نزل الحجون كثيباً حزيناً، فأقام به ما شاء الله عز وجل ثم رجع مسروراً قال: «سألت ربي عز وجل فأحيا لي أمي فآمنت بي ثم ردها».

وكذا روني من حديث عائشة أيضاً إحياء أبويه على حتى آمنا به، أورده السهيلي وكذا الخطيب في السابق واللاحق، لكن قال السهيلي: إن في إسناده مجاهيل، وقال ابن كثير: إنه منكر جداً، وتقدم البحث في ذلك في أوائل المقصد الأول.

وعن أنس أن شاباً من الأنصار توفي وله أم عجوز عمياء، فسجيناه وعزيناها، فقالت: مات ابني؟ قلنا: نعم، قالت: اللهم إن كنت تعلم أني هاجرت إليك وإلى نبيك رجاء أن تعينني على كل شدة فلا تحملن علي هذه المصيبة، فما برحنا أن كشف الثوب عن وجهه فطعم وطعمنا. رواه ابن عدي وابن أبي الدنيا والبيهقي وأبو نعيم.

وعن النعمان بن بشير قال: كان زيد بن خارجة من سروات الأنصار، فبينما هو يمشي في طريق من طرق المدينة بين الظهر والعصر إذ خرَّ فتوفي، فأعلمت به الأنصار، فأتوه فاحتملوه إلى بيته فسجوه كساء وبردين، وفي البيت نساء من نساء الأنصار يبكين عليه، ورجال من رجالهم، فمكث على حاله حتى إذا كان بين المغرب والعشاء الآخرة سمعوا صوت قائل يقول: أنصتوا أنصتوا، فنظروا فإذا الصوت من تحت الثياب، فحسروا عن وجهه وصدره، فإذا القائل يقول على لسانه: محمد رسول الله النبي الأمي خاتم النبيين، لا نبي بعده، كان ذلك في الكتاب الأول، ثم قال: صدق صدق، ثم قال: عدا رسول الله، السلام عليك يا رسول الله ورحمة الله وبركاته. رواه ابن أبي الدنيا في كتاب من عاش بعد الموت.

وعن سعيد بن المسيب أن رجلاً من الأنصار توفي، فلما كفن أتاه القوم يحملونه تكلم فقال: محمد رسول الله، أخرجه أبو بكر بن الضحاك. وأخرج أبو نعيم: أن جابراً ذبح شاة وطبخها، وثرد في الجفنة، وأتى به رسول الله من فأكل القوم، وكان على يقول لهم: «كلوا ولا تكسروا عظماً»، ثم إنه على جمع العظام ووضع يده عليها ثم تكلم بكلام فإذا بالشاة قد قامت تنفض أذنيها(۱)، كذا رواه والله أعلم؟!.

وعن معرض بن معيقيب اليماني قال: حججت حجة الوداع، فدخلت داراً بمكة، فرأيت فيها رسول الله ﷺ، ورأيت منه عجباً، جاء رجل من أهل اليمامة بغلام يوم ولد، فقال له رسول الله ﷺ يا خلام، من أنا، قال: أنت رسول الله، قال: اصدقت بارك الله

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ٩/ ٣٠٢.

فيك، ثم إن الغلام لم يتكلم بعد ذلك حتى شب، فكنا نسميه مبارك اليمامة (١). رواه البيهقي من حديث معرض ـ بالضاد المعجمة ..

وعن فهد بن عطية، أن النبي ﷺ أتي بصبي قد شب لم يتكلم قط فقال: (من أنا)؟ قال: أنت رسول الله، رواه البيهقي.

وقد وفد على عمر بن عبد العزيز رجل من ذريته فسأله عمر: من أنت؟ فقال: أبونا اللي سالت على الخدعينه فسردت بكف المصطفى أيما رد فعادت كما كانت لأول أمرها فياحسن ما عين وياحسن ما خد

فوصله عمر وأحسن جائزته (٤). قال السهيلي: ورواه محمد بن أبي عثمان عز عمار بن نصر عن مالك بن أنس عن محمد بن عبدالله بن أبي صعصعة عن أبيه عن أبي سعيد عن أخيه قتادة بن النعمان قال: أصيبت عيناي يوم أحد فسقطنا على وجنتي، فأتيت بهما النبي على فأعادهما مكانهما وبصق فيهما فعادتا تبرقان، قال الدارقطني: هذا حديث غريب تفرد به عمار بن نصر وهو ثقة، ورواه الدارقطني عن إبراهيم الحربي عن عمار بن نصر وهو ثقة،

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٦/ ٥٩ وفي البداية والنهاية ٩/ ١٦٧ وما بعدها. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٩٥ وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٣/ ٤٤٣ وفي كنز العمال (٢٥٤٠١).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ١/ ٢٥٤ و ٢٦٨ وفي سنن الدارمي في المقدمة (٤) وفي
 دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ١٨٦.

<sup>(</sup>٣) ذكره البيهةي في دلَّائل النبوة ٣/ ٢٥٢. وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٤) وقال بعضهم: [البسيط]

إن كان موسى سقى الاسباط من حجر فإن في الكف معنى ليس في الحجر إن كان عيسى براحت قد رد من بعسر الاعمى بدهوت فكسم بسراحت قسد رد من بعسر وهذه المعجزات الثلاثة (خروج الماء ورد عين قتادة وتسبيح الطعام) أعجب من إحياء الموتى اللي هو إحدى معجزات المسيح.

وأخرج الطبراني وأبو نعيم عن قتادة قال: كنت يوم أحد أتقى السهام بوجهي دون وجه رسول الله ﷺ، فكان آخرها سهماً ندرت منه حدقتي فأخذتها بيدي وسعيت إلى رسول الله ﷺ، فلما رآها في كفي دمعت عيناه فقال اللهم قي قنادة كما وقى وجه نبيك 

وفي البخاري في غزوة خيبر أنه ﷺ قال﴿أَين على بن أبي طالب، فقالوا: هو يا رسول الله يشتكي عينيه، قال فأرسلوا إليه، فأتي به، فبصق رسول الله ﷺ في عينيه ودعا له فبرأ حتى كأن لم يكن به وجع<sup>(٢)</sup>. وعند الطبراني من حديث علي قال: فما رمدت ولا صدعت منذ دفع إلى رسول الله على الراية يوم خيبر. وفي رواية مسلم من طريق إياس ابن سلمة عن أبيه قال: فأرسلني النبي صلى النبي على فجئت به أقوده أرمد، فبصق في عينيه فبرأ. وعند الحاكم من حديث على قال: فوضع ﷺ رأسي في حجره ثم بصق في راحته فدلك بها عيني. وعند الطبراني: فما اشتكيتهما حتى الساعة، ودعا لي ﷺ فقال اللهم اذهب عنه الحر والقراء، قال: فما اشتكيتهما حتى يومى هذا(٣).

وأصيب سلمة يوم خيبر أيضاً بضربة في ساقه، فنفث فيها ﷺ ثلاث نفثات فما اشتكاها قط<sup>(١)</sup>. رواه البخاري. ونفث في عيني فديك وكانتا مبيضتين لا يبصر بهما شيئاً، وكان وقع على بيض حية، فكان يدخل الخيط في الإبرة وإنه لابن ثمانين سنة وإن عينيه لمبيضتان، رواه ابن أبي شيبة والبغوي والبيهقي والطبراني وأبو نعيم.

<sup>(</sup>١) ذكره الزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٨٧.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المغازي باب (٣٩) رقم الحديث (٢١٠) وفي صحيح مسلم كتاب الجهاد رقم الحديث (١٣٢) وفي مسئل الإمام أحمد بن حنبل ١/ ١٨٥ و ٥/ ٣٣٣ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٠٧/٩ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٤/ ٢٠٥ وفي التمهيد لابن عبد البر ٢/٨/٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ٦/ ١٨٧ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٨٨ وفي كنز العمال (٣٠١١٩ ـ ٣٦٤٩٣ ـ

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في المقدمة باب (١١) رقم الحديث (١١٧) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٩٩ وفي البداية والنهاية ٧/ ٣٥٢ وفي فتح الباري ٧/ ٢٠٦.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود في كتاب الطب باب (١٩) اوقم الحديث (٣٨٩٤) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل

# فيما خصّه الله تعالى به من المعجزات وشرفه به على سائر الأنبياء من الكرامات والآيات البيّنات<sup>(١)</sup>

اعلم نور اله قلبي وقلبك، ووقدس سري وسرك، أن الله تعالى قد خص نبينا به بأشياء لم يعطه لنبي قبله، وما خص نبي بشيء إلا وكان لسيدنا محمد على مثله، فإنه أوتي جوامع الخلم، وكان نبياً وآدم بين الروح والجسد، وغيره من الأنبياء لم يكن نبياً إلا في حال نبوته وزمان رسالته.

ولما أعطي هذه المنزلة علمنا أنه ﷺ الممد لكل إنسان كامل مبعوث ويرحم الله الأديب شرف الدين الأبوصيري فلقد أحسن حيث قال:

وكسل آي أتسى السرسسل الكسرام بها فسإنمسا اتصلست مسن نسوره بهسم فسإنسه شمس فضسل هم كسواكبهما يظهسرن أنسوارهما للنساس فسي الظلم

قال العلامة ابن مرزوق: يعني أن كل معجزة أتى بها كل واحد من الرسل فإنما اتصلت بكل واحد منهم من نور محمد عليه وما أحسن قوله: فإنما اتصلت من نوره بهم فإنه يعطي أن نوره بيه لم يزل قائماً به ولم ينقص منه شيء، ولو قال: فإنما هي من نوره لا يرهم أنه وزع عليهم وقد لا يبقى له منه شيء. وإنما كانت آبات كل واحد من نوره لا لأنه شمس فضل هم كواكب تلك الشمس يظهرن \_ أي تلك الكواكب \_ أنوار تلك الشمس للناس في الظلم. فالكواكب ليست مضيئة بالذات وإنما هي مستمدة من الشمس فهي عند غيبة الشمس تظهر نور الشمس. فكذلك الأنبياء قبل وجوده كل كانوا يظهرون فضله فجميع ما ظهر على أيدي الرسل عليهم الصلاة والسلام سواه من الأنوار فإنما هو من نوره الفائض ومدده الواسع من غير أن ينقص منه شيء.

وأول ما ظهر ذلك في آدم عليه السلام، حيث جعله الله خليفة وأمده بالأسماء كلها من مقام جوامع الكلم التي لمحمد ﷺ فظهر بعلم الأسماء كلها على الملائكة القائلين: ﴿ أَتَجَعَلُ فَيْهَا مِنْ يَفْسِدُ فَيْهَا وَيَسْفُكُ الدَّمَاء ﴾ [البقرة: ٣٠].، ثم توالت

<sup>(</sup>١) انظر البداية والنهاية ٦٠/ ٢٨٥.

الخلائف في الأرض إلى أن وصل إلى زمان وجود صورة جسم نبينا ﷺ الشريف لإظهار حكم منزلته، فلما برز كان كالشمس اندرج في نوره كل نور، وانطوى تحت منشور آياته كل آية لغيره من الأنبياء، ودخلت الرسالات كلها في صلب نبوته، والنبوات كلها تحت لواء رسالته، فلم يعط أحدمنهم كرامة أو فضيلة إلا وقد أعطى ﷺ مثلها.

فآدم عليه الصلاة والسلام أعطي أن الله تعالى خلقه بيده، فأعطي سيدنا محمد وهو شرح صدره، وتولى الله تعالى شرح صدره بنفسه، وخلق فيه الإيمان والحكمة، وهو المخلق النبوي، فتولى من آدم الخلق الوجودي ومن سيدنا محمد الله الخلق النبوي، مع أن المقصود \_ كما مر \_ من خلق آدم خلق نبينا في صلبه، فسيدنا محمد الله المقصود وآدم الوسيلة، والمقصود سابق على الوسيلة.

وأما سجود الملائكة لآدم، فقال فخر الدين الرازي في تفسيره: إن الملائكة أمروا بالسجود لآدم لأجل أن نور محمد ﷺ كان في جبهته، ولله در القائل:

تجليست جسل الله فسي وجسه آدم فصلى لمه الأملاك حين توسلوا(١)

وعن أبي عثمان الواعظ، فيما حكاه الفاكهاني قال: سمعت الإمام سهل بن محمد يقول: هذا التشريف الذي شرف الله تعالى به محمداً ﷺ بقوله: ﴿إِنَ الله وملائكته يصلون على النبي﴾ [الأحزاب: ٥٦] الآية أتم وأجمع من تشريف آدم عليه السلام بأمر الملائكة له بالسجود، لأنه لا يجوز أن يكون الله مع الملائكة في ذلك التشريف، فتشريف يصدر عنه تعالى وعن الملائكة والمؤمنين أبلغ من تشريف تختص به الملائكة، انتهى.

قال بعضهم: وأما تعليم آدم أسماء كل ثيء، فأخرج الديلمي في مسند الفردوس

<sup>(</sup>۱) يستحيل على الله عقلاً أن يكون صورة كالإنسان لأنه لو كان صورة لاحتاج إلى مصوّر. روى مسلم من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ. ﴿إِذَا قَاتُلُ أَحدكُم أَخَاهُ فَلْيَتَجِنْبِ الوجهُ فَإِنْ اللهُ خَلَقَ آدم على صورته».

والمراد بهذا الحديث إن أعيد الضمير إلى الأخ ذأن الله خلق آدم على صورة المضروب، وإن أعيد الضمير إلى الله كان على معنى المِلْك، فتكون الإضافة للتشريف فكأنه قال خلقه على الصورة التي هي مِلْكُ له مشرفة عنده.

وهكذا يقال في حديث: ﴿ لا تقبعوا الوجه فإن الله خلق آدم على صورة الرحمٰن المعنى صورة الرحمٰن و و الرحمٰن و و الرحمٰن و و الرحمٰن و و الرحمٰن و المراد أنه و الأعراف: ٧٧ وهود: ٦٤] ولا يصبح تفسير الحديث بما قال بعضهم من أن المراد أنه خلقه على صفاته تعالى من السمع والبصر والعلم، فإن صفات الله لا تفارق ذاته و لا يصبح عقلاً أن يتصف العبد بصفة من صفاته تعالى لأن الحادث لا يتصف بالأزلى فلا يكون الحادث أزلياً ولا الأزلى حادثاً.

من حديث أبي رافع قال: رسول الله ﷺ: «مثلت لي أمتي في الماء والطين، وعلمت الأسماء كلها كما أن آدم علم أسماء العلوم كلها كذلك نبينا ﷺ، وزاد عليه \_ واصل الله صلاته وسلامه عليه \_ بعلم ذواتها. ولله در الأبوصيري حيث قال:

لسك ذات العلسوم مسن عسالسم الغيب سسسب ومنهسسا لآدم الأسمسساء

ولا ريب أن المسميات أعلى رتبة من الأسماء، لأن الأسماء يؤتى بها لتبين المسميات، فهي المقصودة باللات، وإليه الإيماء بقوله: (ذات العلوم)، والأسماء مقصودة لغيرها فهي دونها، ففضل العالم بحسب فضل معلومه.

- وأما إدريس عليه السلام، فرفعه الله مكاناً علياً (٢٧)، فأعطي سيدنا محمد الله عليه ورفع إلى مكان لم يرفع إليه غيره.
- وأما نوح عليه السلام فنجاه الله تعالى ومن آمن معه من الغرق ونجاه من الخسف، فأعطي سيدنا محمد ﷺ أنه لم تهلك أمته بعذاب من السماء. قال الله تعالى: ﴿وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم﴾ [الأنفال: ٣٣].

وأما قول الفخر الرازي في تفسيره: «أكرم الله نوحاً بأن أمسك سفينته على الما، وفعل بمحمد ﷺ أعظم منه. روي أنه ﷺ كان على شط ماء وقعد عكرمة بن أبي جهل فقال: إن كنت صادقاً فادع ذلك الحجر الذي في الجانب الآخر فليسبح ولا يغرق، فأشار إليه ﷺ فانقلع الحجر من مكانه وسبح حتى صار بين يدي رسول الله ﷺ وشهد له بالرسالة، فقال له النبي ﷺ: «يكفيك هذا؟» فقال: حتى يرجع إلى مكانه، (٢) فلم أره لغيره والله أعلم بحاله.

● وأما إبراهيم الخليل عليه الصلاة والسلام فكانت عليه نار نمروذ برداً وسلاماً، فأعطي سيدنا محمد ﷺ نظير ذلك، إطفاء نار الحرب عنه ﷺ وناهيك بنار حطبها السيوف ووهجها الحتوف وموقدها الحسد ومطلبها الروح والجسد، قال الله تعالى: ﴿كلما أوقدوا ناراً للحرب أطفاها الله﴾ [المائدة: ٢٤]. فكم أرادوا أن يطفئوا النور بالنار، وأبى الجبار إلا أن يتم نوره وأن يخمد شرورهم ويحمد لمحم، ﷺ سروره وظهوره.

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنثور ١/ ٤٩ وفي كنز العمال (٣٤٥٨٨).

<sup>(</sup>٢) سورة مريم: ٧٥ .

<sup>(</sup>٣) ذكره ابن حجر في تغليق التعليق (٩٣).

ويذكر أنه ﷺ مر ليلة المعراج على بحر النار الذي دون سماء الدنيا مع سلامته منه، كما روي مما رأيته في بعض الكتب. وروئ النسائي أن محمد بن حاطب قال: كنت طفلاً فانصب القدر علي واحترق جلدي كله، فحملني أبي إلى رسول الله ﷺ فتفل في جلدي ومسح بيده على المحترق وقال: «أذهب البأس رب الناس»، فصرت صحيحاً لا بأس بي (١).

وأما ما أعطيه إبراهيم عليه الصلاة والسلام من مقام الخلة فقد أعطيه نبينا 議。 وزاد بمقام المحبة، وقد روي في حديث الشفاعة أن الخليل إبراهيم عليه الصلاة والسلام إذا قيل له: اتخذك الله خليلاً فاشفع لنا قال: «إنما كنت خليلاً من وراء وراء» اذهبوا إلى غيري إلى أن تنتهي الشفاعة إلى النبي ﷺ فيقول: «أنا لها، أنا لها» (على أن نبينا ﷺ كان خليلاً مع رفع الحجاب وكشف الغطاء ولو كان خليلاً من وراء وراء لاعتذر نبينا ﷺ فاز برؤية الحق مبحانه وكشف له الغطاء حتى رأى الحق بعيني رأسه؛ كما سيأتي البحث في ذلك إن شاء الله تعالى في المقصد الخامس.

والملخص من هذا: أن النبي غلب نال درجة الخلة التي اشتهرت لإبراهيم عليه الصلاة والسلام على وجه نطق إبراهيم بأن نصيب سيدنا محمد علله منه الأعلى، بمفهوم قوله عن نفسه: «إنما كنت خليلاً من وراء وراء» فلم يشفع، ففيه دليل على أنه إنما يشفع من كان خليلاً لا من وراء وراء بل مع الكشف والعيان وقرب المكانة من حظيرة القدس، لا المكان، وذلك مقام محمد علي بالدليل والبرهان.

ومما أعطيه إبراهيم عليه الصلاة والسلام، انفزاده في أهل الأرض بعبادة الله تعالى

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب المرضى باب (۲۰) رقم الحديث (٥٧٥ - ٥٧٤ - ٥٧٥ - ٥٧٥). وفي صحيح مسلم كتاب السلام رقم الد لديث (٤٦ - ٤٧ - ٤٩) وفي سنن أبي داود كتاب الطب باب (١٧) رقم الحديث (٣٨٣) وفي سنن ابن ماجه رقم البحديث (١٦١٩ - ٣٥٠ - ٣٥٠). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/٤٤. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٣٨١ وفي المستدك للحاكم ٤/ ٢٦. وفي المستدك للحاكم ١١٥٠. وفي المستدك للحاكم المنبوي ١/٤٤٠. وفي شرح السنة للبغوي ٥/٤٤٢. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٥/ ١١٠. وفي كشف الخفاء للعجلوني ١/١٥١. وفي مرارد الظمآن للهيثمي (١٤١٠ - ١٤١٧). وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (١٥٣٠) وفي كنز العهد ل (١٧٠٠ - ٢٥٦٩ - ٢٥٥٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب التوحيد باب (٣٦) رقم الحديث (٥٧١٠). وفي صحيح مسلم كتاب. الابه ، رقم الحديث (٣٢٩) وفي تفسير ابن كثير ٨/ ٤٢١. وفي البداية والنهاية ١/ ١٦٠. وفي الشفا للقاء ي عياض ١/ ٢٢٠.

وتوحيده، والانتصاب للأصنام بالكسبر والقسر، أعطي سيدنا على كسرها بأسرها بمحضر من أولي نصرها بقضيب ليس مما يكسر إلا بقوة ربانية ومادة إلهية، اجتزأ فيها بالأنفاس عن الفاس، وما عول على المعول، ولا عرض في القول ولا تمرض من الصول بل قال جهراً بغير سر: ﴿وقل جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقاً﴾ [الإسراء: ٨١].

ومما أعطيه الخليل عليه الصلاة والسلام بناء البيت الحرام، ولا خفاء أن البيت جسد وروحه الحجر الأسود بل هو سويداء القلب، بل جاء دأنه يمين الرب، (١) كناية عن استلامه كما تستلم الأيمان عند عقد العهود والأيمان، وقد أعطي سيدنا محمد إلى أن قريشاً لما بنت البيت بعد تهدمه ولم يبق إلا وضع الحجر تنافسوا على الفخر الفخم والمعجد الضخم، ثم اتفقوا على أن يحكموا أول داخل، فاتفق دخول سيدنا محمد المقالوا: هذا الأمين، فحكموه في ذلك فأمر ببسط ثوب ووضع الحجر فيه ثم قال: ديرفع كل بطن بطرف، فرفعوه جميعاً، ثم أخذه سيدنا محمد الشيخ فوضعه في موضعه المناه المقام ليكون منقبة له على مدى الأيام.

وأما ما أعطيه موسى عليه الصلاة والسلام من قلب العصاحية غير ناطقة،
 فأعطي سيدنا محمد على حنين الجدع (١٠٠٠)، وقد مرت قصته.

وحكى الإمام الرازي \_ في تفسيره \_ وغيره: أنه لما أراد أبو جهل أن يرميه على بالحجر رأى على كتفيه ثعبانين فانصرف مرعوباً.

وأما ما أعطيه موسى عليه السلام أيضاً من البد البيضاء، وكان بياضها يغشى البصر، فأعطي سيدنا محمد على أنه لم يزل نوراً ينتقل في أصلاب الآباء وبطون الأمهات من لدن آدم إلى أن انتقل إلى عبد الله أبيه. وأعطى على قتادة بن النعمان وقد صلى معه العشاء في ليلة مظلمة مطيرة عرجونا وقال: «انطلق به فإنه سيضيء لك من بين يديك عشراً، ومن خلفك عشراً، فإذا دخلت بيتك فسترى سواداً فاضربه حتى يخرج فإنه شيطان، فانطلق فأضاء له العرجون حتى دخل بيته ووجد السواد وضربه حتى خرج. رواه أبو نعيم.

<sup>(</sup>١) نصى الحديث: «الحجر يمينُ الله قمنُ مُسحه فقد بايع الله»، ذكره المتقي الهندي في كنز العمال (١) نصى الحديث: «الحجر يمينُ الله قمنُ مُسحه فقد بايع الله»، ذكره المتقي الهندي في كنز العمال

<sup>(</sup>٢) انظر سيرة ابن هشام ١/ ٢٠٨ وما بعدها وفي البداية والنهاية ٢/ ٢٧٨.

<sup>(</sup>٣) نقل ابن أبي حاتم في كتاب قمناقب الشافعي، عن أبيه عن عمر بن سواد عن الشافعي قال: قما أعطى الله نبياً ما أعطى محمداً، فقلت أعطى عيسى إحياء الموتى قال: أعطى محمد حنين الجلع حتى شمع صوته فهذا أكبر من ذلك.

وأخرج البيهقي، وصححه الحاكم عن أنس قال: كان عباد بن بشر وأسيد بن حضير عند رسول الله على حاجة: حتى ذهب من الليل ساعة، وهي ليلة شديدة الظلمة، ثم خرجا وبيد كل واحد منهما عصا، فأضاءت لهما عصا أحدهما، فمشيا في ضوئها، حتى إذا افترقت بهم الطريق أضاءت للآخر عصاه، فمشى كل واحد منهما في ضوء عصاه حتى بلغ هديه (١)، ورواه البخاري بنحوه في الصحيح.

وأخرج البخاري في تاريخه والبيهقي وأبو نعيم عن حمزة الأسلمي قال: كنا مع النبي ﷺ في سفر فتفرقنا في ليلة ظلماء، فأضاءت أصابعي حتى جمعوا عليها ظهرهم وما هلك منهم وإن أصابعي لتنير.

ومما أعطيه موسى عليه السلام أيضاً انفلاق البحر له، أعطي نبينا محمد ﷺ انشقاق القمر ــ كما مر ــ فموسى تصرف في عالم الأرض وسيدنا محمد ﷺ تصرف في عالم السماء، والفرق بينهما واضح، قاله ابن المنير.

وذكر ابن حبيب أن بين السماء والأرض بحراً يسمى المكفوف، يكون بحر الأرض بالنسبة إليه كالقطرة من البحر المحيط، قال: فعلى هذا يكون ذلك البحر انفلق لنبينا على حتى جاوزه \_ يعني ليلة الإسراء \_ وهو أعظم من انفلاق البحر لموسى عليه الصلاة والسلام.

ومما أعطيه موسى عليه السلام إجابة دعائه، أعطي نبينا محمد ﷺ من ذلك ما لا يحصى. ومما أعطيه موسى عليه السلام تفجير الماء له من الحجارة، أعطي سيدنا محمد . ﷺ أن الماء تفجر من بين أصابعه، وهذا أبلغ لأن الحجر من جنس الأرض التي ينبع منها الماء(٢)، ولم تجر العادة بنبع الماء من اللحم، ويرحم الله القائل:

وكل معجزة للرسل قد سلفت وافي بأعجب منها عند إظهار فما العصاحية تسعى بأعجب سن شكوى البعير ولا من مشي أشجار ولا انفجار معين الماء من حجر أشد من سلسل من كفه جار

ومما أعطيه موسى عليه السلام الكلام، أعطي سيدنا محمد ﷺ مثله ليلة الإسراء وزيادة الدنو والتدلي، وأيضاً كان مقام المناجاة في حق نبينا ﷺ فوق السماوات العلى

<sup>(</sup>١) أخر جه الرخاري في كتاب الصلاة باب (٧٩) رقم الحديث (٤٦٥ ـ ٣٦٣٩ ـ ٣٨٠٥).

<sup>(</sup>Y) فحروم الماء من الحجر معهود بخلاف نبع الماء الزلال من بين الأصابع. فهذه المعجزة في نبع اله من بين أصابعه الذي كفى هذا الجيش الكثير أصجب من تفجير موسى الماء من الحجر حين ضهيه بعصاه.

وسدرة المنتهى، والمستوى(١) وحجب النور والرفرف، ومقام المناجاة لموسى عليه السلام طور سيناء.

● وأما ما أعطيه هارون عليه الصلاة والسلام من فصاحة اللسان، فقد كان نبينا ﷺ من الفصاحة والبلاغة بالمحل الأفضل والموضع الذي لا يجهل. ولقد قال له بعض أصحابه: ما رأينا الذي هو أفصح منك فقال: «وما يمنعني وإنما نزل القرآن بلساني، لسان عربي مبين» (٢٠).

وقد كانت فصاحة هارون غايتها في العبرانية، والعربية أفصح منها. وهل كانت فصاحة هارون معجزة أم لا؟ قال ابن المنير: الظاهر أنها لم تكن معجزة، ولكن فضيلة، ولم يتحد نبي من الأنبياء بالفصاحة إلا نبينا محمد ﷺ، لأن هذه الخصوصية لا تكون لغير الكتاب العزيز، وهل فصاحته ﷺ في جوامع الكلم التي ليست من التلاوة ولكنها معدودة من السنة، هل تحدى بها أم لا؟ فظاهر قوله ﷺ: ﴿أُوتِيت جوامع الكلم﴾(٣) أنه من التحدث بنعمة الله عليه وخصائصه، ولا خلاف أنها باعتبار ما اشتملت عليه من الإخبار بالمغيبات ونحوها معجزة.

• وأما ما أعطيه يوسف عليه الصلاة والسلام من شطر الحسن، فأعطي نبينا بي الحسن كله، وستأتي الإشارة إلى ذلك إن شاء الله تعالى في مقصد الإسراء. ومن تأمل ما نقلته في صفته تبين له من ذلك التفصيل التفضيل على كل مشهور بالحسن في كل جيل.

وأما ما أعطيه يوسف عليه السلام أيضاً من تعبير الرؤيا، فالذي نقل عنه من ذلك ثلاث منامات، أحدها: حين رأى أحد عشر كوكباً والشمس والقمر، والثاني: منام صاحبي السجن، والثالث: منام الملك، وقد أعطي نبينا على من ذلك ما لا يدخله الحصر، ومن تصفح الأخبار وتتبع الآثار وجد من ذلك العجب العجاب، وستأتي نبذة من ذلك إن شاء الله تعالى.

● وأما ما أعطيه داود عليه الصلاة والسلام من تليين الحديد له، فكان إذا مسح الحديد لان، فأعطي نبينا 藝 أن العود البابس اخضر في يده وأورق، ومسح 藝 شاة أم معبدة الجرباء، فبرئت ودرت.

<sup>(</sup>١) المستوى الذي سمع فيه صريف الأقلام.

<sup>(</sup>٢) انظر الشفا للقاضى عياض ١/ ٨٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد رقم الحديث (٧ و ٨) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٥٠ و ٢ ٥٠ وفي تفسير ابن كثير ٤/ ٧٧ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٤/ ١٤ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم ١/ ١٤ وفي اتحاف السادة المتقين ٧/ ١٨ وفي كنز العمال (٣٠ ٠٦٠):

● وأما ما أعطيه سليمان عليه الصلاة والسلام من كلام الطير وتسخير الشياطين والريح، والملك الذي لم يعطه أحد من بعده، فقد أعطي سيدنا محمد ﷺ مثل ذلك وزيادة.

أما كلام الطير والوحش فنبينا على كلمه الحجر، وسبح في كفه الحصى، وهو جماد، وكلمه ذراع الشاة المسمومة ـ كما تقدم في غزوة خيبر ـ، وكذلك كلمه الظبي وشكا إليه البعير ـ كما مر ـ. وروي أن طيراً فجع بولده فجعل يرفرف على رأسه ويكلمه فيقول: أيكم فجع هذا بولده، فقال رجل أنا فقال: «اردد ولله» ذكره الرازي ورواه أبو داود بلفظ: كنا مع النبي في سفر فانطلق لحاجته، فرأينا حمرة معها فرخان، فأخذنا فرخيها، فجاء النبي في منفر فانطلق لحاجته، فرأينا حمرة معها فرخان، فأخذنا فرخيها، فجاء النبي في المعلمة المحديث، وقصة كلام اللئب مشهورة.

وأما الربح التي كانت غدوها شهر ورواحها شهر، تحمله أين أراد من أقطار الأرض، فقد أعطي سيدنا محمد ﷺ البراق الذي هو أسرع من الربح، بل أسرع من البرق الخاطف، فحمله من الفرش إلى العرش في ساعة زمانية، وأقل مسافة ذلك سبعة آلاف سنة، وتلك مسافة السماوات، وأما إلى المستوى وإلى الرفرف فذلك ما لا يعلمه إلا الله تعالى. وأيضاً: فالربح سخرت لسليمان لتحمله إلى نواحي الأرض، ونبينا ﷺ زويت له الأرض ـ أي جمعت ـ حتى رأى مشارقها ومغاربها، وفرق بين من يسعى إلى الأرض، وبين من يسعى إلى الأرض، وبين من تسعى له الأرض.

وأما ما أعطيه من تسخير الشياطين فقد روي أن أبا الشياطين إبليس اعترض سيدنا محمد ﷺ وهو في الصلاة، فأمكنه الله منه وربطه بسارية من سواري المسجد<sup>(۲)</sup> وخير مما أوتيه سليمان من ذلك إيمان الجن بمحمد ﷺ، فسليمان استخدمهم ومحمد استسلمهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في سننه كتاب الجهاد باب (۱۱۲) رقم الحديث (۲۲۷۹) وفي المعجم الكبير للطبراني ۱۸/۱۰ وفي دلائل النبوة للبيهةي ٢/٣٦ وفي مستدرك الحاكم ٢/٣٩/٤ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٥٤٢) وفي البداية والنهاية ٢/١٥٨ وفي نصب الراية للزيلعي ٢/٧٠٤ وفي كنز العمال (٤٣٧٣٦).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الصلاة باب (٧٥) رقم الحديث (٢١ سـ ١٢١ سـ ٣٢٨٣ ـ ٣٤٢٣ ـ ٣٤٢٣ ـ ٣٤٢٣ ـ ٣٤٢٣ ـ ٣٤٢٣ ـ ٢٤٠٠ وفي صحيح مسلم كتاب المساجد رقم الحديث (٣٩) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٩٨ . وفي شرح السنة للبغوي ٣/ ٢٦٩ . وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ٢٨٦ . وفي دلائل النبوة للبيهتي ٧/ ٩٧ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٩٨٧) وفي المغني للعراقي ٣/ ٣٦ وفي البداية والنهاية ١/ ٥٨ وفي كنز العمال (٣١٩٥٦).

وأما عد الجن من جنود سليمان في قوله تعالى: ﴿وحشر لسليمان جنوده من المجن﴾ [النمل: ١٧]. فخير منه عد الملائكة، جبريل ومن معه من جملة أجناده باعتبار الجهاد وباعتبار تكثير السواد على طريقة الأجناد.

وأما عد الطير من جملة أجناده، فأعجب منه حمامة الغار وتوكيرها في الساعة الواحدة وحمايتها له من عدوه، والغرض من استكثار الجند إنما هو الحماية، وقد حصلت من أعظم شيء بأيسر شيء: وأما ما أعطيه من الملك، فنبينا على خير بين أن يكون نبياً ملكاً ونبياً عبداً، فاختار في أن يكون نبياً عبداً. ولله در القائل:

## يا خير عبد على كل الملوك ولي

● وأما ما أعطيه عيسى عليه الصلاة والسلام من إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى، فأعطي سيدنا محمد 激 أنه رد العين إلى مكانها بعدما سقطت فعادت أحسن ما كانت، وفي دلائل البيهقي قصة الرجل الذي قال للنبي 数 لا أؤمن بك حتى تحيي لي ابنتي، وفيه أنه 微 أتى قبرها فقال: إلى فلانة، فقالت: لبيك وسعديك يا رسول الله، المحديث، وقد مر. وروي أن امرأة معاذ بن عفراء \_ وكانت برصاء \_ فشكت ذلك إلى رسول الله ي فمسح عليها بعصا فأذهب الله البرص منها، ذكره الرازي، وأيضاً قد سبح المحصى في كفه ن وسلم عليه الحجر، وحن لفراقه الجدع، وذلك أبلغ من تكليم الموتى لأن هذا من جنس من لا يتكليم.

وأما ما أعطيه عيسى أيضاً من أنه كان يعرف ما تخفيه الناس في بيوتهم، فقد أعطي نبينا على من ذلك ما لا يحصى، وسيأتي من ذلك إن شاء الله تعالى ما يكفي ويشفي.

وأما ما أعطيه عيسى أيضاً من رفعه إلى السماء، فقد أعطي نبينا ﷺ ذلك ليلة المعراج، وزاد في الترقي لمزيد الدرجات وسماع المناجاة والحظوة في الحضرة المقدسة بالمشاهدات.

وبالجملة: فقد خص الله تعالى نبينا ﷺ من خصائص التكريم بما لم يعطه أحداً من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام.

وقد روى جابر عنه ﷺ أنه قال: «أعطيت خمساً لم يعطهن أحد قبلي، كان كل نبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى كل أحمر وأسود، وأحلت لي الغنائم ولم تحل لأحد قبلي، وجعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً فأيما رجل من أمتي أدركته الصلاة فليصل حيث كان، ونصرت بالرعب مسيرة شهر وأعطيت الشفاعة، (١) رواه البخاري، وفي

<sup>(</sup>١) أعرجه البخاري في كتاب التيمم باب (١) رقم المعديث (٣٣٥ ـ ٤٣٨ ـ ٣١٣٢) وفي صحيح مسلم=

رواية: «وبعثت إلى الناس كافة». وزاد البخاري في روايته \_ في الصلاة \_عن محمد بن سنان (من الأنبياء).

وعند الإمام أحمد: «أعطيت خمساً لم يعطهن نبي قبلي، ولا أقوله فخراً» وفيه: «وأعطيت الشفاعة فاخترتها لأمني، فهي لمن لا يشرك بالله شيئاً» وإسناده كما قال ابن كثير جيد.

وليس المراد حصر خصائصه الله في هذه الخمسة المذكورة. فقد روى مسلم من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «فضلت على الأنبياء بست، أعطيت جوامع الكلم، ونصرت بالرعب وجعلت لي الأرض طهوراً ومسجداً، وأرسلت إلى المخلق كافة، وختم بي النبيون (۱) فذكر الخمسة المذكورة في حديث جابر إلا الشفاعة، وزاد خصلتين وهما: أعطيت جوامع الكلم وختم بي النبيون، فتحصل منه ومن حديث جابر سبع خصال.

ولمسلم أيضاً من حديث حليفة: «فضلنا على الناس بثلاث: جعلت صفوفنا كصفوف الملائكة»(٢) وذكر خصلة الأرض كما تقدم، قال: وذكر خصلة أخرى. وهذه الخصلة المبهمة قد بينها ابن خزيمة والنسائي، وهي: وأعطيت هذه الآيات من آخر سورة البقرة من كنز تحت العرش، يشير إلى ما حطه الله تعالى عن أمته من الإصر وتحميل ما لا طاقة لهم به، ورفع الخطأ والنسيان، فصارت الخصال تسعاً.

ولأحمد من حديث على «أعطيت أربعاً لم يعطهن أحد من أنبياء الله تعالى قبلي

<sup>=</sup> كتاب المساجد رقم الحديث (٣) وفي سنن النسائي ١/ ٢١٠ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢١٠ و ٥/ ١٤٨ وفي سنن الدارمي ٢/ ٢٢٤ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٢١٢ وفي مسند الحميدي رقم الحديث (٩٤٥) وفي مجمع الزوائد للهيئمي ٨/ ٥٩ وفي الدر المنثور للسيوطي ٥/ ٢٣٧ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٧٤٧) وفي اتحاف السادة المتقين ١٠ / ٤٤٧ وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٨/ ٣١٦ وفي البداية والنهاية ٣/ ٢٩٩ وفي كنز العمال (١٠ ٣١٠ وفي البداية والنهاية ٣/ ٢٩٩ وفي كنز العمال (١٠ ٣٢٠ ٣٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه المترمذي في سننه كتاب السير باب (٥) رقم الحديث (١٥٥٣) وفي صحيح مسلم كتاب المساجد رقم الحديث (٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٤١٢ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢ ٤٢٢ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٦٩ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٧٤٨) وفي الدر المنثور للسيوطي ٣/ ٢٠٤ وفي كنز العمال (٣١٩٣٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب المساجد رقم الحديث (٤) وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٩٣/ وفي المناو وفي المناور للسيوطي ١٩٣/٥ وفي التمهيد لابن عبد البر ١٢١/٥ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٢٦) وفي تفسير القرطبي ١٣٠٥ وفي مشكل الآثار للطحاوي ١/٥٠، وفي فتح الباري الممال (٥٢٦) وفي كنز العمال (٣٢٠٧ ـ ٣٢٠٧٥).

أعطيت مفاتيح الأرض، وسميت أحمد، وجعلت أمني خير الأمم، وذكر خصلة التراب، فصارت الخصال ثنتي عشرة خصلة»(١).

وعند البزار من وجه آخر عن أبي هريرة رفعه: «فضلت على الأنبياء، غفر لي ما تقدم من ذنبي وما تأخر، وجعلت أمتي خير الأمم، وأعطيت الكوثر، وإن صاحبكم لصاحب لواء الحمد يوم القيامة، تحته آدم فمن دونه، وذكر ثنتين مما تقدم.

وله من حديث ابن عباس رفعه: «فضلت على الأنبياء بخصلتين: كان شيطاني كافراً فأعانني الله عليه فأسلم. قال: ونسيت الأخرى،

فينتظم بهذا سبع عشرة خصلة، ويمكن أن يوجد أكثر من ذلك لمن أمعن التتبع.

وقد ذكر أبو سعيد النيسابوري في كتاب دشرف المصطفى، أن عدد الذي خص به على ستون خصلة. وطريق الجمع أن يقال: لعله هله اطلع أولاً على بعض ما اختص له، ثم اطلع على الباقي. ومن لا يرى مفهوم العدد حجة يدفع هذا الإشكال من أصله. وقد ذكر بعض العلماء أنه هله أوتي ثلاثة آلاف معجزة وخصيصية.

وقد اختلف في العلم بخصائصه ﷺ، فقال الصيمري من الشافعية: منع أبو على بن خيران الكلام فيها، لأنه أمر انقضى فلا معنى للكلام فيه.

وقال إمام الحرمين: قال المحققون ذكر الاختلاف في مسائل الخصائص خبط غير مفيد، فإنه لا يتعلق به حكم ناجز تمس إليه حاجة، وإنما يجري الخلاف فيما لا يوجد بد من إثبات حكم فيه، فإن الأقيسة لا مجال لها، والأحكام الخاصة تتبع فيها النصوص، وما لا نص فيه فالخلاف فيه هجوم على الغيب من غير فائدة.

وقال النووي \_ في الروضة والتهذيب \_ بعد نقله هذين الكلامين: وقال سائر الأصحاب لا بأس به، وهو الصحيح، لما فيه من زيادة العلم، فهذا كلام الأصحاب، والصواب الجزم بجواز ذلك، بل استحبابه، ولو قيل وجوبه لم يكن بعيداً، لأنه ربما رأى جاهل بعض الخصائص ثابتاً في الحديث الصحيح فعمل به أخذاً بأصل التأسي، فوجب بيانها لتعرف، فلا يعمل بها، فأي فائدة أهم من هذه الفائدة، وأما ما يقع في ضمن الخصائص مما لا فائدة فيه اليوم فقليل لا تخلو أبواب الفقه عن مثله للتدريب ومعرفة الأدلة، وتحقيق الشيء على ما هو عليه. انتهى كلام النووي.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ١٥٨/١ وفي المعجم الكبير للطبراني ٨/ ٢٨٥ وفي فتح الباري ١/ ٥٧٨ وفي كنز العمال (٣٢ ف٣٠).

وقد تتبعت ما شرف الله تعالى به نبينا على من الخصائص والآيات، وأكرمه به من الفضائل والكرامات من كتب العلماء، كالخصائص لابن سبع، وخصائص الروضة للنووي، ومختصرها للحجازي، وشرح الحاوي لابن الملقن، وشرح البهجة الله ين الإسلام زكريا الأنصاري، واللفظ المكرم في خصائص النبي الله للشيخ قصب الدين الخيضري، واستفدت منه كثيراً في فصل المعجزات، مع ما رأيته أثناء ملالعتي لسنح الباري، وشرح مسلم للنووي، وشرح تقريب الأسانيد للعراقي وغير ذلك مما يطول ذكره، فتحصل لي من ذلك جملة. وقد قسمها غير واحد من الأثمة أربعة أقسام:

[القسم] الأول: ما اختص به في من الواجبات، والحكمة في ذلك زيادة الزلفى والدرجات، فإنه لن يتقرب المتقربون إلى الله تعالى بمثل أداء ما افترض عليهم. قال بعضهم: خص الله تعالى نبيه به بواجبات عليه لعلمه بأنه أقوم بها منهم، وقيل ليجعل أجره بها أعظم.

● فاختص ﷺ بوجوب الضحى على المذهب، لكن قول عائشة في الصحيح: (ما رأيت رسول الله ﷺ يسبح سبحة الضحى) (١) يدل على ضعف أنها كانت واجبة عليه. قال المحافظ ابن حجر: ولم يثبت ذلك في خبر صحيح، انتهى، وسيأتي مزيد لذلك إن شاء الله تعالى في ذكر صلاة الضحى في مقصد عباداته ﷺ. وهل كان الواجب عليه أقل الضحى أو أكثرها، أو أدنى الكمال؟ قال الحجازي: لا نقل فيه، لكن في مسند أحمد: «أمرت بركعتى الضحى ولم تؤمروا بهما» (١).

• ومنها الوتر وركعتا الفجر، كما رواه الحاكم في المستدرك وغيره، ولفظ أحمد والطبراني: «ثلاث على فريضة وهن لكم تطوع، الوتر وركعتا الفجر وركعتا الضحى، (٣). قال بعضهم: وقد ثبت أنه على صلى الوتر على الراحلة. قال: ولو كان واجباً لما جاز فعله على الراحلة من الخصائص أيضاً كما سيأتي فيما اختص به على من المباحات، إن شاء الله تعالى. وأجيب بأنه يحتاج إلى دليل. وهل كان الواجب عليه أقل الوتر أم أكثره؟ أم أدنى الكمال؟ قال الحجازي: لم أر فيه نقلاً.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب التهجد باب (٣٢) رقم الحديث (١١١٧) وفي الموطأ للإمام مالك كتاب قصر الصلاة في السفر باب (٨) رقم الحديث (٢٩) وفي صحيح مسلم كتاب المسافرين رقم الحديث (٧٧ و ٨) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٦/ ٨٥ و ٢٣٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنيل في المسند ١/ ٢٣٢ و ٣١٧ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٤٤٣٧) وفي كنز العمال (٢١٤٨٦).

<sup>· (</sup>٣) ذكره أبو نعيم في الحلية ٩/ ٢٣٢ وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ١/ ٤٥٣ وفي كنز العمال (١ ١٩٥٤).

- ومنها صلاة الليل، قال تعالى: ﴿ ومن الليل فتهجد به نافلة لك ﴾ [الإسراء: ٧٩]. أي فريضة زائدة لك على الصلوات المفروضة، أو فضيلة لك لاختصاص وجوبه بك، وهذا ما صححه الرافعي ونقله النووي عن الجسهور، ثم قال: وحكى الشيخ أبو حامد أن الشافعي نص على أنه نسخ وجوبه في حقه، كما نسخ في حق غيره.
- ومنها السواك، واستدلوا له بما رواه أبو داود من حديث عبد الله بن أبي حنظلة بن أبي عامر أن رسول الله ﷺ أمر بالوضوء عند كل صلاة طاهراً أو غير طاهر، فلما شق عليه ذلك أمر بالسواك لكل صلاة (١٠). وفي إسناده محمد بن إسحاق، وقد رواه بالعنعنة وهو مدلس.

وحجة من لم يجعله واجباً عليه، ما رواه ابن ماجه في سننه من حديث أبي أمامة أن رسول الله على قال: «ما جاءني جبريل إلا أوصاني بالسواك حتى خشيت أن يفرض علي وعلى أمتي (٢) وإسناده ضعيف. وروى أحمد في مسنده من حديث واثلة بن الأسقع قال قال رسول الله على: «أمرت بالسواك حتى خشيت أن يكتب علي (٣)، وإسناده حسن. والخصائص لا تثبت إلا بدليل صحيح، قاله في شرح تقريب الأسانيد.

- ومنها الأضحية، قال الله تعالى: ﴿فصل لربك وانحر﴾ [الكوثر: ٢]، وروى الدارقطني والحاكم عن ابن عباس أنه ﷺ قال: «ثلاث هن علي فرائض، وهن لكم تطوع: النحر والوتر وركعتا الفجر».
- ومنها المشاورة، قال الله تعالى: ﴿وشاورهم في الأمر﴾ [آل عمران: ١٥٩]. فظاهره الإيجاب، ويقال إنه استحباب، استمالة للقلوب، ومعناه: استخراج آرائهم، ونقل البيهقي في «معرفة السنن والآثار» عن النص: أن المشورة غير واجبة عليه، كما نبه عليه الحجازي وغيره.

واختلف في المعنى الذي لأجله أمر الله تعالى نبيه ﷺ بالمشاورة مع كمال عقله وجزالة رأيه وتتابع الوحي عليه، ووجوب طاعته على أمته. فقال بعضهم: هو خاص في

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه كتاب الطهارة باب (٢٥) رقم الحديث (٤٨) وفي السنن الكبرى للبيهةي ١/٨٠ وفي مستدرك الحاكم ١/١٥٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن ماجه في كتاب الطهارة باب (٧) رقم الحديث (٢٨٩) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٢٤٩ وفي المعجم الكبير للطبرائي ٨/ ٢٤٩ وفي الدر المنثور للسيوطي ١١٣/١ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٨٦).

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٤٩٠ وفي جمع الجوامع للسيوطي (٤٤٢٣ ـ ٤٤٣٠ ـ)
 (٣) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ٩٨ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ١٦٦١.

المعنى، وإن كان عاماً في اللفظ، أي: وشاورهم فيما ليس عندك من الله فيه عهد، يدل عليه قراءة ابن عباس: وشاورهم في بعض الأمر. وقال الكلبي: يعني ناظرهم في لقاء العدو، ومكائد الحرب عند الغزو.

وقال قتادة ومقاتل: كانت سادات العرب إذا لم تشاور في الأمر شق عليهم، ذ. مر الله تعالى نبيه على أن يشاورهم، فإن ذلك أعطف لهم وأذهب لأضغانهم، وأطيب لنفوسهم. وقال الحسن: قد علم الله أن ما به إليهم حاجة، ولكنه أراد أن يستن به من بعده. وحكى القاضي أبو يعلى، في الذي أمر بالمشاورة فيه قولين: أحدهما: في أمر الدنيا خاصة، والثانى: في الدين والدنيا وهو الأصح، قاله المعافى بن زكريا في تفسيره.

والحكمة في المشاورة في الدين التنبيه لهم على علل الأحكام، وطريق الاجتهاد. وأخرج ابن عدي والبيهةي في الشعب عن ابن عباس قال: لما نزلت ﴿وشاورهم في الأمر﴾ قال رسول الله ﷺ: «أما إن الله ورسوله لغنينان عنها ولكن جعلها الله رحمة لأمتى، (١٠).

وعند الترمذي الحكيم من حديث عائشة، رفعته: «إن الله أمرني بمداراة الناس، كما أمرني بإقامة الفرائض، (٢٠).

- ومنها مصابرة العدو وإن كثر عددهم.
- ومنها تغيير المنكر إذا رآه، لكن قد يقال: كل مكلف تمكن من تغييره يلزمه،
   فيقال: المراد أنه لا يسقط عنه ﷺ بالخوف بخلاف غيره.
- ومنها قضاء دين من مات مسلماً معسراً، روى مسلم حديث: «أنا أولى بالمؤمنين من أنفسهم، فمن توفي وعليه دين فعلي قضاؤه، ومن ترك مالاً فلورثته»(٣).

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطى في الدر المنثور ٢/ ٩٠.

 <sup>(</sup>۲) ذكره السيوطي في الدر المنثور ۲۰/۲ وأيضاً وفي جمع الجوامع (٤٧١٣) وفي تفسير ابن كثير
 ٢٨/٢ وفي لسان الميزان لابن حجر ٢/ ٩٣ وفي ميزان الاعتدال (١٢٠٥).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب الكفالة باب (٥) رقم الحديث (٢٢٩٨ ـ ٢٣٩٨ ـ ٢٣٩٩ ـ ٢٧٨١ ـ ٤٧٨١ ـ ٥٣٧١ ما ٢٧٩٥ ـ ٢٣٩٥ ـ ٢٧٢١ وفي سنن الترمذي كتاب الجنائز باب (٧٠) رقم الحديث (٢٠٠١) وفي سنن البن ماجه كتاب الصدقات باب (١٣) رقم الحديث (٢٤١٥) وفي سنن النسائي ١٦٠٤ وفي سنن أبي داود كتاب الخراج والفيء باب (١٥) رقم الحديث (٢٩٥٤) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٩٠ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٢٠١ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٩١٢) وفي الدر المنثور للسيوطي ٥/١٨١ وفي الترغيب والترهيب للمندري ٢/٨٠٦ وفي كنز العمال (٢٩١٠).

قال النووي: كان هذا القضاء واجباً عليه ﷺ، وقيل: تبرع منه، والخلاف وجهان لأصحابنا وغيرهم، قال: ومعنى الحديث: أنه ﷺ قال: «أنا قائم بمصالحكم في حياة أحدكم أو موته، أنا وليه في الحالين، فإن كان عليه دين قضيته من عندي إن لم يخلف وفاء، وإن كان له مال فلورثته، لا آخذ منه شيئاً، وإن خلف عيالاً محتاجين ضائعين فليأتوا إلى فعلى نفقتهم ومؤنتهم، انتهى.

وفي وجوب قضائه على الإمام من مال المصالح وجهان، لكن قال الإمام: من استدان وبقي معسراً إلى أن مات لم يقض دينه من بيت المال، فإن كان ظلم بالمطل ففيه احتمال، والأولى: لا، والله أعلم.

● ومنها تخيير نسائه ﷺ في فراقه، وإمساكهن بعد أن اخترنه في أحد الوجهين،
 وترك التزوج عليهن والتبدل بهن مكافأة لهن، ثم نسخ ذلك، لتكون المنة له ﷺ عليهن،
 قال الله تعالى: ﴿يا أَيها النبي قبل لأزواجك إن كنتن تردن الحياة الدنيا وزينتها﴾
 [الأحزاب: ٢٨]. الآية.

واختلف في تخييره لهن على قولين، أحدهما: أنه خيرهن بين اختيار الدنيا فيفارقهن، واختيار الآخرة فيمسكهن، ولم يخيرهن في الطلاق، وهذا هو قول الحسن وقتادة، والثاني: أنه خيرهن بين الطلاق والمقام معه، وهذا قول عائشة ومجاهد والشعبي ومقاتل. واختلفوا في السبب الذي لأجله خير في نساءه على أقوال:

أحدها: أن الله تعالى خيره بين ملك الدنيا ونعيم الآخرة على الدنيا، فإختار الآخرة وقال: «اللهم أحيني مسكيناً وأمتني مسكيناً واحشرني في زمرة المساكين»، فلما اختار ذلك أمره الله تعالى بتخيير نسائه ليكن على مثل اختياره. حكاه أبو القاسم النميري.

الثاني: لأنهن تغايرن عليه.

والثالث: لأن أزواجه طالبنه وكان غير مستطيع، فكان أولهن أم سلمة سألته ستراً معلماً، وسألته ميمونة حلة يمانية، وسألته زينب ثوباً مخططاً وهو البرد اليماني، وسألته أم حبيبة ثوباً سحولياً، وسألته كل واحدة شيئاً إلا عائشة. حكاه النقاش.

والرابع: أن أزواجه على اجتمعن يوماً فقلن: نريد ما تريد النساء من الحلي فأنزل الله تعالى آية التخيير، حكاه النقاش أيضاً،. وذلك أنه لما نصر الله تعالى رسوله وفتح عليه قريظة والنضير، ظن أزواجه أنه اختص بنفائس اليهود وذخائرهم، فقعدن حوله وقلن يا رسول الله، بنات كسرى وقيصر في الحلي والحلل، ونحن على ما تراه من الفاقة والضيق. وآلمن قلبه بمطالبتهن له بتوسعة الحال، وأن يعاملن بما يعامل به الملوك المواهب اللدنية/ج٢/ م١٧

والأكابر أزواجهم، فأمره الله أن يتلو عليهن ما نزل في أمرهن لئلا يكون لأحد منهن عليه منة في الصبر على ما اختاره من خشونة العيش.

فلما اخترنه وصبرن معه عوضهن الله على صبرهن بأمرين: أحدهما، أن جعلهن أمهات المؤمنين تعظيماً لحقهن وتأكيداً لحرمتهن، وتفضيلهن على سائر النساء بقوله: فلستن كأحد من النساء [الأحزاب: ٣٢]، والثاني: أن حرم الله عليه طلاقهن والاستبدال بهن فقال تعالى: ﴿لا يحل لك النساء من بعد ولا أن تبدل بهن من أزواج الأحزاب: ٥٦]. الآية، فكان تحريم طلاقهن مستداماً، وأما تحريم التزوج عليهن فنسخ، قالت عائشة: ما مات رسول الله ﷺ حتى أحل الله له النساء، يعني اللاتي حرمن عليه، وقيل: الناسخ لتحريمهن قوله تعالى: ﴿إنا أحللنا لك أزواجك ﴾ [الأحزاب: ٥٠]. الآية.

وقال النووي في الروضة: لما خيرهن فاخترنه كافأهن على حسن صنيعهن بالجنة فقال: ﴿فَإِنَ اللهُ أُعِدَ للمحسنات منكن أجراً عظيماً﴾ [الأحزاب: ٢٩]. انتهى.

وإنما اختص ﷺ بوجوب التخيير لنسائه بين التسريح والإمساك، لأن الجمع بين عدد منهن يوغر صدورهن بالغيرة التي هي من أعظم الآلام، وهو إيذاء يكاد ينفر القلب ويوهن الاعتقاد، وكذا إلزامهن على الصبر والفقر يؤذيهن، ومهما ألقى زمام الأمر إليهن خرج عن أن يكون ضرراً، فنزه عن ذلك منصبه العالي. وقيل له: ﴿يا أيها النبي قل لأزواجك﴾ [الأحزاب: ٣٣].

- رمنها: إتمام كل تطوع شرع فيه، حكاه في الروضة وأصلها، قال النووي: وهو ضعيف. وفرعه بعض الأصحاب: على أنه كان يحرم عليه ﷺ إذا لبس لامته أن ينزعها حتى يلقى العدو ويقاتل. ذكره في تهذيب الأسماء واللغات.
- ومنها: أنه كان يلزمه ﷺ أداء فرض الصلاة بلا خلل. قاله الماوردي: قال العراقي في شرح المهذب: إنه كان معصوماً عن نقص الفرائض. انتهى، والمراد خلل لا يبطل الصلاة.
- وقال بعضهم: كان يجب عليه ﷺ إذا رأى ما يعجبه أن يقول: «لبيك أن العيش عيش الآخرة» (١) ثم قال: هذه كلمة صدرت منه ﷺ في أنعم حالة، وهو يوم حجه بعرفة، وفي أشد حالة، وهو يوم الخندق، انتهى.

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في السنن الكبرى ٧/ ٤٨ وفي اتحاف السادة المتقين ٣/ ٣٣٩ وفي الزهد لأحمد بن حنبل (٢٨) وفي تلخيص الحبير لابن حجر ٢/ ٢٤٠ وفي مصنف ابن أبي شيبة (٤٠٧).

 ● ومنها: أنه ﷺ كان يؤخذ عن الدنيا حالة الوحي، ولا يسقط عنه الصوم والصلاة وسائر الأحكام، كما ذكره في زوائد الروضة عن ابن القاص والقفال، وكذا ذكره ابن سبع.

ومنها: أنه كان على قلبه فيستغفر الله سبعين مرة. ذكره ابن القاص ونقله ابن الملقن في الخصائص، ورواه مسلم وأبو داود من حديث الأغر المزني بلفظ: قإنه ليغان على قلبي وإنه لأستغفر الله في اليوم ماثة مرة (١) هذا لفظ مسلم، وقال أبو داود في كل يوم، قال الشيخ ولي الدين بن العراقي: والظاهر أن الجملة الثانية مرتبة على الأولى، وأن سبب الاستغفار: الغين، ويدل لذلك قوله في رواية النسائي في عمل اليوم والليلة: إنه ليغان على قلبي حتى أستغفر الله كل يوم مائة مرة، وفي رواية له أيضاً: فاستغفر الله. وألفاظ الحديث يفسر بعضها بعضاً. ويحتمل من حيث اللفظ أن تكون الجملة الثانية كلاماً برأسه غير متعلق بما قبله، فيكون الشهان أخبر بأنه يغان على قلبه، وبأنه يستغفر الله في اليوم مائة مرة، انتهى.

وقال أبو عبيد: أصل الغين في هذا، ما يغشى القلب ويغطيه، وأصله: من غين السماء، وهو إطباق الغيم عليها. وقال غيره: الغين يغشى القلب ولا يغطيه كل التغطية، كالغيم الرقيق الذي يعرض في الهواء فلا يمنع ضوء الشمس.

قال القاضي عياض ـ بعد حكايته ذلك ـ: فيكون المراد بهذا الغين إشارة إلى غفلات قلبه وفترات نفسه وسهوها عن مداومة الذكر ومشاهدة الحق بما كان الله وفع إليه من مقاساة البشر وسياسة الأمة ومعاناة الأهل، ومقاومة الولي والعدو، ومصلحة النفس، وما كلفه من أعباء أداء الرسالة وحمل الأمانة، وهو في كل هذا في طاعة ربه، وعبادة خالقه، ولكن لما كان في أرفع الخلق عند الله مكانة وأعلاهم درجة، وأتمهم به معرفة، وكانت حاله عند خلوص قلبه وخلو همته، وتفرده بربه وإقباله بكليته عليه، ومقامه هناك أرفع حاليه، رأى ولا حال فترته عنها، وشغله بسواها غضاً علي حاله، وخفضاً من رفيع مقامه، فاستغفر الله من ذلك، قال: وهذا أولى وجوه الحديث وأشهرها، وإلى معنى ما أشرنا إليه مال كثير من الناس، وحام حوله فقارب ولم يرد، وقد قربنا غامض معناه،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود في سننه كتاب الصلاة باب (٢٦) رقم الحديث (١٥١٥) وفي صحيح مسلم كتاب الذكر رقم الحديث (٤١) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢١١/٤ وفي المعجم الكبير للطبراني ١/ ٢٨٠ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٥٥ وفي اتحاف السادة المتقين ٥/٥٥ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢/ ٣٣ وفي التاريخ الكبير للبخاري ٢٣٢٤ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٣٢٤) وفي كنز العمال (٢٠٧).

وكشفنا للمستفيد محياه، وهو مبني على جواز الفترة والغفلات والسهو في غير طريق البلاغ، انتهى.

وتعقب: بأنه لا ترضى نسبته في إلى ذلك، لما يلزم عليه من تفضيل الملائكة بعدم الفترة عن التسبيح والمشاهدة، ولقوله في: «لست أنسى ولكن أنسى لأسنّ أنه فهذه ليست فترة وإنما هي لحكمة مقصودة يثبت بها حكم شرعي، فالأولى أن يحمل على ما جعله علة فيه، وهو ما دفع إليه من مقاساة البشر وسياسة الأمة، ومعاناة الأهل، وحمل كل أعباء النبوة وحمل أثقالها. انتهى.

وقيل: الغين شيء يعتري القلب مما يقع من حديث النفس، قال الحافظ شيخ الإسلام أبن حجر: وهذا أشار إليه الرافعي في أماليه، وقال: إن والده كان يقرره. وقيل: كانت حالة يطلع فيها على أحوال أمته فيستغفر لهم. وقيل: هو السكينة التي تغشى قلبه، والاستغفار لإظهار العبودية لله تعالى، والشكر لما أولاه.

وقال شيخ الإسلام ابن العراقي أيضاً: هذه الجملة حالية، أخبر الله أنه يغان على قلبه مع أن حاله الاستغفار في اليوم مائة مرة، وهي حال مقدرة، لأن الغين ليس موجوداً في حال الاستغفار، بل إذا جاء الاستغفار أذهب ذلك الغين. قال: وعلى تقدير تعلق إحدى الجملتين بالأخرى، وأن الثانية مسببة عن الأولى، فيحتمل أن يكون هذا الغين تغطية للقلب عن أمور الدنيا، وحجاباً بينه وبينها، فينجمع القلب حينتل على الله تعالى ويتفرغ للاستغفار شكراً وملازمة للعبودية، قال: وهذا معنى ما قاله القاضي عياض، انتهى ومراده قوله في «الشفاء»: وقد يحتمل أن تكون هذه الإغانة حالة خشية وإعظام تغشى قلبه فيستغفر حينئل شكراً لله تعالى، وملازمة لعبوديته إلى آخر كلامه.

قال الشيخ ابن العراقي: وهو عندي كلام حسن جداً، وتكون الجملة الثانية مسببة عن الأولى، لا بمعنى أنه يسعى بالاستغفار في إزالة الغين، بل بمعنى أن الغين أصل محمود، وهو الذي تسبب عنه الاستغفار، وترتب عليه، وهذا أنزه الأقوال وأحسنها لأن الغين حينئل وصف محمود وهو الذي نشأ عنه الاستغفار، وعلى الأول يكون «الغين» مما يسعى في إزالته بالاستغفار، وما ترتب الإشكال وجاء السؤال إلا على تفسير الغين بدلك، وأهل اللغة إنما فسروا الغين بالغشاء، فنحمله على غشاء يليق بحاله ﷺ، وهو الغشاء الذي يصرف القلب، ويحجبه عن أمور الدنيا، لا سيما وقد رتب على الغشاء أمراً

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام مالك في الموطأ في كتاب السهو باب (۱) رقم الحديث (۲) وفي صحيح مسلم كتاب المسافرين ١/٥٤٥. وفي الشفا للقاضي عياض ٢/٠١٠. وفي المهيد لابن عبد البر ٥/٢٠٦ و و ٢/٢٩٢.

محموداً وهو الاستغفار، فما نشأ هذا الأمر الحسن إلا عن أمر حسن، انتهى.

وذكر الشيخ تاج الدين بن عطاء الله في كتابه (لطائف المنن) أن الشيخ أبا الحسن الشاذلي قال: رأيت النبي ﷺ في النوم فسألته عن هذا الحديث (إنه ليغان على قلبي) فقال لي: (يا مبارك: ذلك فين الأنوار، لا فين الأفيار).

القسم الثاني: ما اختص به ﷺ مما حرم عليه:

• فمنها: تحريم الزكاة عليه، وكذا الصدقة على الصحيح المشهور المنصوص، قال على: «إنا لا نأكل الصدقة»(١) رواه مسلم، ومن قال بإباحتها له يقول: لا يلزم من امتناعه من أكلها تحريمها، فلعله ترك ذلك تنزها مع إباحتها له، وهذا خلاف ظاهر الحديث. قال شيخ الإسلام ابن العراقي، في شرح التقريب: وعلى كل حال ففيه أن من خصائصه على الامتناع من أكل الصدقة إما وجوباً وإما تنزها، انتهى. والحكمة من ذلك: صيانة منصبه الشريف عن أوساخ أموال الناس.

ومنها: تحريم الزكاة على آله ﷺ، وتحريم كون آله عمالاً على الزكاة في الأصح، وكذا يحرم صرف النذر والكفارة إليهم، وأما صدقة التطوع فتحل لهم في الأصح خلافاً للمالكية وهو وجه عندنا.

● ومنها: أنه يحرم عليه ﷺ أكل ما له رائحة كريهة، كثوم وبصل، لتوقع مجيء الملائكة والوحي كل ساعة. والأكل متكئاً في أحد الوجهين فيهما، والأصح في الروضة كراهتهما، وتعقب السهيلي الاتكاء فقال: قد يكره لغيره أيضاً لأنه من فعل المتعظمين، وقد تقدم مزيد لذلك.

● ومنها: تحريم الكتابة والشعر، وإنما يتجه القول بتحريمهما ممن يقول إنه 激
كان يحسنهما، والأصل أنه كان لا يحسنهما، قال تعالى: ﴿وما كنت تتلوا من قبله من
كتاب ولا تخطه بيمينك﴾ [العنكبوت: ٤٨]. وقال تعالى: ﴿وما علمناه الشعر وما ينبغي
له﴾ [يس: ٢٩]. أي ما هو في طبعه، ولا يحسنه ولا تقتضيه جبلته ولا يصلح له.
وأجيب: بأن المراد تحريم التوصل إليهما. وهل عدم الشعر خاص به ﷺ أو بنوع
الأنبياء؟ قال بعضهم: هو عام لقوله تعالى: ﴿وما علمناه الشعر وما ينبغي له﴾ لأنه لا
يظهر فيه للخصوص نكتة. وتقدم في قصة الحديبية البحث في كونه ﷺ هل كان يحسن
الكتابة أو لا.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الزكاة باب (٦٠) رقم الحديث (١٤٩١) وفي صحيح مسلم كتاب الزكاة رقم الحديث (١٦١) وفي سنن النسائي ١٩٨١ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧٩/٧ وفي اتحاف السادة المتقين ٢٦/٦ وفي مسند الإه ام أحمد بن حنبل ٢٦/٣ وفي كنز العمال (١٦٥٢٠ ـ ١٦٥٢٤).

- ومنها: نزع لامته إذا لبسها، حتى يقاتل أو يحكم الله بينه وبين عدوه.
- ومنها: المن ليستكثر، ذكره الرافعي، قال الله تعالى: ﴿ولا تمنن تستكثر﴾ [المدثر: ٦] أي: لا تعط شيئاً لتعطى أكثر منه، بل أعط لربك، واقصد به وجهه، فأدبه بأشرف الآداب، قاله أكثر المفسرين، وقال الضحاك ومجاهد: هذا كان للنبي ﷺ خاصة، وليس على أحد من أمته، وقال قتادة: لا تعط شيئاً لمجازاة الدنيا، أي أعط لربك، وعن الحسن: لا تمنن على الله بعملك فتستكثره، وقيل: لا تمنن على الناس بالنبوة فتأخذ عليها أجراً وعوضاً من الدنيا.
- ومنها: مد العين إلى ما متع به الناس، قال الله تعالى: ﴿ولا تمدن عينيك إلى ما متعنا به﴾ [الحجر: ٨٨] أي استحساناً له وتمنياً أن يكون لك مثله ﴿أزواجاً منهم﴾ [الحجر: ٨٨] أي أشكالاً وأشباهاً من الكفار، وهي المزاوجة بين الأشياء، وهي المشاكلة. وعن ابن عباس: أصنافاً منهم، فإنه مستحقر بالإضافة إلى ما أوتيته، فإنه كمال مطلوب بالذات مفض إلى دوام اللذات.
- ومنها: خائنة الأعين، وهي الإيماء إلى مباح من قتل أو ضرب على خلاف ما يشعر به الحال، كما قيل له ﷺ في قصة رجل أراد قتله(١٠). هلا أومأت إلينا بقتله، فقال: (ما كان ينبغي لنبي أن تكون له خائنة الأعين، (٢٠). ولا يحرم ذلك على غيره إلا في محظور، قاله الرافعي فيما نقله الحجازي في مختصر الروضة.
- ومنها: نكاح من لم تهاجر، في أحد الوجهين. قال الله تعالى: ﴿يا أَيها النبي إِنا أَحلنا لك أزواجك اللاتي آتيت أجورهن﴾ [الأحزاب: ٥٠]. أي مهورهن، سمى المهر أجراً لأن المهر أجر على البضع وتقييد الإحلال بإعطائها معجله لا يتوقف الحل عليه، بل لإيثار الأفضل له، كتقييد إحلال المملوكة بكونها مسبية في قوله: ﴿وما ملكت يمينك مما أفاء الله عليك وبنات عمك وبنات عماتك وبنات خالك وبنات خالاتك﴾ [الأحزاب: ٥٠]. يعني من نساء بني زهرة ﴿اللاتي هاجرن معك﴾ [الأحزاب: ٥٠]. أي إلى المدينة، قالوا: والمراد هاجرن كما هاجرت، وإن لم تكن هجرتها في حال هجرته كلي.

وظاهره يدل على أن الهجرة شرط في التحليل، وأن من لم تهاجر من النساء لم

<sup>(</sup>١) هو عبد الله بن أبي سرح، وقد أسلم وحسن إسلامه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الجهاد بآب (١١٧) رقم الحديث (٢٦٨٣) وفي المستدرك للحاكم ٣/ ٥٥ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٥٠/٦ وفي الدر المنثور للسيوطي ٣/ ٣٠٣ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٨/ ٢٠٣ وفي التمهيد لابن عبد البر ٢/ ١٧٦ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٢/ ٢٢٦ وفي فتح الباري ١٠١/١ وفي تفسير الطبري ٣٠١/٥٠ وفي كنز العمال (٣٠١٨٧).

يحل له نكاحها. وقالت أم هانيء: خطبني فلله فاعتذرت إليه بعذر فعذرني، ثم أنزل الله تعالى: ﴿ يَهَا النّبِي إِنَا أَحَلَلْنَا لَكَ أَرُواجِكُ ﴾ إلى قوله: ﴿ اللّاتِي هاجرن معك ﴾ [الأحزاب: ٥٠]. فلم أكن لأحل له، فإني لم أهاجر معه، كنت من الطلقاء (١١). وعن بعض المفسرين: أن شرط الهجرة في التحليل منسوخ، ولم يذكر ناسخه. وعن الماوردي قولان: أحدهما أن الهجرة شرط في إحلال كل النساء له فله من غريبة وقريبة، والثاني: أنها شرط في إحلال بنات عمه وينات عماته المذكورات في الآية وليس شرطاً في إحلال الأجنبيات، وعنه أيضاً: أن المراد بالمهاجرات المسلمات.

- ومنها: تحريم إمساك من كرهته، قاله الحجازي وغيره.
- ومنها: نكاح الكتابية، لأن أزواجه أمهات المؤمنين وزوجات له في الآخرة،
   ومعه في درجته في الجنة، ولأنه ﷺ أشرف من أن يضع ماءه في رحم كافرة، قالوا: ولو
   نكح كتابية لهديت إلى الإسلام كرامة له.
- ومنها: نكاح الأمة المسلمة، ولو قدر نكاحه أمة كان ولده منها حراً، ولا تلزمه قيمته لتعدر الرق. قاله القاضي حسين، وقال أبو عاصم: تلزم، نقله الحجازي، ولا يشترط في حقه حينئد خوف العنت ولا فقد الطول. وأما التسري بالأمة فالأصح الحل، لأنه الله استمتع بأمته ريحانة قبل أن تسلم، وعلى هذا، فهل عليه تخييرها بين أن تسلم فيمسكها أو تقيم على دينها فيفارقها؟ فيه وجهان: أحدهما: نعم لتكون من زوجاته في الآخرة، والثاني: لا، لأنه لما عرض على ريحانة الإسلام فأبت لم يزلها عن ملكه وأقام على الاستمتاع، وقد أسلمت بعد.
  - ومنها: تحريم الإفارة إذا سمع التكبير، كما ذكره ابن سبع في الخصائص.
     القسم الثالث: فيما اختص به ﷺ من المباحات:
- التفال، قال النووي: وما قاله في التسجد جنباً، قاله صاحب التلخيص. ومنعه القفال، قال النووي: وما قاله في التلخيص قد يحتج له بقوله في حديث أبي سعيد الخدري: «يا علي لا يحل لأحد أن يجنب في هذا المسجد غيري وغيرك»(٢) قال الترمذي حسن غريب. وقد يعترض على هذا الحديث بأن عطية ضعيف عند الجمهور. ويجاب

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي في سننه كتاب التفسير [الأحزاب: ٥٠] باب (١٧) رقم الحديث (٢٢١٤).

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي في سننه كتاب المناقب باب (۲۰) رقم الحديث (۲۷۲۷) وفي السنن الكبرى للبيهةي
 ٧/ ٦٦ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٠٨٩) وفي تفسير أبن كثير ٢/ ٢٧٤ وفي تـذكـرة الموضوعات للفتني (٩٥) وفي البداية والنهاية ٧/ ٣٥٦ وفي كنز العمال (٣٢٨٥٥ ـ ٣٢٨٥٠).

بأن الترمذي حكم بأنه حسن فلعله اعتضد بما اقتضى حسنه، لكن إذا شاركه هي علي في ذلك لم يكن من الخصائص. وقد غلَّط إمام الحرمين وغيره صاحب التلخيص في الإباحة. واعلم أن معظم المباحات لم يفعلها هي وإن جازت له.

- ومما اختص به أيضاً أنه لا ينتقض وضوؤه بالنوم مضطجعاً، وفي اللمس وجهان، قال النووي: المذهب الجزم بانتقاضه به. واستدل القائلون بالأول بنحو حديث عائشة، عند أبي داود، أن النبي على كان يقبل بعض أزواجه ثم يصلي ولا يتوضأ (١) ورواه النسائي أيضاً، وقال أبو داود: هو مرسل، إبراهيم التيمي لم يسمع من عائشة، وقال النسائي: ليس في هذا الباب حديث أحسن من هذا الحديث وإن كان مرسلاً.
- واختص أيضاً بإباحة الصلاة بعد العصر، فقد فاتته ركعتان بعد الظهر فقضاهما بعد العصر. ثم واظب عليهما، ذكره الحجازي، وبجواز صلاة الوتر على الراحلة مع وجوبه عليه، كما ذكره في شرح المهذب وعبارته: كان من خصائصه على جواز فعل هذا الواجب الخاص به على الراحلة. وبالصلاة على الغائب عند أبي حنيفة ومالك.
- وبالقبلة في الصوم، مع قوة الشهوة، روى البخاري من حديث عائشة قالت: (كان رسول الله ﷺ يقبل بعض نسائه وهو صائم، وكان أملككم لإربه) (٢) قال الحافظ ابن حجر: فأشارت بذلك إلى أن الإباحة لمن يكون مالكاً لنفسه دون من لا يأمن الوقوع فيما يحرم. قال: وفي رواية حماد ـ عند النسائي ـ قال الأسود: قلت لعائشة: أيباشر الصائم؟ قالت: لا، قلت: أليس كان رسول الله ﷺ يباشر وهو صائم؟ قالت: إنه كان أملككم لإربه قال وظاهر هذا أنها اعتقدت خصوصية النبي ﷺ بذلك. قاله القرطبي، قال: وهو اجتهاد منها. ويدل على أنها لا ترى بتحريمها ولا بكونها من الخصائص: ما رواه مالك في الموطأ أن عائشة بنت طلحة كانت عند عائشة فدخل عليها زوجها وهو عبد الله بن عبد الرحمن بن أبي بكر فقالت له عائشة: ما يمنعك أن تدنو من أهلك فتلاعبها وتقبلها؟ قال: أقبلها وأنا صائم؟ قالت: نعم (٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في سننه ١٠٤/١ وفي سنن الدارقطني ١/ ١٣٥ وما بعدها وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٣٢٣) وفي تهذيب تاريخ ابن عساكر ١٦٨/٥ وفي كنز العمال (٢٧١٢٢).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الصوم باب (٢٣) رقم الحديث (١٩٢٧ و ١٩٢٨) وفي سنن أبي داود كتاب الصوم باب (٣٤) رقم كتاب الصوم باب (٣٤) رقم الحديث (٢٣٨) وفي سنن الترمذي كتاب الصوم باب (٣١) رقم الحديث (٢٥) وفي مسند الحديث (٢٨٥ و ٢٧٥) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٤٢ ـ ٢٣٢ وفي سنن ابن ماجه رقم الحديث (١٦٨٥ و ١٦٨٥) وفي مسند الحميدي رقم الحديث (١٦٨٥ و ١٦٨٥) وفي نعيم الحميدي رقم الحديث (١٩٩) وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ٢٧٥. وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ١٦٩٥ وفي كنز العمال (١٨٥٨ ـ ٣٤٤٠٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام مالك في الموطأ كتاب الصيام باب (٥) رقم الحديث (١٦).

- واختص أيضاً بإباحة الوصال في الصوم: كما سيأتي، وقال إمام الحرمين، هو قربة في حقه ﷺ.
- وأن يأخذ الطعام والشراب من مالكهما المحتاج إليهما إذا احتاج، ويجب على صاحبهما البذل. ويفدي بمهجته مهجة رسول الله في. قال الله تعالى: ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم﴾ [الأحزاب: ٦]. ولو قصده ظالم وجب على من حضره أن يبذل نفسه دونه في، كما وقاه طلحة بنفسه يوم أحد.
- وبإباحة النظر إلى الأجنبيات لعصمته، وسيأتي إن شاء الله تعالى في القسم الرابع حكم غيره 藥. ويجواز الخلوة بهن. قال في فتح الباري: الذي وضح لنا بالأدلة القوية أن من خصائصه 藥 جواز الخلوة بالأجنبية والنظر إليها، ويدل له قصة أم حرام بنت ملحان في دخوله 藥 عليها ونومه عندها وتفليتها رأسه(١)، ولم يكن بينهما محرمية ولا زوجية، انتهى.
- ومنها نكاح أكثر من أربع نسوة، وكذلك الأنبياء، وفي الزيادة لنبينا 義 على التسع خلاف.
- ويجوز له النكاح بلفظ الهبة من جهة المرأة، قال الله تعالى: ﴿وامرأة مؤمنة إن وهبت نفسها للنبي﴾ [الأحزاب: ٥٠]. وأما من جهته ﷺ فلا بد من لفظ النكاح أو التزويج على الأصح في أصل الروضة، وحكاه الرافعي عن ترجيح الشيخ أبي حامد لظاهر قوله تعالى: ﴿إِن أَراد النبي أن يستنكحها خالصة لك﴾ [الأحزاب: ٥٠].

قال البيضاوي: في قوله تعالى: ﴿وامرأة مؤمنة﴾ الآية، أي أعلمناك حل امرأة مؤمنة تهب لك نفسها ولا تطلب مهراً إن اتفق ذلك، ولذلك نكّرها.

واختلف في ذلك والقائل به ذكر أنها ميمونة بنت الحارث، وزينب بنت خزيمة الأنصارية، وأم شريك بنت جابر، وخولة بنت حكيم، قال: وقرىء «أن» بالفتع، أي لأن وهبت، أو مدة أن وهبت، كقولك: اجلس ما دام زيد جالساً، قال: وقوله: ﴿إن الله النبي أن يستنكحها﴾ [الأحزاب: ٥٠] شرط للشرط الأول في استحباب الحل، فإن هبتها نفسها منه لا توجب له إلا بإرادته نكاحها، فإنها جارية مجرى القبول، قال:

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الجهاد باب (۳) رقم الحديث (۲۷۸۸ ـ ۲۷۸۹ ـ ۲۷۹۹ ـ ۲۲۸۲ ـ ۲۲۸۲ ـ ۲۲۸۲ ـ ۲۲۸۲ ـ ۲۲۸۲ ـ ۲۲۸۲ ـ ۲۷۸۹ ـ ۲۷۸۹ وفي الترمذي داود كتاب الجهاد باب (۹) رقم الحديث (۲۶۹۱) وفي الترمذي كتاب الجهاد باب (۱۵) رقم الحديث (۱۲۵). وفي الموطأ للإمام مالك كتاب الجهاد باب (۱۸) رقم الحديث (۳۹). وفي سنن النسائي ۲/۰۶ وفي صحيح مسلم كتاب الإمارة رقم الحديث (۱۲۰).

والعدول عن الخطاب إلى الغيبة بلفظ «النبي» همكرراً. ثم الرجوع إليه في قوله: ﴿خَالْصَةَ لَكُ مِن دُونَ الْمُؤْمَنِينَ﴾ [الأحزاب: ٥٠]. إيذان بأنه مما خص به لشرف نبوته وتقرير لاستحقاقه الكرامة لأجله. انتهى.

وقال المعافى: وفي معنى الخالصة، ثلاثة أقوال: أحدها: أن المرأة إذا وهبت نفسها له يلزمه صداقها دون غيره من المؤمنين. قاله أنس بـن مالك وابن المسيب. والثاني: أن له أن ينكحها بلا ولي ولا شهود دون غيره. قاله قتادة، والثالث: خالصة لك أن تملك عقد نكاحها بلفظ الهبة دون المؤمنين، قال: وهذا قول الشافعي وأحمد، وعن أبى حنيفة ينعقد النكاح بلفظ الهبة لغيره على أيضاً.

● وكذا يجوز له 囊 النكاح بلا مهر ابتداء وانتهاء، كما تقدم أن المرأة إذا وهبت نفسها له 藥 لا يلزمه صداقها. قال النووي: إذا وهبت امرأة نفسها له 藥ن فتزوجها بلا مهر حل له ذلك، ولا يجب عليه بعد ذلك مهرها بالدخول، ولا بغير ذلك، بخلاف غيره فإنه لا يخلو نكاحه من وجوب مهر، إما مسمى وإما مهر المثل والله أعلم.

وكذا يجوز له النكاح في حال الإحرام، قال النووي في شرح مسلم: قال جماعة من أصحابنا أنه ﷺ كان له أن يتزوج في حال الإحرام، وهو مما خص به دون الأمة، قال: وهذا أصح الوجهين عند أصحابنا. انتهى.

 وكذا يجوز له ﷺ النكاح بغير رضى المرأة، فلو رغب في نكاح امرأة خلية لزمها الإجابة، وحرم على غيره خطبتها، أو متزوجة وجب على زوجها طلاقها.

قال الغزالي: ولعل السر فيه من جانب الزوج امتحان إيمانه بتكليف النزول عن أهله، فإنه على قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه وأهله وولده والناس أجميعن (١٠).

ويدل لهذه الخصيصة قصة زينب بنت جحش بنت عمته هي أميمة بنت عبد المطلب، المنصوص عليها بقوله تعالى: ﴿وإذ تقول للذي أنعم الله عليه﴾ [الأحزاب: ٣٧]. أي بنعمة الإسلام وهي أجل النعم ﴿وأنعمت عليه﴾ أي بالإعتاق بتوفيق الله لك،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند 1/7 . وفي سنن الدارمي 1/7 . وفي صحيح مسلم كتاب الإيمان باب (۱۱) رقم الحديث (۷۰) وفي البخاري كتاب الإيمان باب (۱۱) رقم الحديث (۷۰) وفي البخاري كتاب الإيمان باب (۱۱ وفي سنن ابن ماجه رقم الحديث (۲۲) وفي الدر المنثور للسيوطي 1/7 . وفي المستدرك للحاكم 1/7 . وفي اتحاف السادة المتقين 1/7 . وفي مشكل الآثار للطحاوي (۷) وفي كنز العمال (۷۰ ـ 1/7 . 1/7 .

وهو زيد بن حارثة الكلبي، وكان من سبي الجاهلية، فملكه رسول الله 主 قبل البعثة وأعتقه وتبناه وخطب له زينب فأبت هي وأخوها عبد الله، ثم رضيا لما نزل قوله تعالى: ﴿وما كان لمؤمن ولا مؤمنة﴾ [الأحزاب: ٣٦]. الآية وكان الرجل في الجاهلية وصدر الإسلام إذا تبنى ولد غيره يدعوه الناس به ويرث ميراثه وتحرم عليه زوجته، فنسخ الله تعالى النبني بقوله تعالى: ﴿ادعوهم لآبائهم﴾ [الأحزاب: ٥]. وبهذه القصة يثبت المحكم بالقول والفعل، فأوحى الله إليه أن زيداً سيطلقها، وأنه على يتزوجها، وألقى في قلب زيد كراهتها فأراد فراقها فأتى رسول الله في فقال إني أريد أن أفارق صاحبتي قال مالك؟ وأرابك منها شيء؟ قال: لا والله يا رسول الله ما رأيت منها إلا خيراً، ولكنها تتعظم على بشرفها وتؤذيني بلسانها، فقال رسول الله في: ﴿أمسك عليك زوجك واتق وطراً﴾ [الأحزاب: ٣٧]، أي في أمرها ، فلا تطلقها ضراراً وتعللاً ﴿فلما قضى زيد منها تعالى له، كما قال تعالى: ﴿وجناكها﴾ [الأحزاب: ٣٧]. والمعنى أنه أمره بتزويجها منه، أو جعلها زوجته بلا واسطة عقد. ويؤيده أنها كانت تقول لسائر نساء رسول الله يه: إن الله تولى نكاحي، وأنتن زوجكن أولياؤكن. وقيل إن زيداً كان السفير للنورجم، وفي ذلك لزيد ابتلاء عظيم وشاهد بين على قوة إيمانه.

وقد علل تعالى تزويجه إياها بقوله: ﴿لكيلا يكون على المؤمنين حرج في أزواج أدعيائهم﴾ [الأحزاب: ٣٧]. أي في أن يتزوجوا زوجات من كانوا يتبنونه إذا فارقوهن، وأن هؤلاء الزوجات ليست داخلات فيما حرم في قوله: ﴿وحلائل أبنائكم﴾ [النساء: ٢٣].

وأما قوله: ﴿وتخفي في نفسك﴾ [الأحزاب: ٣٧]. فمعناه (١١): علمك أنه سيطلقها وتتزوجها، فعاتبه الله تعالى على هذا القدر في شيء أباحه له، بأن قال: ﴿أمسك عليك زوجك﴾ [الأحزاب: ٣٧]. مع علمه أنه سيطلق، وهذا مروي عن علي بن الحسين، وعليه أهل التحقيق من المفسرين، كالزهري، ويكر بن العلاء، والقاضي أبي بكر بن العربى وغيرهم.

والمراد بقوله: ﴿وتخشى الناس﴾ [الأحزاب: ٣٧]. إنما هو في إرجاف المنافقين في تزويج نساء الأبناء، والنبي على معصوم في الحركات والسكنات. ولبعض المفسرين هنا كلام لا يليق بمنصب النبوة.

 <sup>(</sup>١) أي أنه كان يخفي أخبار الله اللي أخبره أنها ستصير زوجته بوحي غير قرآن. وذلك أنه كان يبلغ ما أنزل من القرآن فوراً، ثم لما أنزل الله في ذلك قوله ﴿فلما قضى زيداً منها وطراً زوجناكها﴾ أظهر ذلك فتلاه على الناس قرآناً.

وقيل قوله: ﴿واتق الله وتخفي في نفسك ما الله مبديه﴾ [الأحزاب: ٣٧]. خطاب من الله تعالى، أو من الرسول ﷺ لزيد، فإنه أخفى الميل إليها وأظهر الرغبة عنها لما توهم أن رسول الله ﷺ يريد أن تكون من نسائه.

قال جار الله: وكم من شيء مباح يتحفظ الإنسان منه ويستحي من إطلاع الناس عليه، فطموح قلب الإنسان إلى بعض مشتهياته من امرأة وغيرها غير موصوف بالقبح في المعقل ولا في الشرع، وتناول المباح بالطريق الشرعي ليس بقبيح أيضاً، وهو خطبة زينب ونكاحها من غير استنزال زيد عنها ولا طلب إليه، ولم يكن مستكرهاً عندهم أن ينزل المرجل منهم عن امرأته لصديقه ولا مستهجناً إذا نزل عنها أن ينكحها آخر، فإن المهاجرين حين دخلوا المدينة واستهم الأنصار بكل شيء، حتى إن الرجل منهم إذا كانت له امرأتان نزل عن إحداهما وأنكحها المهاجري، فإذا كان الأمر مباحاً من جميع جهاته لم يكن فيه وجه من وجوه للقبح. انتهى.

● وكذا يجوز له ﷺ النكاح بلا ولي وبلا شهود. قال النووي: الصحيح المشهور عند أصحابنا صحة نكاحه ﷺ بلا ولي ولا شهود لعدم الحاجة إلى ذلك في حقه عليه السلام، وهذا الخلاف في غير زينب أما زينب فمنصوص عليها والله أعلم.

قال العلماء: إنما اعتبروا الولي للمحافظة على الكفاءة، وهو في فوق الأكفاء، وإنما اعتبر الشهود لأمن الجحود، وهو لله لا يجحد ولو جحدت مي لم يرجع إلى قولها، بل قال العراقي في شرح المهذب، تكون كافرة بتكليبه. وكان له لله تزويج المرأة ممن شاء بغير إذنها وإذن وليها، وله إجبار الصغيرة من غير بناته، وزوج ابنة حمزة مع وجود عمها العباس، فيقدم على الأب. وزوجه الله تعالى بزينب، فدخل عليها بتزويج الله من غير عقد من نفسه. وعبر في الروضة عن هذا بقوله: وكانت المرأة تحل له بتحليل الله تعالى.

وأعتق أمته صفية وجعل عتقها صداقها وقد اختلف في معناه، فقيل إنه أعتقها بشرط أن يتزوجها، فوجب له عليها قيمتها وكانت معلومة، فتزوجها بها، ويؤيده: قوله في رواية عبد العزيز بن صهيب: سمعت أنساً قال: سبى رسول الله على صفية فأعتقها وتزوجها، فقال ثابت لأنس: ما أصدقها، قال: نفسها فأعتقها (١)؛ هكذا أخرجه البخاري في المغازي. وفي رواية حماد عن ثابت وعبد العزيز عن أنس في حديثه قال: وصارت صفية لرسول الله على ثم تزوجها وجعل عتقها صداقها. قال عبد العزيز لثابت: يا أبا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب المغازي باب (٣٩) رقم الحديث (٢٠١).

محمد أنت سألت أنساً ما أمهرها؟ قال: أمهرها نفسها، فتبسم. فهو ظاهر جداً في أن المجعول مهراً هو نفس العتق. والتأويل الأول لا بأس به، فإنه لا منافاة بينه وبين القواعد حتى لو كانت القيمة مجهولة، فإن في صحة العقد بالشرط المذكور وجهاً عند الشافعية.

وقال آخرون: بل جعل نفس اله:ق المهر، ولكنه من خصائصه، وممن جزم بذلك الماوردي. وقال آخرون: قوله: «أعتقها وتزوجها» معناه: أعتقها ثم تزوجها، فلما لم يعلم أنه ساق لها صداقاً قال: أصا.قها نفسها، أي: لم يصدقها شيئاً فيما أعلم، ولم ينف أصل الصداق، ومن ثم قال أبو الطيب الطبري من الشافعية، وابن المرابط من المالكية ومن تبعهم: أنه قول أنس قاله ظناً من قبل نفسه ولم يرفعه. ويعارضه ما أخرجه الطبراني وأبو الشيخ من حديث صفية نفهسا قالت: أعتقني النبي الله وجعل عتقي صداقي. وهذا موافق لحديث أنس، وفيه رد على من قال: إن أنساً قال ذلك بناء على ظنه.

ويحتمل أن يكون أعتقها بشرط أن ينكحها من غير مهر، فلزمها الوفاء بذلك، وهذا خاص بالنبي على دون غيره. ويحتمل: أنه أعتقها بغير عوض، وتزوجها بغير مهر في الحال، ولا في المآل، قال ابن الصلاح: معناه أن العتق حل محل الصداق وإن لم يكن صداقاً، قال: وهذا الرجه أصح الأوجه وأقربها إلى لفظ الحديث، وتبعه النووي في «الروضة».

وممن جزم بأن ذلك كان من الخصائص يحيى بن أكثم فيما أخرجه البيهقي قال: وكذا نقله المزني عن الشافعي قال: وموضع الخصوصية، أنه أعتقها مطلقاً وتزوجها بغير مهر ولا شهود، وهذا بخلاف غيره. انتهى. وقال النووي في شرح مسلم: الصحيح الذي اختاره المحققون، أنه أعتقها تبرعاً بلا عوض ولا شرط، ثم تزوجها برضاها من غير صداق، والله أعلم. قاله الحافظ ابن حجر.

• واختلف في انحصار طلاقه ﷺ في الثلاث، وعلى الحصر، قيل: تحلل له من غير محلل، وقيل لا تحل له أبداً.

● وفي وجوب نفقة زوجاته وجهان، قال النووي: الصحيح: الوجوب، انتهىٰ. ولا يجب عليه القسم فيما قاله طوائف من أهل العلم، وبه جزم الاصطخري من الشافعية، والمشهور عندهم وعند الأكثرين الوجوب. وفي حل الجمع له بين المرأة وخالتها وعمتها وجهان، لا أختها وبنتها وأمها، قالوا: ومرجع غالب هذه الخصائص إلى أن النكاح في حقه كالتسري في حقنا.

● وكان له ﷺ أن يصطفي ما شاء من المغنم قبل القسمة من جارية وغيرها.

● وأبيح له القتال بمكة والقتل بها، وجواز دخول مكة بغير إحرام مطلقاً. ذكره ابن القاص، واستدلوا له بحديث أنس عند الستة: (دخل رسول ال 養 مكة عام الفتح وعلى رأسه المغفر) (١) وذلك من كونه 数 كان مستور الرأس بالمغفر، والمحرم يجب عليه كشف رأسه. ومن تصريح جابر والزهري ومالك بأنه لم يكن محرماً.

وأبدى ابن دقيق العيد لستر الرأس احتمالاً فقال: يحتمل أن يكون لعدر. انتهى. وتعقبه الشيخ ولي الدين ابن العراقي فقال: هذا يرده تصريح جابر وغيره: قال: وهذا الاستدلال في غير موضع الخلاف المشهور، لأنه على كان خائفاً من القتال متأهباً، ومن كان كذلك فله الدخول عندنا بلا إحرام بلا خلاف عندنا، ولا عند أحد نعلمه.

وقد استشكل النووي في شرح المهذب ذلك، لأن مذهب الشافعي أن مكة فتحت صلحاً خلافاً لأبي حنيفة في قوله: إنها فتحت عنوة، وحينتل فلا خوف. ثم أجاب عنه: بأنه على صالح أبا سفيان، وكان لا يأمن غدر أهل مكة، فدخلها صلحاً وهو متاهب للقتال إن غدروا. انتهى.

وقد ذكرت ما في فتح مكة من المباحث في قصة فتحها من المقصد الأول. ثم إن غيره في إذا لم يكن خائفاً، فقال أصحابنا: إن لم يكن ممن يتكرر دخوله، ففي وجوب الإحرام عليه قولان: أصحهما عند أكثرهم: أنه لا يجب، وقطع به بعضهم، فإن تكرر دخوله كالحطابين ونحوهم ففيه خلاف مرتب وهو أولى بعدم الوجوب وهو المذهب.

وقال الحنابلة بوجوب الإحرام إلا على الخائف وأصحاب الحاجات، وأوجبه المالكية في المشهور عندهم على غير ذوي الحاجات المتكررة، وأوجبه الحنفية مطلقاً إلا من كان داخل الميقات. وقد تحرر أن المشهور من مذهب الشافعي: عدم الوجوب مطلقاً. ومن مذاهب الأثمة الثلاثة الوجوب إلا فيما استثنى.

● ومن خصائصه ﷺ أنه كان يقضي بعلمه من غير خلاف. وأن يقضي لنفسه ولولده، وأن يشهد لنفسه ولولده. ولا تكره له الفتوى والقضاء في حاء الغضب، كما

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الصيد باب (۱۸) رقم الحديث (۱۸٤٦ \_ ۲۰۶۲ \_ ۲۰۲۹ \_ ۵۸۰۸). وفي صحيح مسلم كتاب الحج رقم الحديث (۲۵۰ ) وفي سنن أبي داود كتاب الجهاد باب (۱۱۷) رقم الحديث (۲۲۸۰) وفي سنن الترمذي كتاب الجهاد باب (۱۸) رقم الحديث (۲۲۸۰) وفي سنن النسائي ۵/ ۲۰۱ وفي سنن ابن ماجه كتاب النسائي ۵/ ۲۰۱ وفي سنن ابن ماجه كتاب النسائي ۵/ ۲۰۱ وفي سنن ابن ماجه كتاب الجهاد باب (۸۸) رقم الحديث (۱۸۰) رقم الحديث (۲۸۰) وفي الموطأ للإمام مالك كتاب الحج باب (۸۱) رقم الحديث (۲۸۰) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۱۲۹۳ \_ ۱۲۶ و ۱۸۰ \_ ۲۳۲ \_ ۲۲۰ وفي شرح السنة للبغوي ۱۸/ ۳۹۰ وفي البداية والنهاية ۲/ ۹ .

ذكره النووي في شرح مسلم، وقد قضى للزبير بشراج الحرة (١) بعد أن أغضبه خصم الزبير. لعصمته على فلا يقول في الغضب إلا كما يقول في الرضى.

- وكان له أن يدعو لمن شاء بلفظ الصلاة، وليس لنا أن نصلي إلا على نبي أو ملك.
  - وكان له أن يقتل بعد الأمان، وأن يلعن من شاء بغير سبب: واستبعد ذلك.
- وجعل الله شتمه ولعنه قربة للمشتوم والملعون لدعائه ﷺ بذلك (٢). قاله ابن القاص، وردوه عليه، حكاه الحجازي في مختصر الروضة عن نقل الرافعي.
- وكان يقطع الأراضي قبل فتحها، لأن الله ملكه الأرض كلها. وأفتى الغزالي بكفر من عارض أولاد تميم الداري فيما أقطعهم. وقال: إنه ﷺ كان يقطع أرض الجنة فأرض الدنيا أولى.

القسم الرابع: فيما اختص به ﷺ من الفضائل والكرامات.

- منها: أنه أول النبيين خلقاً (٢)، كما تقرر في أول هذا الكتاب، وأنه كان نبياً
   وآدم بين الروح والجسد، رواه الترمذي من حديث أبي هريرة.
  - ومنها. أنه أول من أخذ عليه الميثاق كما مر.
- ومنها: أنه أول من قال: «بلى» يوم ﴿ الست بربكم ﴾ رواه أبو سهل القطان في جزء من أماليه.
  - ومنها: أن آدم وجميع المخلوقات خلقوا لأجله<sup>(١)</sup>، رواه البيهقي وغيره.
- ومنها: أن الله كتب اسمه الشريف على العرش، وعلى كل سماء، وعلى الجنان وما فيها. رواه ابن عساكر عن كعب الأحبار.

<sup>(</sup>١) موضع معروف بالمدينة. انظر معجم البلدان ٣/ ٣٣٤ ومعجم ما استججم ٣/ ٧٩.

<sup>(</sup>٢) راجع كتاب «مرشد الحائر لبيان وضع حديث جابر» للشيخ أبي الفضل عبد الله بن محمد الغماري الحسيني صفحة ١٢٥ وما بعدها.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ألبخاري في كتاب الدعوات باب (٣٤) رقم الحديث (٢٣٦١). وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣٩ و ٣/ ٣٣٠. وفي صحيح مسلم رقم الصفحة (٢٠٠٩) وفي السنن الكبرى للبيهةي ٧/ ٢١. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٦٠. وفي فتح الباري ٢١/ ٢٠٥. وفي جمع الجوامع للسيوطي (٩٧٤٧) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٢٢٢٤) وفي شرح السنة للبغوي ٥/٨. وفي تلخيص الحبير لابن حجر ٣/ ١٣٦٠.

<sup>(</sup>٤) ومن الكلب السخيف قول بعضهم: «لولاك لمولاك لما خلقت الأفلاك» ذكره الصغاني في الموضوعات صفحة ٥٢ ووافقه العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٢٣٢ في الحكم عليه بالوضع.

- ومنها: أن الله تعالى أخد الميثاق على النبيين، آدم فمن بعده، أن يؤمنوا به وينصروه، قال الله تعالى: ﴿وَإِذَ أَخَدُ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم وسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه [آل عمران: ٨١]. قال علي بن أبي طالب: لم يبعث الله نبياً من آدم فمن بعده إلا أخد عليه العهد في محمد الله لئن بعث وهو حى ليؤمنن به ولينصرنه ويأخذ العهد بذلك على قومه.
  - ومنها: أنه وقع التبشير به في الكتب السالفة كما سيأتي إن شاء الله تعالى.
- ومنها: أنه لم يقع في نسبه من لدن آدم سفاح. رواه البيهقي والطبراني في الأوسط وأبو نعيم في الدلائل.
  - ومنها: أنه نكست الأصنام لمولده رواه الخرائطي ـ في الهواتف ـ وغيره.
- ومنها: أنه ولد مختوناً مقطوع السرة، رواه الطبراني، وتقدم ما فيه من البحث
   في أول الكتاب.
  - ومنها: أنه خرج نظيفاً، ما به قذر، رواه ابن سعد.
- ومنها: أنه وقع إلى الأرض ساجداً رافعاً أصبعيه كالمتضرع المبتهل. رواه أبو نعيم من حديث ابن عباس. ورأت أمه عند ولادته نوراً خرج منها أضاء له قصور الشام، وكذلك ترى أمهات الأنبياء. رواه الإمام أحمد، وكان مهده ﷺ يتحرك بتحريك الملائكة، كما ذكره ابن سبع في الخصائص، وكان القمر يحدثه وهو في مهده، ويميل حيث أشار إليه، رواه ابن طغر بك في «النطق المفهوم» وغيره. وتكلم في المهد، رواه الواقدي وابن سبع، وظللته الغمامة في الحر، رواه أبو نعيم والبيهقي، ومال إليه فيء الشجرة إذ سبق إليه، رواه البيهقي.
  - ومنها: شق صدره الشريف. رواه مسلم وغيره.
- وغطه جبريل عند ابتداء الوحي ثلاث غطات. عند هذه بعضهم من خصائصه ﷺ كما نقله الحافظ ابن حجر، قال: ولم ينقل عن أحد من الأنبياء أنه جرى له عند ابتداء الوحي.
- ومنها: أن الله تعالى ذكره في القرآن عضواً عضواً، فقلبه بقوله: ﴿ما كذب الفؤاد ما رأى﴾ [النجم: ١١]. وقوله: ﴿نزل به الروح الأمين على قلبك﴾ [الشعراء: ١٩٣ و١٩٤]، ولسانه بقوله: ﴿وما ينطق عن الهوى﴾ [النجم: ٣]، وقوله: ﴿فإنما يسرناه بلسانك﴾ [مريم: ٩٧]. وبصره بقوله: ﴿ما زاخ البصر وما طغى﴾ [النجم: ١٧]، ووجهه بقوله: ﴿قلد نرى تقلب وجهك في السماء﴾ [البقرة: ١٤٤]، ويده وعنقه بقوله:

﴿ولا تجعل يدك مغلولة إلى عنقك﴾ [الإسراء: ٢٩]، وظهره وصدره بقوله: ﴿أَلَم نَشْرِح لَكُ صدرك ووضعنا عنك وزرك الذي أنقض ظهرك الساسرة: ٣،١]. واشتق اسمه من الله «المحمود» ويشهد له ما أخرجه البخاري في تاريخه الصغير من طريق علي بن زيد، قال: كان أبو طالب يقول:

- ومنها أ ، ﷺ كان يبيت جائعاً ، ويصبح طاعماً يطعمه ربه ويسقيه من الجنة ، كما سيأتى البحث في إن شاء الله تعالى في صيامه ﷺ من مقصد عباداته .
  - وكان يرى من خلفه كما يرى أمامه. رواه مسلم.
     ويرى في الليل وفي الظلمة كما يرى بالنهار والضوء<sup>(١)</sup>. رواه البيهقي.
- وكانت ريقه يعذب الماء الملح، رواه أبو نعيم. ويجزي الرضيع، رواه البيهقي.
- ومنها: أنه على الألسنة (٢)، ونطق به الصخر غاصت قدماه فيه، كما هو مشهور قديماً وحديثاً على الألسنة (٢)، ونطق به الشعراء في منظومهم، والبلغاء في منثورهم، مع اعتضاده بوجود أثر قدمي الخليل إبراهيم عليه السلام في حجر المقام المنوه به في التنزيل في قوله تعالى: ﴿فيه آيات بينات مقام إبراهيم﴾ [آل عمران: ٩٧]. وهو البالغ تعيينه وأنه أثره مبلغ التواتر، القائل فيه أبو طالب:

وموطىء إبراهيم في الصخر رطبة على قدميسه حافياً غيسرنما على

ويما في البخاري من حديث أبي هريرة مرفوعاً من معجزة تأثير ضرب موسى في الحجر ستاً أو سبعاً إذ فرَّ بثوبه لما اغتسل. إذ ما خص نبي بشيء من المعجزات والكرامات إلا ولنبينا على مثله، كما نصوا عليه، مع ما يؤيد ذلك: وهو وجود أثر حافر بغلته الشريفة ـ على ما قيل ـ في مسجد بطيبة، حتى عرف المسجد بها، بحيث يقال له مسجد البغلة، وما ذاك إلا من سره الساري فيها ليكون ذلك أقوى في الآية. وأوضح في الدلالة على إيتائه على وجه أعلى منه.

<sup>(</sup>١) ذكره البيهقي في دلائل النبوة ٦/ ٧٥. وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٤/ ٢٧٢. وفي العلل المتناهية لابن الجوزي ١٦٨/١.

<sup>(</sup>٢) قال المحافظ السيوطي: لم أقف له على أصل ولا سند ولا رأيت من خرجه في شيء من كتب الحديث.

بل قال الزبير بن بكار فيما نقله المجد الشيرازي في المغانم المطابة بعد ذكره لأثر البغلة ومسجدها: وفي غربي هذا المسجد أثر كأنه أثر مرفق يذكر أنه عليه اتكأ عليه ورضع مرفقه عليه، وعلى حجر آخر أثر الأصابع، والناس يتبركون بهما.

وقال السيد نور الدين السمهودي في كتاب قوفاء الوفا، بعد إيراد ذلك: قلت ولم أقف في ذلك على أصل إلا أن ابن النجار قال في المساجد التي أدركها خراباً بالمدنية ما لفظه: ومسجدان قرب البقيع أحدهما يعرف بمسجد الإجابة، والثاني يعرف بمسجد البغلة، فيه إسطوان واحد، وهو خراب، وحوله نشز من الحجارة، فيه أثر يقولون إنه أثر حافر بغلة النبي ، انتهى.

● وكان إبطه ﷺ لا شعر عليه، قاله القرطبي، وكان أبيض غير متغير اللون، كما ذكره الطبري وعده من الخصائص، وذكره بعض الشافعية، لحديث أنس ـ المتفق عليه ـ أنه ﷺ كان يرفع يديه في الاستسقاء حتى يرى بياض إبطيه.

وقال الشيخ جمال الدين الإسنوي(١) في «المهمات» إن بياض الإبط كان من خصائصه على. انتهى.

قال في شرح تقريب الأسانيد: وما ادعاه من كون هذا من الخصائص فيه نظر، إذ لم يثبت ذلك بوجه من الوجوه، بل لم يرد ذلك في شيء من الكتب المعتمدة، الخصائص لا تثبت بالاحتمال، ولا يلزم من ذكر أنس وغيره بياض أبطيه أن لا يكون له شعر، فإن الشعر إذا نتف بقي المكان أبيض، وإن بقي فيه آثار الشعر، ولذلك ورد في حديث عبد الله بن أقرم الخزاعي، أنه صلى مع رسول الله في فقال: كنت أنظر إلى عفرة إبطيه إذا سجد (٢)، خرجه الترمذي، وحسنه، والنسائي وابن ماجه. وقد ذكر الهروي (٢) في «الغريبين»، وابن الأثير في «النهاية» أن العمرة بياض ليس بالناصع ولكن كلون عفرة الأرض، وهو وجهها، وهذا يدل على أن آثار الشعر هو الذي جعل المكان أعفر، وإلا

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحيم بن الحسن بن علي الإسنوي الشافعي، أبو محمد جمال الدين (۲۰۶ ـ ۷۷۲ هـ). مؤرخ. مفسر. فقيه أصولي. عالم بالعربية. توفي في مصر. الأعلام ٢/٤٤٣. شذرات الذهب ٢/٤٢٤. الدرر الكامنة ٢/٤٥٣ رقم الترجمة (٢٣٨٦). كشف الظنون ٢/١٠١١. بغية الوعاة (٣٠٤).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في كتاب الصلاة باب (٨٨) رقم الحديث (٢٧٤) وفي ابن ماجه في كتاب الإقامة
 باب (١٩) رقم الحديث (٨٨١) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢٥/٤.

 <sup>(</sup>٣) هو أحمد بن محمد بن عبد الرحمن الباشاني، أبو عبيد الهروي باحث، لغوي، أديب. توفي سنة
 (١٠١ هـ). الأعلام ٢١٠/١ وفيات الأعيان ٢٨/١ ـ ٣٤. شدرات الذهب ١٦١٢. معجم الأدباء
 ١/ ١٤٠ رقم الترجمة (١٧٦). بغية الوحاة (١٦١) وكشف الظنون (١٢٠٦) مرآة الجنان ٣/٣.

فلو كان خالياً من نبات الشعر جملة لم يكن أعفر.

نعم الذي تعتقد فيه ﷺ أنه لم يكن لإبطه رائحة كريهة، بل كان نظيفاً طيب الرائحة، كما ثبت في الصحيح.

- وكان ﷺ يبلغ صوته وسمعه ما لا يبلغه صوت غيره ولا سمعه.
  - وكان تنام علينه ولا ينام قلبه. رواه البخاري.
- وما تثاءر، قط. رواه ابن أبي شيبة والبخاري في تاريخه من مرسل يزيد بن الأصم قال: ما تثاءب نبى قط، ويؤيد ذلك. أن التثاؤب من الشيطان رواه البخاري.

وما احزام قط، وكذلك الأنبياء. رواه الطبراني. وكان عرقه أطيب من المسك.
 رواه أبو نعيم و في يره.

وإذا مشى مع الطويل طاله، رواه البيهةي، ولم يقع له ظل على الأرض، ولا رؤي له ظل في شمس ولا قمر. ويشهد له أنه بي لما سأل الله تعالى أن يجعل في جميع أعضائه وجهاته نوراً، ختم بقوله: «واجعلني نوراً».

وكان ﷺ لا يقع على ثيابه ذباب قط. نقله الفخر الرازي، ولا يمتص دمه البعوض، كذا نقله الحجازي وغيره. وما آذاه القمل، قاله ابن سبع في «الشفاء»(١) والسبتى في «أعلب الموارد».

ومنها: انقطاع الكهنة عند مبعثه، وحراسة السماء من استراق السمع، والرم بالشهب، قال ابن عباس: كانت الشياطين لا يحجبون عن السماوات، وكانوا يدخلونه ويأتون بأخبارها، فيلقون على الكهنة، فلما ولد عيسى عليه السلام منعوا من ثلاث سماوات، فلما ولد محمد على منعوا من السماوات كلها، فما منهم من أحد يريد استراق السمع إلا رمي بشهاب، وهو الشعلة من النار، فلا يخطىء أبداً، فمنهم من يقتله، ومنهم من يحرق وجهه، ومنهم من يخبله فيصير غولاً يضل الناس في البراري، وهذا لم يكن ظاهراً قبل مبعث النبي على ولم يذكره أحد قبل زمانه. وإنما ظهر في بدىء أمره، وكان ذلك أساساً لنبوته.

وقال معمر قلت للزهري: أكان يرمى بالنجوم في الجاهلية؟ قال: نعم. قلت: أفرأيت قوله: ﴿وَأَنَا كُنَا نَقْعَدُ مِنْهَا مِقَاعِدُ للسمع ﴾ [الجن: ٩] الآية، قال: خلظت وشدد أمرها حين بعث محمد ﷺ.

وقال ابن قتيبة: إن الرجم كان قبل مبعثه، ولكن لم يكن في شدة الحراسة إلا بعد (١) أى شفاء الصدور في أعلام نبوة الرسول وخصائصه. انظر كشف الظنون ٢/ ١٠٥٠. مبعثه، وقيل: إن النجم كان ينقض ويرمي الشياطين ثم يعود إلى مكانه. ذكره البغوي.

ومنها أنه أتى بالبراق ليلة الإسراء مسرجاً ملجماً ، قيل كانت الأنبياء إنما تركبه عرياناً .

ومنها أنه أسري به على من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى وعرج به إلى المحل الأعلى، وأراه من آيات ربه الكبرى، وحفظه في المعراج حتى ما زاغ البصر وما طغى، وأحضر الأنبياء له وصلى بهم وبالملائكة إماماً. وأطلعه على الجنة والنار. وعزيت هذه للبيهقي.

ومنها: أنه رأى الله تعالى بعينيه (١٠)، كما يأتي في مقصد الإسراء إن شاء الله تعالى، وجمع الله له بين الكلام والرؤية، وكلمه تعالى في الرفيع الأعلى، وكلم موسى بالجبل.

ومنها أن الملائكة تسير معه حيث سار يمشون خلف ظهره وقاتلت معه ـ كما مر ــ في غزوة بدر وحنين.

ومنها: أنه يجب علينا أن نصلي ونسلم عليه، لآية ﴿إِنْ الله وملاتكته يصلون على النبي﴾ [الأحزاب: ٥٦] إلى آخرها، ولم ينقل أن الأمم المتقدمة كان يجب عليهم أن يصلوا على أنبيائهم.

ومنها: أنه أوتى الكتاب العزيز، وهو أمى لا يقرأ ولا يكتب، ولا اشتغل بمدارسة.

ومنها: حفظ كتابه هذا من التبديل والتحريف، حتى سعى كثير من الملحدة والمعطلة لا سيما القرامطة في تغييره وتبديل محكمه، فما قدروا على إطفاء شيء من نوره، ولا تغيير كلمة من كلمه، ولا تشكيك المسلمين في حرف من حروفه، قال تعالى: ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه﴾ [نصلت: ٤٢] الآية.

وكتابه يشتمل على ما اشتملت عليه جميع الكتب، جامعاً لأخبار القرون السالفة والأمم البائدة، والشرائع الدائرة، مما كان لا يعلم منه القصة الواحدة إلا الفذ من أحبار أهل الكتاب، الذي قطع عمره في تعلم ذلك. ويسر الله تعالى حفظه لمتعلميه، وقربه على متحفظيه، كما قال تعالى: ﴿ولقد يسرنا القرآن للذكر﴾ [القمر:١٧] وسائر الأمم لا يحفظ كتبها الواحد منها، فكيف بالجم الغفير على مرور السنين عليهم، والقرآن ميسر حفظه للغلمان في أقرب مدة.

ومنها: أنه أنزل على سبعة أحرف (٢) تسهيلاً علينا، وتيسيراً وشرفاً ورحمة وخصوصية لفضلنا.

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١/ ١٩٥. وفي البداية والنهاية ٣/ ١٠٧ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٣٦٦.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الخصومات باب (٤) رقم الحديث (٢٤١٩ ـ ٢٩٩٢ ـ ٥٠٤١ ـ ٦٩٣٣ ـ ـ ٢٠٥٠ ـ ٢٠٥٠ ـ

ومنها: أنه تعالى تكفل بحفظه، فقال: ﴿إِنَا نَحَن نَزَلْنَا اللَّكُر وَإِنَا لَه لَحَافَظُونَ﴾ [الحجر: 9] أي من التحريف والزيادة والنقصان، ونظيره قوله تعالى في صفة القرآن: ﴿لا يأتيه الباطل من بين يديه، ولا من خلفه﴾ [فصلت: ٤٢]، وقوله: ﴿ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافاً كثيراً﴾ [النساء: ١٨].

فإن قلت: هذه الآية تنفي الاختلاف فيه، وحديث «أنزل القرآن على سبعة أحرف» المروي في البخاري عن عمر، يثبته.

فأجاب الجعبري في أول شرحه للشاطبية: بأن المثبت اختلاف تغاير، والمنفي اختلاف تناقض، فموردهما مختلف. انتهى.

فإن قلت: فلم اشتغلت الصحابة بجمع القرآن في الصحف، وقد وعد الله تعالى بحفظه، وما حفظه الله تعالى فلا خوف عليه؟

فالجواب: \_ كما قال الرازي \_ إن جمعهم للقرآن كان من أسباب حفظ الله تعالى إياه، فإنه تعالى لما أراد حفظه قيضهم لذلك، قال: وقال أصحابنا: وفي هذه الآية دلالة قوية على أن البسملة آية من أول كل سورة، لأن الله تعالى قد وعد بحفظ القرآن والحفظ لا معنى له إلا أن يبقى مصوناً عن التغيير، وإلا لما كان محفوظاً عن الزيادة ولو جاز أن يظن بالصحابة أنهم زادوا لوجب أيضاً أن يظن بهم النقصان. وذلك يوجد خروج القرآن عن كونه حجة. واختلف فيه، كيف يحفظ القرآن؟

فقال بعضهم: حفظه بأن يجعله معجزاً مبايناً لكلام البشر، يعجز الخلق عن الزياده فيه والنقصان منه، لأنهم لو زادوا فيه أو نقصوا منه تغير نظم القرآن، فيظهر لكل العقلاء أن هذا ليس من القرآن. وقال آخرون: أعجز الخلق عن إبطاله وإفاده، بل قيض جماعة يحفظونه ويدرسونه فيما بين الخلق إلى آخر بقاء التكليف. وقال آخرون: المراد بالحفظ هو أن أحداً لو حاول أن يغير بحرف أو نقطة لقال له أهل الدنبا: هذا كلب، حتى إن الشيخ المهيب لو اتفق له تغيير في حرف منه لقال الصبيان كلهم: أخطأت أيها الشيخ وصوابه كذا، ولم يتفق لشيء، من الكتب مثل هذا الكتاب، فإنه لا كتاب إلا وقد دخله التصحيف والتغيير والتحريف، وقد صان الله تعالى هذا الكتاب العزيز عن جميع التصحيف والتغيير والتحريف، وقد صان الله تعالى هذا الكتاب العزيز عن جميع

ت ٧٥٥٠) وفي صحيح مسلم كتاب المسافرين (٢٦٤ ـ ٢٧٠ ـ ٢٧٢). وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٢٧٢ و ٥/ ١٦٤ و ١٣٩ وفي سنن النسائي ١٣٩/ رقم (٣٧) وانظر مجمع الزوائد للهيئمي (٧٥٠) والمعجم الكبير للطبراني ٣/ ١٨٥ والدر المنثور للسيوطي ٢/٧ وجمع الجوامع (٤٥٣٤) وكشف الخفاء للعجلوني ١/ ٢٤١ والمطالب العالية لابن حجر (٣٤٨٩) ومشكاة المصابيح للتبريزي (٢٣٨) والكامل في الضعفاء لابن عدى ٢/ ٢٥٩ وكنز العمال (٣٠٨٠ ـ ٣٠٩٥).

التحريف، مع أن دواعي الملحدة واليهود والنصارى متوفرة على إبطاله وإفساده، وقد انقضى الآن ثمانية وتسعون سنة وثمانمائة سنة، وهو بحمد الله في زيادة من الحفظ.

ومنها: أنه المعضر بآية الكرسي، وبالمفصل وبالمثاني، وبالسبع الطوال، كما في حديث ابن عباس بلفظ: وأعطيت خواتيم سورة البقرة من كنوز العرش، وخصصت به دون الأنبياء، وأعطيب المثاني مكان التوراة، والمئين مكان الإنجيل، الحواميم مكان الزبور، وفضلت بالمفصل، رواه أبو نعيم في الدلائل.

وقال تعالى: ﴿ولقد آتيناك سبعاً من المثاني والقرآن العظيم﴾ [الحجر: ٨٧]، وفي البخاري من حديث أبي هريرة، عنه ﷺ: قام القرآن هي السبع المثاني والقرآن العظيم، (١٠) سائرة.

واختلفوا: لم سميت مثاني، فعن الحسن وابن عباس وقتادة لأنها تثنى في الصلاة، فتقرأ في كل صلاة، وقيل لأنها مقسومة بين الله وبين العبد نصفين، نصفها ثناء ونصفها دعاء، كما في حديث أبي هريرة عنه ﷺ: «يقول الله تعالى: قسمت الصلاة بيني وبين عبدي نصفين (٢٠). وقيل لأنها نزلت مرتين مرة بمكة ومرة بالمدينة. وعن مجاهد: لأن الله استثناها وادخرها لهذه الأمة، فما أعطاها غيرهم.

وعن سعيد بن جبير عن ابن عباس: أن السبع المثاني هي السبع الطوال، أولها سورة البقرة وآخرها سورة الآنفال مع التوبة، وقال بعضهم: سورة يونس بدل الأنفال: قال ابن عباس: وإنما سميت السبع الطوال مثاني لأن الفرائض والحدود والأمثال والخبر والعبر ثنيت فيها. وقال طاووس: القرآن كله مثاني، قال الله تعالى: ﴿الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني﴾ [الزمر: ٢٣]، وسمى القرآن مثاني لأن القصص ثنيت فيه والله أعلم.

ومنها: أنه أعطي مفاتيح الخزائن(٣). قال بعضهم: وهي خزائن أجناس العالم

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري، في كتاب التفسير باب (٣) رقم الحديث (٤٧٠٤). والترمذي في كتاب تفسير القرآن باب (٣) رقم الحديث (٢١٢٤).

<sup>(</sup>٢) أخرج أبو داود في كتاب الصلاة باب (١٣٢) رقم الحديث (٨٢١). وفي الترمذي كتاب التفسير باب (١) رقم الديث (٩٧٦) وفي السنن الكبرى للبيهقي (١) رقم الديث (٩٧٣) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٣٠٠. ٣٠٠. وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٣/ ١٥٠. وفي التمهيد لابن عبد البر ٢/ ٢٣٠ وفي ترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٣١٧.

<sup>(</sup>٣) أخر 4 البخاري في كتاب الجنائز باب. (٧٢) رقم الحديث (١٣٤٤ ـ ١٣٥٦ ـ ٤٠٤١ ـ ٤٠٨٥ ـ ٢٠٠١ . ٢٠ . ٢ ـ ٢٠ - ٢٠٠١).

ليخرج لهم بقدر ما يطلبونه للواتهم، فكل ما ظهر من رزق العالم فإن الإسم الإلهي لا يعطيه إلا عن محمد على الذي بيده المفاتيح، كما اختص تعالى بمفاتيح الغيب فلا يعلمها إلا هو، وأعطى هذا السيد الكريم منزلة الإختصاص بإعطائه مفاتيح الخزائن.

ومنها: أنه أوتي جوامع الكلم، فالكلم جمع كلمة، وكلمات الله تعالى لا تنفد، فالكلمة منه كلمات، ولما علم جوامع الكلم أعطي الإعجاز بالقرآن الذي هو كلام الله تعالى، وهو المترجم عن الله تعالى،. فوقع الإعجاز في الترجمة التي هي له، فإن المعاني المجردة عن المواد لا يتصور الإعجاز بها وإنما الإعجاز ربط هذه المعاني بصور الكلم القائم من نظم الحروف، فهو لسان الحق وسمعه وبصره.

ومنها: أنه بعث إلى الناس كافة، قال بعضهم: وهو من الكفت، وهو الضم، قال الله تعالى: ﴿ الم نجعل الأرض كفاتاً ﴾ [المرسلات: ٢٥] تضم الأحياء على ظهرها، والأموات في بطنها، كذلك ضمت شريعته على قالوا: ﴿ الناس، فلا يسمع به أحد إلا لزمه الإيمان به، ولما سمع الجن القرآن يتلى قالوا: ﴿ القومنا أجيبوا داعي الله وآمنوا به ﴾ [الأحقاف: ٣١] الآية، فضمت شريعته الإنس والجن، وعمت رحمته التي أرسل بها العالم، قال تعالى: ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾ [الأنبياء: ٢٠١]، فمن لم تنله رحمته فما ذلك من جهته، وإنما ذلك من جهة القابل. فهو كالنور الشمسي أفاض شعاعه على الأرض، فمن استر عنه في كن أو ظل جدار فهو الذي لم يقبل انتشار النور عليه، وعدل عنه، فلم يرجع إلى الشمس من ذلك منع. انتهى.

فإن قلت: إن نوحاً كان مبعوثاً إلى أهل الأرض بعد الطوفان، فإنه لم يبق إلا من كان مؤمناً معه، وقد كان مرسلاً إليه، وقد جاء في حديث جابر وغيره «وكان النبي يبعث إلى قومه خاصة وبعثت إلى كل أحمر وأسوده (١) وفي رواية «إلى الناس كافة» (٢).

أجاب الحافظ ابن حجر، رحمه الله تعالى: بأن هذا العموم الذي حصل لنوح عليه السلام لم يكن في أصل بعثته، وإنما اتفق بالحادث الذي وقع، وهو انحصارالخلق في الموجودين بعد هلاك سائر الناس. وأما نبينا في فعموم رسالته من أصل البعثة فثبت اختصاصه بذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في صحيحه في كتاب المساجد رقم الحديث (٣) وفي المسند فلإما  $_{1}$  أحمد بن حنبل  $_{1}$  ١٥٠ و  $_{2}$  ١٦٢ وفي مجمع الزوائد للهيثمي  $_{2}$  ٢٥٠ . وفي الدر المنثور للسيوطي  $_{2}$  ٢٤٠ . وفي طبقات ابن سعد  $_{2}$  ١٠٠ .

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المستد ٣/٤٠٣. وفي السنن الكبرى للبيهةي ٢/٣٣٤. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/٢٥٩. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢١٣/١٤. وفي طبقات ابن سعد ١/ ١٥٠ وفي الدر المنثور للسيوطي ٢٣٧٠٥. وفي تفسير ابن كثير ٢/٢١٢ وفي كنز العمال (٢٠٠٤).

وأما قول أهل الموقف لنوح \_ كما صح في حديث الشفاعة \_: إنه أول رسول إلى أهل الأرض، فليس المراد به عموم بعثته، بل إثبات أولية إرساله(١)، وعلى تقدير أن يكون مراداً فهو مخصوص بتنصيصه سبحانه ونعالى في عدة آيات على أن إرسال نوح كان إلى قومه، ولم يذكر انه أرسل إلى غيرهم.

واستدل بعضهم لعموم بعثته: بكونه دعا على جميع من في الأرض فأهلكوا بالغرق إلا أهل السفينة، ولو لم يكن مبعوثاً إليهم لما أهلكوا، لقوله تعالى ﴿ وما كنا معذبين حتى نبعث رسولاً ﴾ [الإسراء: 10]، وقد ثبت أنه أول الرسل.

وأجيب: بجواز أن يكون غيره أرسل إليهم في أثناء مدة نوح، وعلم نوح بأنهم لم يؤمنوا فدعا على من لم يؤمن من قومه وغيرهم. فأجيب: وهذا جواب حسن، لكن لم ينقل أنه نبىء في زمن نوح غيره. ويحتمل أن يكون معنى الخصوصية لنبينا في في ذلك بقاء شريعته. انتهى.

وأما قول بعض اليهود: أن نبينا محمداً إلى إنما هو مبعوث إلى العرب خاصة، ففاسد. والدليل عليه أنهم \_ أي اليهود \_ سلموا أنه رسول صادق إلى العرب، فوجب أن يكون كل ما يقوله حقاً، وقد ثبت بالتواتر أنه يدعي أن رسول إلى كل الناس، فلو كذبوه فيه لزم التناقض، أشار إليه صاحب المعالم(٢).

ومنها: نصره به بالرعب مسيرة شهر، والشهر قدر قطع القمر درجات الفلك المحيط، فهو أسرع قاطع، لعموم رعبه في قلوب أعدائه، فلا يقبل الرعب إلا عدو المقصود ليتميز السعيد من الشقي، ومفهوم هذا: أنه لم يوجد لغيره النصر بالرعب في هذه المدة، ولا في أكثر منها، أما ما دونها فلا، لكن لفظ رواية عمرو بن شعيب: «ونصرت على العدو بالرعب ولو كان بيني وبينهم مسيرة شهر، (٢) فالظاهر اختصاصه به مطلقاً. وإنما جعل الغاية شهراً، لأنه لم يكن بين بلده في وبين أحد من أعدائه أكثر من شهر وهذه الخصوصية حاصلة له على الإطلاق ، حتى ولو كان وحده بغير عسكر، وهل هي حاصلة لأمته من بده، فيه احتمال.

<sup>(</sup>۱) فقديماً كان البشر جميعهم على دين واحد، هو الإسلام، وإنما حنث الشرك والكفر بالله تعالى بعد النبي يربس عليه الصلاة والسلام فكان نوح أول نبي أرسل إلى الكفار يدعو إلى عبادة الله الواحد الذي لا شرك له. وبين نوح وإدريس عليهما السلام ألف سنة. وتلك الفترة تسمى الجاهلية الأولى التي عناما الله بقوله: ﴿ولا تبرجن تبرج الجاهلية الأولى ﴿ [الأحزاب: ٣٣].

<sup>(</sup>٢) أي مَن م السنن شرح أبي داود للخطابي انظر كشف الظنون ٢/ ١٧٢٦.

<sup>(</sup>٣) أَخُو ، الإمام أحمد بن حنيل في المسند ٢/٢٢٢. وفي فتح الباري ١/٥٧٦. وفي مجمع الزوائد لل ... .//٢٥٩. وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/١١٠.

ومنها: إحلال الغنائم ولم تحل لأحد قبله. وقد كان من تقدم على ضربين، منهم من لم يؤذن له في الجهاد، فلم تكن له مغانم، ومنهم من أذن له فيه، لكن كانوا إذا غنموا شيئاً لم يحل لهم أن يأكلوه، وجاءت نار فأحرقته (١). قال بعضهم: أعطي هم منهم يوافق شهوة أمته، لأن النفوس لها التذاذ بها، لكونها حصلت لهم عن غير قهر منهم لتحصيلها وغلبة، فلا يريدون أن يفوتهم التنعم بها في مقابلة ما قاسوه من الشدة والتعب.

ومنها: جعل الأرض له ولأمته مسجداً وطهوراً<sup>(۲۷)</sup>، والمراد: موضع سجود، أي لا يختص السجود منها بموضع دون غيره، ويمكن أن يكون مجازاً عن المكان المبني للصلاة، وهو من مجاز التشبيه، لأنه لما جازت الصلاة في جميعها كان كالمسجد في ذلك. وقيل المراد: جعلت لي الأرض مسجداً وطهوراً، وجعلت لغيري مسجداً ولم تجعل له طهوراً، لأن عيسى كان يسيح في الأرض، ويصلي حيث أدركته الصلاة، قاله ابن التين ومن قبله الداودي. وقيل: إنما أبيح لهم في موضع يتيقنون طهارته، بخلاف هذه الأمة فأبيح لهم في جميع الأرض، إلا فيما تيقنوا نجاسته.

والأظهر: ما قاله الخطابي، وهو أن من قبله إنما أبيحت لهم الصلاة في أماكن مخصوصة كالبيع والصوامع، ويؤيده رواية عمرو بن شعيب بلفظ «وكان من قبلي إنما كانوا يصلون في كنائسهم» وهذا نص في موضع النزاع فتثبت الخصوصية. ويؤيده ما رواه البزار من حديث ابن عباس، نحو حديث جابر وفيه: ولم يكن من الأنبياء أحد يصلي حتى يبلغ محرابه قاله في فتح الباري(٢).

ومنها: أن معجزته ﷺ مستمرة إلى يوم القيامة، ومعجزات سائر الأنبياء انقرضت لوقتها، فلم يبق إلا خبرها، والقرآن العظيم لم تزل حجته قاهرة ومعارضته ممتنعة.

ومنها أنه أكثر الأنبياء معجزة. قال القاضي عياض: أما كونها كثيرة فهذا القرآن وكله معجز، وأقل ما يقع الإعجاز فيه عند بعض أئمة المحققين بسورة ﴿إنا أعطيناك الكوثر﴾ [الكوثر: ١] أو آية في قدرها، وذهب بعضهم: إلى أن كل آية منه كيف كانت معجزة، وذهب آخرون إلى أن كل جملة منتظمة منه معجزة، وإن كانت من كلمة أو كلمتين.

<sup>(</sup>١) راجع البخاري كتاب الخمس باب (٨) رقم الحديث (٣١٢٤ ــ ٥١٥٧) وانظر مسند الإمام أحمد بن حنيل ٢/٨٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب التيمم باب (١) رقم الحديث (٣٣٥ ـ ٤٣٨ ـ ٣١٣٢). وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٢٥٦. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٥٩. وفي مسئد أبي عوانة ١/ ٣٠٣. (٣) انظر فتح الباري ١/ ٢٥٦.

قال القاضي: والحق ما ذكرناه أولاً، لقوله تعالى: ﴿فَائْتُوا بِسُورة مِن مثله﴾ [البقرة: ٢٣] فهو أقل ما تحداهم به، مع ما ينصر هذا القول من نظر وتحقيق يطول بسطه. وإذا كان هذا، ففي القرآن من الكلمات نحو سبع وسبعين ألف كلمة ونيف على عدد بعضهم، وعدد كلمات ﴿إِنَا أَعْطَيْنَاكُ الْكُوثُر﴾ عشر كلمات، فيتجزأ القرآن على نسبة ﴿إنا أَعْطَيْنَاكُ الْكُوثُر﴾ أزيد من سبعة آلاف جزء، فكل واحد منها معجز في نفسه، ثم إعجازه \_ كما تقدم \_ بوجهين. طريق بلاغته، وطريق نظمه، فصار في كل جزء من هذا العدد معجزتان فتضاعف العدد من هذا الوجه، ثم فيه وجوه إعجاز أخر، من الإخبار بعلوم الغيب، فقد يكون في السورة الواحدة من هذه التجزئة الإخبار عن أشياء من الغيب، كل خبر منها بنفسه معجز، فتضاعف العدد كرة أخرى. ثم وجوه الإعجاز الأخر التي ذكرناها توجب بنفسه معجز، فتضاعفت العدد كرة أخرى. ثم وجوه الإعجاز الأخر التي ذكرناها توجب بلهنيف ، هذا في حق القرآن، فلا يكاد يأخذ العدد معجزاته، ولا يحوي الحصر براهينه (١)، انتهى.

ومن ذلك انشقاق القمر وتسليم الحجر، وحنين الجدع، ونبع الماء من بين أصابعه ﷺ، ولم يثبت لواحد من الأنبياء مثل ذلك، كما ذكره ابن عبد السلام وغيره، وتقدم ما فيه من المباحث.

ومنها: أنه خاتم الأنبياء والمرسلين، قال ﷺ: «مثلي ومثل الأنبياء قبلي كمثل رجل بنى بيتاً فأحسنه إلا موضع لبنة من زاوية من زواياه فجعل الناس يطوفون به ويعجبون له ويقولون: هلا وضعت هذه اللبنة، فأنا تلك اللبنة وأنا خاتم النبيين (٢). رواه البخاري ومسلم.

ومنها: أن شرعة مؤبد إلى يوم الدين، وناسخ لجميع شرائع النبيين، وأنه أكثر الأنبياء تابعاً كما قال ﷺ: «فأرجو أن أكون أكثرهم تابعاً يوم القيامة»(٣). رواه الشيخان من حديث أبي هريرة.

<sup>(1)</sup> انظر الشفا للقاضى عياض ١/ ٢٥٨.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب المناقب باب (١٨) رقم الحديث (٣٥٣٤ ـ ٣٥٣٥). وفي صحيح مسلم كتاب الفضائل باب (٧) رقم الحديث (٢٣) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣٦١. وفي دلائل النبوة للبيهقي ١/ ٣٦٥ ـ ٣٦٦. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٩/ ٥.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في كتاب فضائل القرآن باب (١) رقم الحديث (٤٩٨١ ـ ٤٩٨١). وفي صحيح مسلم كتاب الايمان رقم الحديث (٢٣٩) وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ١٥٢ و ٢/ ٣٤١ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٩/٤ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٩/١٠. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٦٤٧٥) وفي الدر المنثور للسيوطي ١/ ٣٥٠. وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ١/ ٢٣٣. وفي البداية والنهاية ٢/ ٢٧ وفي كنز العمال (٣١٩١٢ ـ ٣١٩١٢).

ومنها أنه لو أدركه الأنبياء لوجب عليهم اتباعه، كما سيأتي تقريره إن شاء الله تعالى.

ومنها أنه أرسل إلى الجن اتفاقاً، والدليل على ذلك قبل الإجماع: الكتاب والسنة، قال تعالى: ﴿ليكون للعالمين نذيراً﴾ [الفرقان: ١]، وقد أجمع المفسرون على دخول الجن في هذه الآية، وهو مدلول لفظها، فلا يخرج عنه إلا بدليل. وإن قيل إن الملائكة خارجون من ذلك فلا يضر، لأن العام المخصوص حجة عند جمهور العلماء والأصوليين، ولو بطل الاستدلال بالعمومات المخصوصة لبطل الاستدلال بأكثر الأدلة. وقال تعالى في الأحقاف: ﴿أجيبوا داعي الله﴾ [الأحقاف: ٢١]، فأمر بعضهم بعضاً بإجابته دليل على أنه داع لهم، وهو معنى بعثته إليهم، إلى غير ذلك من الآيات.

وأما السنة، ففي صحيح مسلم من حديث أبي هريرة: أن رسول الله قال: «فضلت على الأنبياء بست» فذكر منها «وأرسلت إلى الخلق كافة»(١) فإنه يشمل الإنس والجن، وحمله على الإنس خاصة تخصيص بغير دليل فلا يجوز. والكلام فيه كالكلام في آية الفرقان [١].

فإن قلت: إن قوله: ﴿قُلْ يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعاً﴾ [الأعراف: ١٥٨] ﴿وَمَا أَرْسُلْنَاكُ إِلَّا كَافَةً لَلْنَاسُ﴾ [سبأ: ٢٨] ظاهر في اختصاص رسالته عليه الإنس، واحتمال غير ذلك عدول عن الظاهر.

فالجواب: إن هذا إنما يتمشى على مذهب الدقاق القائل بأن مفهوم اللقب حجة، و«الناس» من قبيل اللقب، فإن المسألة المترجمة في الأصول «بمفهوم اللقب» لا تختص باللقب بل الأعلام كلها وأسماء الأجناس كلها كذلك ما لم تكن صفة. و«الناس» اسم جنس غير صفة فلا مفهوم له. فهذه الآية ليس فيها أصلاً ما يفهم منه أنه ليس رسولاً إلى غيرهم إلا على مذهب الدقاق، بل ولا يتم على مذهب التمسك بهذا المفهوم أيضاً لأن الدقاق إنما يقول به حيث لم يظهر غرض آخر سواه في تخصيص ذلك الإسم، وحيث ظهر غرض لا يقول بالمفهوم، بل يحمل التخصيص على ذلك الغرض، والغرض في الآية التعميم في جميع الناس، وعدم اختصاص الرسالة بعضهم، فلا يلزم نفي الرسالة عن غيرهم، لا على مذهب الدقاق ولا على مذهب غيره، وإنما خاطب الناس لأنهم اللين

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي في كتاب السير باب (٥) رقم الحديث (١٥٥٣). وفي صحيح مسلم كتاب المساجد رقم الحديث (٥) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٤١٢. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٥/ ٤٧٢. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٨/ ٢٦٩. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٤٣٢. وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٧٤٨) وفي شرح السنة للبغوي ١٩٨/١٣ وفي فتح الباري ١/ ٥٧٥. وفي كنز العمال (٣١٩٣٢).

تغلب رؤيتهم والخطاب معهم، فمقصود الآية خطاب الناس، والتعميم فيهم لا النفي عن غيرهم، وهذا إذا قلنا إن لفظ الناس لا يشمل الجن، فإن قلنا إنه يشملهم فواضح.

والخلاف فيه مبني على الخلاف في اشتقاق «الناس»، هل هو من النوس، وهو الحركة، أو من الإنس ضد الوحشة؟ فإذا قلنا بالأول أطلق على الفريقين، ولكن استعماله في الإنس أغلب، فحيث أطلق فالمراد به ولد آدم، وإذا قلنا بالثاني فلا، لأنا لا نبصر المجن ولا نأنس بهم، فدخول المجن في الآية إما ممتنع وإما قليل فلا يحمل عليه، وبهذا يتبين ضعف الاستدلال بها، لكنها لا تدل على خلافه.

وأما قول الضحاك ومن تبعه: أن الرسل إلى الجن منهم، لقوله تعالى: ﴿يا معشر المجن والإنس ألم يأتكم رسل منكم﴾ [الأنعام: ١٣] فهو ظاهر الآية، لكن لم يقل الضحاك ولا أحد غيره باستمرار ذلك في هذه الملة. وإنما محل الخلاف في ذلك في الملل المتقدمة خاصة، وأما في هذه الملة فنبينا محمد، على هو المرسل إليهم وإلى غيرهم، ولم ينقل أحد عن الضحاك أن رسل الجن منهم مطلقاً، ولا ينبغي أن ينسب إليه ما يخالف الإجماع، على أن الأكثرين قالوا: لم تكن الرسل إلا من الإنس، ولم يكن من الجن قط رسول، لكن لما جمعوا مع الجن في الخطاب صح ذلك. ونظيره: ﴿يخرج منهما اللؤلؤ والمرجان﴾ وألرحمن: ٢٢] وهما يخرجان من الملح دون العذب، وقيل الرسل من الجن رسل الرسل من بني آدم إليهم لا رسل الله، لقوله تعالى: ﴿ولوا إلى قومهم منذرين﴾ [الأحقاف: ٢٩]، قاله بعض العلماء.

ومنها أنه أرسل الملائكة في أحد القولين، ورجحه السبكي. قال تعالى: ﴿تبارك الله تزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا﴾ [الفرقان: ١] ولا نزاع أن المراد بالعبد ها هنا محمد على، والعالم هو ما سوى الله تعالى، فيتناول جميع المكلفين من الجن والإنس والملائكة، وبطل بذلك قول من قال: إنه كان رسولاً إلى البعض دون البعض، لأن لفظ «العالمين» يتناول جميع المخلوقات، فتدل الآية على أنه رسول إلى جميع الخلق.

ولو قيل لمدعي «خروج الملائكة من هذا العموم» أقم الدليل عليه ربما عجز عنه، فإنه يحتمل أن يكون من الملائكة من أنذره به إما ليلة الإسراء وإما غيرها. لكن لا يلزم من الإنذار والرسالة إليهم في شيء خاص أن يكون بالشريعة كلها.

وإذا قلنا إن الملائكة هم مؤمنو الجن السماوية، فإذا ركب هذا مع القول بعموم الرسالة للجن الذي قام الإجماع عليه، لزم عموم الرسالة لهم، لكن القول بأن الملائكة من الجن قول شاذ.

والجمهور: على أن «العالمين» في أية الفرقان عام مخصوص بالجن والإنس كما فسر بهما حديث «وأرسلت إلى الخلق كافة» المروي في مسلم. وصرح الحليمي والبيهقي ـ في الباب الرابع من شعب الإيمان ـ بأنه على لم يرسل إلى الملائكة، وفي الباب الخامس عشر بانفكاكهم من شرعه. وفي تفسير الإمام فخر الدين الرازي، والبرهان النسفي: حكاية الإجماع في تفسير آية الفرقان على أنه لم يكن رسولاً إليهم، كما حكاه العلامة الجلال المحلي (١) والله أعلم.

وعبارة النسفي: ثم إنهم قالوا هذه الآية تدل على أحكام: أولها: أن قوله: ﴿لَيْكُونَ لَلْعَالَمِينَ نَذْيُراً﴾ [الفرقان: ١] يتناول جميع المكلفين من الجن والإنس الملائكة. لكنا أجمعنا على أنه ﷺ لم يكن رسولاً إلى الملائكة، بل يكون رسولاً إلى الجن والإنس جميعاً. وهو عبارة الإمام فخر الدين أيضاً.

وقد تعقب الجلال المحلي العلامة كمال الدين بن أبي شريف فقال: اعلم أن البيهقي نقل ذلك عن الحليمي، فإنه قال: هذا معنى كلام الحليمي، وفي قوله هذا إشعار التبري من عهدته، وبتقدير أن لا إشعار فيه فلم يصرح بأنه مرضي عنده. وأما الحليمي فإنه وإن كان من أهل السنة فقد وافق المعتزلة في تفضيل الملائكة على الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، وما نقله عنه موافق لقوله بأفضلية الملائكة، فلعله بناه عليه.

وأما ما ذكره من حكاية الرازي والنسفي الإجماع على أنه الله لم يكن مرسلاً إليهم، فقد وقع في نسخ من تفسير الرازي «لكنا بينًا» بدل «أجمعنا»، على أن قوله: «أجمعنا» ليس صريحاً في إجماع الأمة، لأن مثل هذه العبارة تستعمل لإجماع الخصمين المتناظرين، بل لو صرح به لمنع، فقد قال الإمام السبكي في قوله: ﴿ليكون للعالمين نليراً﴾ قال المفسرون كلهم في تفسيرها للجن والإنس، وقال بعضهم وللملائكة، انتهى.

وبالجملة: فالاعتماد على تفسير الرازي والنسفي في حكاية إجماع انفردا بحكايته أمر لا ينتهض حجة على طريقة علماء النقل، لأن مدارك نقل الإجماع من كلام الأثمة وحفاظ الأمة كابن المنذر وابن عبد البر، ومن فوقهما في الاطلاع كالأثمة أصحاب المذاهب المتبوعة ومن يلحق بهم في سعة دائرة الاطلاع والحفظ والإتقان لها من الشهرة عند علماء النقل ما يغنى عن بسط الكلام فيها.

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن أحمد بن محمد بن إبراهيم المحلي الشافعي، جلال الدين (۷۹۱ ـ ۸٦٤ هـ). أصولي، مفسر، توفي بالقاهرة، الأعلام ٣٣٣/، شلرات الذهب ٧/ ٣٠٣. الضوء اللامع ٧/ ٣٩ وقم الترجمة (۸۲).

واللائق بهذه المسألة التوقف عن الخوض فيها على وجه يتضمن دعوى القطع في شيء من الجانبين، انتهى.

ومنها: أنه أرسل رحمة للعالمين، كما قال تعالى: ﴿وما أرسلناك إلا ر- مة للعالمين﴾ [الأنبياء: ٢٠٧] قال السمرقندي: يعني للجن والإنس، وقيل لجيمع الحاق، رحمة للمؤمن بالهداية ورحمة للمنافق بالأمان من القتل. وقال ابن عباس رحمة للبو والفاجر، لأن كل نبي إذا كلب أهلك الله من كذبه، ومحمد ﷺ أخر من كذبه إلى الموت أو القيامة. وأما من صدقه فله الرحمة في الدنيا والآخرة، فلاته ﷺ \_ كما روي \_ رحمة تعم المؤمن والكافر كما قال تعالى: ﴿وما كان الله ليعلبهم وأنت فيهم﴾ [الأنفال: ٣٣] وقال ﷺ: ﴿إنما أنا رحمة مهداة والدارمي والبيهقي من حديث أبي هريرة، وسيأتي في المقصد السادس مزيد لذلك إن شاء الله تعالى. والله الموفق.

● ومنها: أن الله تعالى خاطب جميع الأنبياء بأسمائهم في القرآن، فقال: يا آدم، يا نوح، يا إبراهيم، يا داود، يا زكريا، يا يحيى، يا عيسى، ولم يُخاطب هو فيه إلا بديا أيها الرسول، «يا أيها النبى» «يا أيها المزمل» «يا أيها المنشر».

● ومنها أنه حرم على الأمة نداءه باسمه، قال تعالى: ﴿لا تجعلوا دهاء الرسول بينكم كدهاء بعضكم بعضاً﴾ [النور: ٦٣] أي لا تجعلوا نداءه وتسميته كنداء بعضكم بعضاً باسمه، ورفع الصوت به، والنداء وراء الحجرات، ولكن قولوا: يا رسول الله، يا نبي الله، مع التوقير والتواضع وخفض الصوت، وقيل: لا تقيسوا دعاءه إياكم على دعاء بعضاً في جواز الإعراض والمساهلة في الإجابة.

● ومنها: أنه يحرم الجهر له بالقول، قال الله تعالى: ﴿يا أَيها اللَّهِن آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي، ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض أن تحبط أحمالكم وأنتم لا تشعرون﴾ [الحجرات: ٢]. قال ابن عباس: لما نزل قوله تعالى: ﴿لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي﴾ [الحجرات: ٢] كان أبو بكر لا يكلم النبي ﷺ إلا كأخي السرار(١) وروي أنه ﷺ ما كان يسمع كلام عمر حتى يستفهمه مما يخفض صوته(٢).

وكان ثابت بن قيس في أذنه وقر، وكان جهورياً، فلما نزلت تخلف عن رسول الله فتفقده ودعاه، فقال: يا رسول الله لقد أنزلت عليك هذه الآية، وإنى رجل جهير

<sup>(</sup>١) قال ابن كثير أخرجه الحافظ والبزار عن أبي بكر وفيه حصين بن عمر هذا وإن كان ضعيفاً لكن رويناه من حديث عبد الرحمٰن بن عوف وأبي هريرة بنحو ذلك والله أعلم. تفسير ابن كثير ٢٠٦/٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب التفسير بابُ (١) رقم الحديث (٤٨٤٥).

الصوت فأخاف أن يكون عملي قد حبط، فقال هله الست هناك، إنك تعيش بخير وتموت بخير، وإنك من أهل الجنة النس: فكنا ننظر إلى رجل من أهل الجنة يمشي بين أيدينا، فلما كان يوم اليمامة في حرب مسيلمة رأى ثابت من المسلمين بعض الانكشاف وانهزمت طائفة منهم، فقاتل حتى قتل.

• ومنها أنه يحرم نداؤه من وراء الحجرات قال الله تعالى: ﴿إِن اللَّين ينادونك من وراء الحجرات أكثرهم لا يعقلون﴾ [الحجرات: ٤]، إذ العقل يقتضي حسن الأدب ومراعاة الحشمة ﴿ولو أنهم صبروا حتى تخرج إليهم لكان خيراً لهم﴾ [الحجرات: ٥] أي لكان الصبر خيراً لهم من الاستعجال لما فيه من حفظ الأدب وتعظيم الرسول الموجبين للثناء والثواب.

● ومنها أنه حبيب الله، وجمع له بين المحبة والخلة، وسيأتي تحقيق ذلك وما فيه من المباحث في آخر المقصد السابع، إن شاء الله تعالى.

♦ ومنها أنه تعالى أقسم على رسالته وبحياته وببلده وعصره، كما سيأتي ذلك في المقصد السادس، إن شاء الله تعالى.

ومنها أنه كلم بجميع أصناف الوحي، كما نقل عن ابن عبد السلام وسبق تحقيقه
 في المبعث من المقصد الأول.

• ومنها أن إسرافيل هبط عليه، ولم يهبط على نبي قبله، أخرجه الطبراني من حديث ابن عمر: سمعت رسول الله على يقول: «لقد هبط علي ملك من السماء ما هبط على نبي قبلي، ولا يهبط على أحد بعدي، وهو إسرافيل، فقال: أنا رسول ربك إليك أمرني أن أخبرك إن شئت نبياً هبئاً؛ وإن شئت نبياً ملكاً، فنظرت إلى جبريل فأوماً إلى أن تواضع، فلو أنى قلت نبياً ملكاً، لسارت الجبال معى ذهباً (٢٠).

• ومنها أنه سيد ولد آدم، رواه مسلم من حديث أبي هريرة بلفظ: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة» وعند الترمذي من حديث أبي سعيد الخدري «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر» (").

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب (١) رقم الحديث (٤٨٤٦) وفي المسند للحميدي رقم الحديث (٦٤٩) وفي المعجم الكبير للطبراني ٢/ ٢١. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٤٠٤. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٢/ ٢٣٣. وفي مجمع الزوائد للهيئمي ٩/ ٣٢٣. وفي كنز العمال (٣٦٣٢١).

 <sup>(</sup>۲) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ١٢/ ٣٤٨. وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٩/٩١. وفي حلية الأولياء
 لأبي نعيم ٣/ ٢٥٦. وفي كنز العمال (٣٢٠٢٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي في كتاب تفسير القرآن باب (١٨) رقم الحديث (٣١٤٨ ـ ٣١٤٩). وفي صحيح =

وإنما قال ذلك إخباراً عما أكرمه الله تعالى به من الفضل والسؤدد، وتحدثا بنعمة الله عنده، وإعلاماً لأمته ليكون إيمانهم به على حسبه وموجبه، ولهذا أتبعه مقوله: "ولا فخر، أي إن هذه الفضيلة التي نلتها كرامة من الله، لم أنلها من قبل نفسر لا بلغه القوتي، فليس لي أن أفتخر بها.

● ومنها أنه غفر له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، قال الله تعالى: ﴿ليغهٰ فَكُ اللهُ مَا تَقْدَم من ذنبك وما تأخر﴾ [الفتح: ٢].

قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام: من خصائصه 義 أنه أخبره الله تعالى بالمغفرة ولم ينقل أنه أخبر أحداً من الأنبياء بمثل ذلك، ويدل له قولهم في الموقف: قنفسي نفسي». وقال ابن كثير في تفسير هذه الآية \_ يعني آية الفتح \_ لم يشاركه فيها غيره. وقد أخرج أبو يعلى والطبراني والبيهقي عن ابن عباس قال: إن الله فضل محمداً 建 على أهل السماء وعلى الأنبياء، قالوا: فما فضله على أهل السماء، قال: إن الله تعالى قال لأهل السماء: ﴿ومن يقل منهم إني إله من دونه فذلك نجزيه جهنم﴾ [الأنبياء: ٢٩] وقال المحمد من ذنبك وما تأخر فقد لمحمد في: ﴿إنا فتحنا لك فتحاً مبيناً ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر فقد كتب له براءة، قالوا: فما فضله على الأنبياء؟ قال: إن الله تعالى قال: ﴿وما أرسلنا من رسول إلا بلسان قومه [إبراهيم: ٤] وقال لمحمد: ﴿وما أرسلناك إلا كافة للناس المنه الى الإنس والمجن.

• ومنها أنه أكرم الخلق على الله، فهو أفضل من كل المرسلين، وجميع الملائكة المقربين، وسيأتي الجواب عن قوله ﷺ في حديث ابن عباس، عند مسلم: «ما ينبغي لعبد أن يقول أنا خير من يونس بن متى (١) ونحو ذلك في المقصد السادس إن شاء الله تعالى.

مسلم كتاب الفضائل رقم الحديث (٣) وفي المسند للإمام أحمد بن حنيل ١/ ٢٨١ و ٣/٢. وفي الشفا للقاضي عياض ١/ ٢٠٤. وفي شرح السنة للبغوي ٢/ ٤٠١. وفي اتحاف السادة المتقين ٩/ ٢٢٥ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٧٤١ ـ ٥٧٦١). وفي تفسير القرطبي ٣/ ٢٦٢. وفي البداية الترغيب والترهيب للمنلري ٤/ ٤٤٢ وفي كنز العمال (٣١٨٨١ ـ ٣٢٠٣٣ ـ ٣٩٠٥٢). وفي البداية والنهاية ١/ ٢٠٠ و ٢/ ٢٤٠).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب (٤) رقم الحديث (٤٦٣٠ ــ ٤٦٣١) وفي صحيح مسلم كتاب الفضائل رقم الحديث (١٦٦٩ ــ ٤٦٣١) رقم الحديث (١٦٦٩ ــ ٤٦٢٩). وفي المسئد للإمام أحمد بن حنبل ٢٠٥٠٤. وفي دلائل النبوة للبيهقي ٥/٤٩٤ وفي الشفا للقاضي عياض ٢٠٢١). وفي شرح السنة للبغوي ٢٠٥١٣ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٥٧١٠). وفي مشكل الآثار للطحاوى ٤٧١/١٤.

- ومنها إسلام قرينه. رواه مسلم من حديث ابن مسعود، والبزار من حديث ابن
   عباس.
- ومنها أنه لا يجوز عليه الخطأ، كما ذكره ابن أبي هريرة والماوردي: وقال قوم:
   ولا النسيان، حكاه النووي في شرح مسلم.
- ومنها أن الميت يسأل عنه 囊 في قبره، فعن عائشة أن رسول الله 動 قال: قوأما فتنة القبر فبي يفتنون وعني يسألون، فإذا كان الرجل أجلس، فيقال له ما هذا الرجل الذي كان فيكم؟ فيقول: محمد رسول الله (١٠). الحديث رواه أحمد والبيهقي.
- ومنها أنه حرم نكاح أزواجه من بعده، قال الله تعالى: ﴿وأزواجه أمهاتهم﴾ [الأحزاب: ٦] أي هن في الحرمة كالأمهات، حرم نكاحهن عليهم بعده تكرمة له وخصوصية، ولأنهن أزواج له في الآخرة، وهذا في غير المخيرات، فمن اختارت منهن الدنيا ففي حلها للأزواج طريقان: أحدهما طرد الخلاف، والثاني: القطع بالحل واختاره الإمام(٢) والغزالي.

وأزواجه اللاتي توفي عنهن محرمات على غيره أبداً، وفي جواز النظر إليهن وجهان: أشهرهما المنع، ويثبت لهن حكم الأمومة في احترامهن وطاعتهن وتحريم نكاحهن، لا في جواز الخلوة بهن والنفقة عليهن والميراث. ولا يتعدى ذلك إلى غيرهن فلا يقال بناتهن أخوات للمؤمنين على الأصح. وقيل: إنما حرمن لأنه على حي في قبره، ولذا حكى الماوردي أنه لا يجب عليهن عدة الوفاة. وفي التي فارقها في الحياة كالمستعيدة - والتي رأى بكشحها بياضاً - أوجه: أحدها، يحرمن أيضاً، وهو الذي نص عليه الشافعي وصححه في الروضة، لعموم الآية، وليس المراد بمن بعده بعدية الموت عليه بل بعدية النكاح. وقيل: لا. والثالث: وصححه إمام الحرمين والرافعي في الصغير: بل بعدية النكاح. وقيل: لا. والثالث: وصححه إمام الحرمين والرافعي في الصغير: تحريم المدخول بها فقط، لما روي أن الأشعث بن قيس نكح المستعيدة في زمن عمر، فهم عمر برجمه فأخبر أنها لم تكن مدخولاً بها فكف. وفي أمة فارقها بعد وطئها أوجه فهم عمر برجمه فأخبر أنها لم تكن مدخولاً بها فكف. وفي أمة فارقها بعد وطئها أوجه ثالثها: تحرم إن فارقها بالموت - كمارية - ولا تحرم إن باعها في الحياة. انتهى.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسئد ٦/١٣٩. وفي الدر المتثور للسيوطي ٨٣/٤ وفي اتحاف السادة المتقين ١١٨/١٠ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٤/٣٦٤.

<sup>(</sup>٢) هو عبد الملك بن عبد الله بن يوسف بن محمد الجويني. أبو المعالي ركن الدين الملقب بإمام المحرمين. (١٩٤ ـ ٤٧٨ هـ). فقيه، أصولي، متكلم، مفسر، أديب. توفي بالمحفة من قرئ نيسابور. الأعلام ١٦٠/٤. وفيات الأعيان ١/ ٢٨٧. شذرات اللهب ٣/ ٣٥٨ طبقات الشافعية ٢/٤٩. مفتاح السعادة ٤٤٢/١٤. كشف الظنون (٦٨ ـ ٧٠ ـ ٢٤٢).

- ومنها ما عده ابن عبد السلام أنه يجوز أن يقسم على الله به وليس ذلك لغيره، قال ابن عبد السلام: وهذا ينبغي أن يكون مقصوراً على النبي على الله سيد ولد آدم، وأن لا يقسم على الله بغيره من الأنبياء والملائكة والأولياء لأنهم ليسوا في درجته، وأن يكون هذا مما خص به لعلو درجته ومرتبته (۱)، انتهى.
- ومنها أنه يحرم رؤية أشخاص أزواجه في الأزر، وكذا يحرم كشف وجوههن وأكفهن لشهادة أو غيرها، كما صرحه به القاضي عياض، وعبارته: فرض الحجاب مما اختصصن به، فهو فرض عليهن بلا خلاف في الوجه والكفين، فلا يجوز كشف ذلك في شهادة ولا غيرها، ولا إظهار شخوصهن وإن كن مستقرات، إلا ما دعت إليه ضرورة من براز، ثم استدل بما في الموطأ، أن حفصة لما توفي عمر رضي الله عنه سترها النساء عن أن يرى شخصها، وأن زينب بنت جحش جعلت لها القبة فوق نعشها لتستر شخصها.

قال الحافظ ابن حجر: وليس فيما ذكره دليل على ما ادعاه من فرض ذلك عليهن، فقد كن بعد النبي على يحججن ويطفن، وكان الصحابة ومن بعدهم يسمعون منهن الحديث وهن مستترات الأبدان لا الأشخاص. انتهى.

وأما حكم نظر غير أزواجه ففي الروضة وأصلها عن الأكثرين: جواز النظر إلى وجه حرة كبيرة أجنبية وكفيها إذا لم يخف فتنة، مع الكراهة، وقوة كلام الشيخين: الرافعي والنووي تقتضي رجحانه، وصوبه في «المهمات» لتصريح الرافعي في الشرح بأن الأكثرين عليه، لكن نقل ابن العراقي أن شيخه البلقيني قال: الترجيح بقوة المدرك، والفتوى على ما في المنهاج، وقد جزم به في «التدريب»، وقوة كلام الشرح الصغير تقتضي رجحانه، وعلله باتفاق المسلمين على سنع النساء من الخروج سافرات. ونقلا في «الروضة» و «أصلها» هذا الاتفاق وأقراه.

وعورض: بنقل القاضي عياض عن العلماء مطلقاً: أنه لا يجب على المرأة ستر وجهها في الطريق، وإنما هو سنة، وعلى الرجال غض البصر، وحكاه عنه النووي في

<sup>(</sup>۱) روي عن عثمان بن حنيف: أن رجلاً ضرير البصر أتى النبي الله فقال أدع الله أن يعافيني، قال إن شئت دعوت وإن شئت صبرت، فهو خير لك، قال: فادعه. قال: فأمره أن يتوضأ فيحسن وضوءه ويدعو بهذا المدعاء. اللهم إني أسألك وأتوجه إليك بنيك محمد نبي الرحمة إني توجهت بك إلى ربي في حاجتي هذه لتقضى لي اللهم فشفعه فيّ. انظر الترمذي (٣٥٧٨). وابن ماجه (١٣٨٥). والمسند للإمام أحمد بن حنبل ١٣٨٤ والمستدرك للحاكم ١٣١٣. ومشكاة المصابيح للتريزي (٢٦٨١) وكنز العمال (٣٦٤٠).

شرح مسلم وأقره. قاله الشيخ نجم الدين ابن قاضي عجلون في تصحيح المنهاج والله أعلم. وكان النكاح في حقه على عبادة مطلقاً، كما قاله السبكي، وهو في حق غيره ليس بعبادة عندنا، بل من المباحات، والعبادة عارضة له.

- ومنها أن أولاد بناته ينسبون إليه، قال ﷺ في الحسن: (إن ابني هذا سيد) رواه
   أبو يعلى.
- ومنها أن كل نسب وسبب منقطع يوم القيامة إلا سببه ونسبه. قال ﷺ: «كل سبب ونسب ينقطع يوم القيامة إلا سببي ونسبي، (١٠). والنسب بالولادة والسبب بالزواج. قيل: إن أمته ينتفعون بالنسبة إليه يوم القيامة بخلاف أمة غيره.
- ومنها: أنه لا يتزوج على بناته. فعن المسور بن مخرمة أنه سمع رسول الله على على المنبر يقول: (إن بني هاشم بن المغيرة استأذنوني في أن ينكحوا ابنتهم على بن أبي طالب، فلا آذن لهم، ثم لا آذن لهم ثم لا آذن لهم، إلا أن يحب ابن أبي طالب أن طلق ابنتي وينكح ابنتهم، فإنما ابنتي بضعة مني يريبني ما رابها، ويؤذيني ما آذاها (٢) أخرجه الشيخان، وصححه الترمدي.

وعنه (أن علي بن أبي طالب خطب بنت أبي جهل، وعنده فاطمة بنت النبي ﷺ، فلما سمعت بذلك فاطمة أتت النبي ﷺ فقالت: إن قومك يتحدثون أنك لا تغضب لبناتك، وهذا علي ناكح ابنة أبي جهل. قال المسور: فقال النبي ﷺ فمسعته حين تشهد قال: «أما بعد فإني انكحت أبا العاصي بن الربيع، فحدثني فصدقني، وإن فاطمة بنت محمد بضيعة مني، وإنما أكره أن يفتنوها، وإنه والله لا تجتمع بنت رسول الله وبنت عدو الله عند رجل واحدأبداً، قال: فترك على الخطبة) أخرجه الشيخان.

<sup>(</sup>۱) ذكره الطبراني في المعجم الكبير ٣/ ٣٦. وفي المستدرك للحاكم ٣/ ١٤٢. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ١٠٤. وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٢/ ٣٤. وفي الدر المنثور للسيوطي ٥/ ١٥ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٤/ ٢٧١ وفي تفسير القرطبي ٤/ ١٠٤ وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ٢/ ١٨٢. وفي تفسير ابن كثير ٥/ ٤٨٩ وفي البداية والنهاية ٧/ ٨٣ وفي كنز العمال (٢١٩١٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب النكاح باب (١١٠) رقم الحديث (٣٢٠) وفي سنن أبي داود كتاب النكاح باب (١٢) رقم الحديث (٢٠٠) وفي الترمذي كتاب المناقب باب (٢٠) رقم الحديث (٢٠٠) وفي الترمذي كتاب المناقب باب (٢٠) رقم الحديث (٣٨٦٧) وفي سنن ابن ماجه كتاب النكاح باب (٥٠) رقم الحديث (١٩٩٨) وفي المسند للإمام أحمد بن حبل ٢٨٨٤، وفي السنن الكبرى للبيهتي ٢٨/٤٠ وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٧/ ٣٢٥. وفي شرح السنة للبغوي ١٥٩/١٥ وفي كنز العمال (٣٤١٣).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه في كتاب النكاح باب (٥٦) رقم الحديث (١٩٩٩) وفي صحيح مسلم كتاب=

واسم بنت أبي جهل هذه: جويرية، أسلمت وبايعت، وتزوجها عتاب بن أسيد، ثم أبان بن سعيد بن العاصي. قال أبو داود: حرم الله تعالى على على أن ينكح على فاطمة في حياتها، بقوله عز وجل: ﴿وما آتاكم الرسول فخذوه وما نهاكم عنه فانتهوا﴾ [الحشر: ٧].

وذكر الشيخ أبو علي السنجي (١)، في شرح التلخيص: أنه يحرم التزوج على بنات النبي ﷺ، ويحتمل أن يكون ذلك خاصاً بفاطمة رضي الله عنها، وقد علل 囊 بأن ذلك يؤذيه، وإذايته ﷺ حرام بالاتفاق، وفي هذا تحريم أذى من يتأذى النبي ﷺ بتأذيه، لأن إيذاء النبي ﷺ حرام اتفاقاً، قليله وكثيره. وقد جزم ﷺ بأنه يؤذيه ما آذى فاطمة، فكل من وقع منه في حق فاطمة شيء فتأذت به فهو يؤذي النبي ﷺ بشهادة هذا الخبر الصحيح.

وقد استشكل اختصاص فاطمة بذلك، مع أن الغيرة على النبي ﷺ أقرب إلى خشية الافتتان في الدين، ومع ذلك فكان ﷺ يستكثر من الزرجات، وتوجد منهن الغيرة، ومع ذلك ما راعى ﷺ ذلك ما راعى ﷺ ذلك في حقهن، كما راعاه في حق فاطمة؟

وأجيب: بأن فاطمة كانت إذ ذاك فاقدة من تركن إليه ممن يؤنسها ويزيل وحشتها من أم أو أخت، بخلاف أمهات المؤمنين، فإن كل واحدة منهن كانت ترجع إلى من يحصل لها معه ذلك، وزيادة عليه وهو زوجهن في لما كان عنده من الملاطفة وتطييب القلوب وجبر الخواطر، بحيث إن كل واحدة منهن ترضى منه لحسن خلقه وجميل خلقه بجميع ما يصدر منه، بحيث لو وجد ما يخشى وجوده من الغيرة لزال عن قرب.

ومنها: أنه لا يجتهد في محراب صلى إليه يمنة ولا يسرة، وأفتى شيخ الإسلام أبو زرعة ابن العراقي في شخص امتنع من الصلاة إلى محراب النبي ﷺ وقال: أنا أجتهد وأصلي، بأنه إن فعل ذلك مع الاعتراف بأنه على ما كان في زمن النبي ﷺ فهو ردة، وإن ذكر تأويلاً بأن قال: ليس هو الآن على ما كان عليه في زمنه ﷺ بل غير عما كان عليه، فهذا سبب اجتهادي، لم يحكم بردته، وإن لم يكن هذا التأويل صحيحاً.

ومنها أن من رآه في المنام فقد رآه حقاً فإن الشيطان لا يتمثل به. وفي رواية

<sup>=</sup> الفضائل رقم الحديث (٩٦) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٣٢٦. وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٣٠٨.

<sup>(</sup>١) هو الحسين بن شعيب بن محمد السنجي. أبو علي. فقيه شافعي. توفي سنة (٤٢٧ هـ). الأعلام ٢/ ٢٣٩. وفيات الأعيان ١٤٥/١. كشف الظنون (٤٧٩ ـ ١٦٣٥) وفيه أنه توفي سنة (٤٣٠ هـ).

مسلم «من رآني في المنام فيسراني في اليقظة أو لكأنما رآني في اليقظة ، لا يتمثل الشيطان بي الله المنام فيسراني في اليقظة ، بدل بي الله المحافظ ابن حجر: ووقع عند الإسماعيلي: «فقد رآني في اليقظة ، بدل قوله «فسيراني» ومثله عند ابن ماجه وصححه الترمذي من حديث ابن مسعود. وفي رواية أبي قتادة ـ عند مسلم أيضاً - «من رآني فقد رأى الحق». وله أيضاً من حديث جابر «من رآني في المنام فقد رآني، فإنه لا ينبغي للشيطان أن يتمثل في صورتي» وفي رواية «من رآني في المنام فقد رآني فإنه لا ينبغي للشيطان أن يتشبه بي». وفي حديث أبي سعيد عند البخاري «فإن الشيطان لا يتكونني» (٢) أي لا يتكون كوني، فحذف المضاف ووصل المضاف إليه بالفعل.

وفي حديث أبي قتادة عند البخاري ولا يتراءى بي الآاء، بوزن يتعاطى، ومعناه: لا يستطيع أن يتمثل بي، يعني أن الله تعالى وإن أمكنه من التصور في أي صورة أراد فإنه لم يمكنه من التصور في صورة النبي . وقد ذهب إلى هذا جماعة، فقالوا في الحديث: إن محل ذلك إذا رآه الرائي على صورته التي كان عليها، ومنهم من ضيق الذرع في ذلك حتى قال: لا بد أن يراه على صورته التي قبض عليها، حتى يعتبر عدد الشعرات البيض التي لم تبلغ عشرين شعرة.

وعن حماد بن زيد قال: كان محمد \_ يعني ابن سيرين \_ إذا قص عليه رجل أنه رأى النبي على قال: صف الذي رأيته، فإن وصف له صفة لا يعرفها قال: لم تره، وسنده صحيح. وقد أخرج الحاكم من طريق عاصم بن كليب: حدثني أبي قال: قلت لابن عباس، رأيت النبي على في المنام، قال: صفه لي، قال: فلكرت الحسن بن علي فشبهته به، قال: قد رأيته، وسنده جيد.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب التعبير باب (۱۰) رقم الحديث (۲۹۹۳). وفي سنن أبي داود في كتاب الأدب باب (۸۸) رقم الحديث (۲۰۳۵) وفي صحيح مسلم كتاب الرؤيا رقم الحديث (۲۰۳۷) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ۳۰۲/۰، وفي المعجم الكبير للطبراني ۲۱/۲۹، وفي مجمع الزوائد للهيثمي ۷/۲۸۲. وفي شرح السنة للبغوي ۲۲۷/۱۲ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۲۲۲۱) وفي تاريخ بغداد للخطيب البغدادي ۲/۸۲،

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب التعبير باب (١٠) رقم الحديث (٦٩٩٧) وفي المسند للإمام أحمد بن حئيل ٣/ ٥٥ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٧/ ١٨١ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٧/ ٤٥ وفي المشمائل للترمدي (٢١٠) وفي مشكاة المصابيح للتريزي (٢١٠).

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري كتاب التعبير باب (١٠) رقم الحديث (٦٩٩٥).

<sup>(</sup>٤) انظر فتح الباري ١٢/ ٤٧٤.

وهو ضعيف لاختلاطه، وهو من رواية من سمع منه بعد الاختلاط. قال القاضي أبو بكر ابن العربي: رؤيته على غير صفته إدراك على الحقيقة، ورؤيته على غير صفته إدراك للمثال، فإن الصواب أن الأنبياء لا تغيرهم الأرض، ويكون إدراك الذات الكريمة حقيقة، وإدراك الصفات إدراك المثال.

قال: وقد شد بعض القدرية فقال: الرؤيا لا حقيقة لها أصلاً (١٠).

قال وقوله: «فسيراني» معناه فسيرى تفسير ما رأى، لأنه حق وغيب، وأما قوله «فكأنما رآني» فهو تشبيه ومعناه: أنه لو رآني في اليقظة لطابق ما رآه في المنام، فيكون الأول حقاً وحقيقة، والثاني حقاً وتمثيلاً. قال: وهذا كله إذا رآه على صورته المعروفة، فإن رآه على خلاف صفته فهي أمثال. فإن رآه مقبلاً عليه مثلاً فهو خير للرائى، وعلى العكس فبالعكس.

وقال القاضي عياض: يحتمل أن يكون المراد بقوله وفقد رآني او وفقد رأى الحق أن من رآه على صورته المعروفة في حياته كانت رؤياه حقاً، ومن رآه على غير صورته كانت رؤيا تأويل، انتهى. وتعقبه النووي فقال: هذا ضعيف، بل الصحيح أنه يراه حقيقة سواء كانت على صفته المعروفة أو غيرها، انتهى. وتعقبه شيخ الإسلام الحافظ ابن حجر فقال: لم يظهر لي من كلام القاضي عياض ما ينافي ذلك، بل ظاهر قوله أنه يراه حقيقة في الحالين، لكن في الأولى تكون الرؤيا مما لا يحتاج إلى تعبير، والثانية: مما يحتاج إلى التعبير.

وقال بعضهم؛ معناه، أن من رآه [رآه](٢) على صورته التي كان عليها. ويلزم من قول من قال: "إنه لا تكون رؤيته إلا على صورته المعلومة؛ أن من رآه على غير صفته أن تكون رؤياه من أضغاث الأحلام. ومن المعلوم أنه يرى في النوم على حالة بخلاف حالته في الدنيا من الأحوال اللائقة به، ولو تمكن الشيطان من التمثيل بشيء مما كان عليه أو ينسب إليه لعارض عموم قوله: "فإن الشيطان لا يتمثل بي، فالأولى أن ننزه رؤياه، وكذا رؤيا شيء منه، أو مما ينسب إليه عن ذلك، فإنه أبلغ في الحرمة، وأليق بالعصمة، كما عصم من الشيطان في يقظته،

فالصحيح في تأويل هذا الحديث: أن مقصوده أن رؤيته في كل حالة ليست باطلة ولا أضغاثاً، بل هي حق في نفسها، ولو رؤي على غير صورته، فتصور تلك الصورة ليس من الشيطان، بل هو من قبل الله، وهذا قول القاضي أبي بكر الطيب وغيره. ويؤيده قوله: «فقد رأى الحق» أشار إليه القرطبي.

<sup>(</sup>١) وشد بعض الصالحين فزحم أنها تقع بعيني الرأس حقيقة، وقال بعض المتكلمين: هي مدركة بعينين في القلب. فتح الباري ١٤/٥ / ٤٧٥.

<sup>&#</sup>x27;) مكذا ني فتح الباري ١٦/ ٤٧٥.

وقال ابن بطال: قوله: «فسيراني في اليقظة» يريد تصديق تلك الرؤيا في اليقظة وصحتها وخروجها على الحق، وليس المراد أنه يراه في الآخرة، لأنه سيراه يوم القيامة في اليقظة جميع أمته، من رآه في النوم ومن لم يره. وقال المازري: إن كان المحفوظ «فكأنما رآني في اليقظة» فمعناه ظاهر، وإن كان المحفوظ «فسيراني في اليقظة» احتمل أن يكون أراد أهل عصره ممن لم يهاجر إليه، فإنه إذ رآه في المنام جعل ذلك علامة على أنه يراه بعد ذلك في اليقظة، وأوحى الله بذلك إليه الله الديرة معناه: سيرى تأويل تلك الرؤيا في اليقظة وصحتها.

وأجاب القاضي عياض: باحتمال أن تكون رؤياه له في النوم على الصفة التي عرف بها، ووصف عليها، موجبة لتكرمته في الآخرة، وأن يراه رؤية خاصة من القرب منه، أو الشفاعة له، بعلو الدرجة ونحو ذلك من الخصوصيات. قال: ولا يبعد أن يعاقب الله بعض المدنبين في القيامة بمنع رؤية نبيه على مدة.

وحمله ابن أبي جمرة على محمل آخر، فذكر عن ابن عباس أو غيره، أنه رأى النبي ﷺ في النوم، فبقي بعد اليقظة متفكراً في هذا الحديث، فدخل على بعض أمهات المؤمنين \_ لعلها خالته ميمونة \_ فأخرجت له المرآة التي كانت للنبي ﷺ فنظر فيها صورة النبي ﷺ ولم ير صورة نفسه.

وقال الغزالي: ليس معنى قوله: «فقد رآني» أنه رأى جسمي وبدني وإنما المراد أنه رأى مشالاً صار ذلك المشال آلة يشأدى بها المعنى الذي في نفسي إليه، وكذلك قوله: «فسيراني في اليقظة» ليس المراد أنه يرى جسمي وبدني. قال: والآلة تارة تكون حقيقية وتارة تكون خيالية، والنفس غيز المثال المتخيل، فما رآه من الشكل ليس هو روح المصطفى ولا شخصه بل هو مثال له على التحقيق. قال: ومثل ذلك من يرى الله تعالى في المنام، فإن ذاته تعالى منزهة عن الشكل والصورة، ولكن تنتهي تعريفاته تعالى إلى العبد بواسطة مثال محسوس من نور (١) أو غيره، ويكون ذلك المثال آلة حقاً في كونه واسطة في التعريف، فيقول الرائي: رأيت الله عز وجل في المنام، لا يعني أني رأيت ذات الله تعالى، كما يقول في حق غيره.

وقال الغزالي أيضاً في بعض فتاويه: من رأى الرسول ـ يعني في المنام ـ لم ير

<sup>(</sup>۱) لا يتوهم من هذا الكلام بأن الإله نور (بمعنى الضوء) لأن الله لا يشبه الأشياء: وأما معنى قوله تعالى ﴿الله نور السموات والأرض﴾ [النور: ٣٥] أي هادي أهل السموات والأرض لنور الايمان فالله تعالى ليس نوراً بمعنى الضوء، بل هو الذي خلق النور قال تعالى: ﴿وجعل الظلمات والنور﴾ [الانعام: ١]. أي خلق الظلمات والنور فكيف يمكن أن يكون نوراً كخلقه.

حقيقة شخصه المودع روضة المدينة، وإنما رأى مثاله لا شخصه، ثم قال: وذلك المثال مثال روحه المقدسة عن الصورة والشكل.

وقال الطيبي: المعنى من رآني في المنام بأي صفة كنت فليبشر وليعلم أنه قد رآني الرؤيا المحق، أي رؤية الحق لا الباطل، وكذا قوله: «فقد رآني» فالشرط والجزاء إذا اتحدا دل على الغاية في الكمال، أي فقد رآني رؤيا ليس بعدها شيء.

والحاصل من الأجوبة:

أنه على التشبيه والتمثيل ويدل عليه قوله (فكأنما رآني في اليقظة».

ثانيها: معناه، سيرى في اليقظة تأويلها بطريق الحقيقة.

ثالثها: أنه خاص بأهل عصره ممن آمن به قبل أن يراه.

رابعها: المراد أنه يراه في المرآة التي كانت له إن أمكنه ذلك، قال شيخ مشايخنا الحافظ ابن حجر: وهذا من أبعد المحامل.

خامسها: أنه يراه يوم القيامة بمزيد خصوصية، لا مطلق من رآه حينتل ممن لم يره في المنام.

والصواب كما قدمناه في رؤيته التعميم، على أي حالة رآه الرائي بشرط أن يكون على صورته الحقيقية في وقت ما، سواء كان في شبابه أو رجوليته أو كهوليته، أو آخر عمره، وقد يكون لما خالف ذلك تعبير يتعلق بالرائي، كما قال بعض علماء التعبير: إن من رآه شيخاً فهو غاية سلم، ومن رآه شاباً فهو غاية حرب.

وقال أبو سعيد أحمد بن محمد بن نصر: من رأى نبياً على حاله وهيئته فلالك دليل على صلاح الرائي وكمال جاهه وظفره بمن عاداه، ومن رآه متغير الحال عابساً مثلاً فلالك دال على سوء حال الرائي.

وقال العارف ابن أبي جمرة: من رآه في صورة حسنة فلاك حسن في دين الرائي، وإن كان في جارحة من جوارحه شين أو نقص فلالك خلل في الرائي من جهة الدين. قال: وهذا هو الحق. وقد جرب ذلك فوجد على هذا الأسلوب، وبه تحصل الفائدة الكبرى في رؤياه حتى يتبين للرائي هل عنده خلل أو لا؟ لأنه في نوراني مثل المرآة الصقيلة، ما كان في الناظر إليها من حسن أو غيره تصور فيها، وفي ذاتها على أحسن حال لا نقص فيها، كذلك يقال في كلامه في النوم: أنه يعرض على سنته، فما وافقها فهو حق، وما خالفها فالخلل في سمع الرائي، فرؤيا اللات الكريمة حق، والخلل إنما هو في سمع الرائي، فرؤيا اللات الكريمة حق،

وقال بعضهم: ليست رؤيته إلى رؤيا عين، إنما يرى بالبصائر، وذلك لا يستدعي حصر المرثي بل يرى من المشرق إلى المغرب ومن الأرض إلى العرش، كما ترى الصورة في المرآة المحاذية لها، وليست الصورة منتقلة إلى جرم المرآة، وعين الناظر مقابلة جميع الكائنات كالمرآة.

واختلاف رؤيته ﷺ بأن يراه بعضهم شيخاً وآخر شاباً، وآخر ضاحكاً وآخر باكياً، يرجع إلى حال الرائين، كاختلاف الصورة الواحدة في مرائي مختلفة الأشكال والمقادير، ففي الكبيرة يرى وجهه كبيراً، وفي الصغيرة صغيراً، وفي المعوجة معوجاً، وفي الطويلة طويلاً، إلى غير ذلك، فالاختلاف راجع إلى اختلاف أشكال المرائي، لا إلى وجه الرائي. كذلك الراؤون له ﷺ أحوالهم بالنسبة إليه مختلفة، فمن رآه متبسماً إليه دل على أن الرائي متمسك بسنته، والله أعلم.

وقد أجاب الشيخ بدر الدين الزركشي عن سؤال جماعة له ﷺ في أن واحد من أقطار متباعدة، مع أن رؤيته ﷺ حق: بأنه ﷺ سراج، ونور الشمس في هذا العالم، مثال نوره في العوالم كلها، وكما أن الشمس يراها كل من في المشرق والمغرب في ساعة واحدة وبصفات مختلفة فكذلك النبي ﷺ، وله در القائل:

كالبدر من أي النواحي جئت يهدي إلى عينيك نوراً ثاقباً وأما رؤيته على في اليقظة بعد موته في فقال شيخنا: لم يصل إلينا ذلك عن أحد من الصحابة، ولا عن من بعدهم.

وقد اشتد حزن فاطمة عليه ﷺ حتى ماتت كمداً بعده بستة أشهر ـ على الصحيح ـ وبيتها مجاور لضريحه الشريف، ولم ينقل عنها رؤيته في المدة التي تأخرت عنه.

وإنما حكى بعض الصالحين حكايات عن أنفسهم، كما هو في «توثيق عرى الإيمان» للبارزي و «بهجة النفوس» لأبي محمد عبدالله بن جمرة، و «روض الرياحين» للعفيف اليافعي، وغيره من تصانيفه، والشيخ صفي الدين بن أبي المنصور في رسالته.

وعبارة ابن أبي جمرة: قد ذكر عن السلف والخلف إلى هلم جراً عن جماعة كانوا يصدقون بهذا الحديث يعني من رآني في المنام فسيراني في اليقظة، أنهم رأوه ﷺ في النوم فرأوه بعد ذلك في اليقظة، وسألوه عن أشياء كانوا منها متشوشين فأخبرهم بتفريجها، ونص لهم على الوجوه التي منها يكون فرجها، فجاء الأمر كذلك بلا زيادة ولا نقص.

ثم قال: والمنكر لهذا لا يخلو إما أن يكون ممن يصدق بكرامات الأولياء، أو لا،

فإن كان الثاني فقد سقط البحث معه، فإنه مكذب ما أثبتته السنة بالدلائل الواضحة، وإن كان الأول فهذه منها، لأن الأولياء يكشف لهم بخرق العادة في أشياء في العالمين العلوي والسفلى عديدة مع التصديق بذلك.

وقال الشيخ ابن أبي المنصور في رسالته، ويقال: إن الشيخ أبا العباس القسطلاني دخل مرة على النبي الله فقال النبي الخلالة بيدك يا أحمد، وعن الشيخ أبي السعود قال: كنت أزور شيخنا أبا العباس وغيره من صلحاء مصر فلما انقطعت واشتغلت وفتح علي، لم يكن لي شيخ إلا النبي هي، وأنه كان يصافحه عقب كل صلاة.

وقال الشيخ أبو العباس الحراز: دخلت على النبي على مرة فوجدته يكتب مناشير الأولياء بالولاية، قال: وكتب لأخي محمد معهم منشوراً، فقلت يا رسول الله، ما تكتب لي كأخي؟ قال: «أتريد أن تكون فمهاراً» وهذه لغة أندلسية، تعني طريقاً، وفهم عنه أن له مقاماً غير هذا.

وقال حجة الإسلام الغزالي في كتابه «المنقل من الضلال»: وهم .. يعني أرباب القلوب .. في يقظتهم يشاهدون الملائكة وأرواح الأنبياء ويسمعون منهم أصواتاً ويقتبسون منهم فوائد. انتهى.

ورأيت في كتاب المنح الإلهية في مناقب السادة الوفاتية عن سيدي علي بن سيدي محمد وفا أنه قال في بعض مشاهده: كنت وأنا ابن خمس سنين أقرأ القرآن على رجل يقال له الشيخ يعقوب، فأتيته يوماً فرأيت إنساناً يقرأ عليه سورة (الضحى) [الضحى: ١] وصحبته رفيق له وهو يلوي شدقيه بالإمالة، ورفيقه يضحك إعجاباً، فرأيت النبي عقظة لا مناماً وعليه قميص أبيض قطن، ثم رأيت القميص علي فقال لي: اقرأ فقرأت عليه سورة (والضحى) و (الم نشرح) [الشرح] ثم غاب عني، فلما بلغت إحدى وعشرين أحرمت بصلاة الصبح بالقرافة فرأيت النبي على قبالة وجهي فعانقني فقال لي: وأما بنعمة اربك فحدث، فأوتيت لسائه من ذلك الوقت. انتهى.

وأما ما حكاه الشيخ تاج الدين بن عطاء الله في «لطائف المنن» عن الشيخ أبي العباس المرسي، أنه كان مع الشيخ أبي الحسن الشاذلي بالقيروان في ليلة الجمعة سابع عشري رمضان، فلهب معه إلى الجامع. . الحكاية، إلى أن قال: ورأيت رسول الله عشو وهو يقول إيا علي طهر ثيابك من الدنس تحط بمدد الله في كل نفس الخ»، فيحتمل أن يكون مناماً.

وكذلك قول الشيخ قطب الدين القسطلاني: كنت أقرأ على أبي عبدالله محمد

ابن عمر بن يوسف القرطبي بالمدينة النبوية، فجئته يوماً في وقت خلوة، وأنا يومئذ حديث السن فخرج إلى وقال لي: من أدبك بهذا الأدب؟ وعاب علي، قال: فذهبت وأنا منكسر الخاطر، فدخلت المسجد وقعدت عند قبر النبي على، فبينا أنا جالس على تلك الحال، فإذا بالشيخ قد جاءني وقال: قم، فقد جاء فيك شفيع لا يرد.

ونحوه: ما حكاه السهروردي في «عوارف المعارف» عن الشيخ عبد القادر الكيلاني أنه قال: ما تزوجت حتى قال لي رسول الله على: «تزوج».

وقال البدر حسن بن الأهدل في مسألة الرؤية له: إن وقوعها للأولياء قد تواترت بأجناسها الأخبار، وصار العلم بذلك قوياً، انتفى عنه الشك، ومن تواترت عليه أخبارهم لم يبق له شبهة فيه، ولكن يقع لهم ذلك في بعض غيبة حسّ وغموض طرف، لورود حالة لا تكاد تضبطها العبارة. ومراتبهم في الرؤية متفاوتة، وكثيراً ما يغلط فيها رواتها، فقل ما تجد رواية متصلة صحيحة عمن يوثق به. وأما من لا يوثق به فقد يكذب، وقد يرى مناماً، أو في غيبة حس، فيظنه يقظة، وقد يرى خيالاً ونوراً فيظنه الرسول، وقد يرى مله الشيطان فيجب التحرز في هذا الباب.

## وبالجملة:

فالقول برؤيته به بعد موته بعين الرأس في اليقظة يدرك فساده بأوائل العقول، لاستلزامه خروجه به من قبره، ومشيه في الأسواق ومخاطبته للناس ومخاطبتهم له، وخلو قبره عن جسده المقدس، فلا يبقى منه فيه شيء، وبحيث يزار مجرد القبر، ويسلم على غائب. أشار إلى ذلك القرطبي في الرد القائل: بأن الرائي له في المنام راء حقيقة، ثم يراه كذلك في اليقظة.

قال: وهذه جهالات لا يقول بشيء منها من له أدنى مسكة من المعقول، وملتزم شيء من ذلك مختل مخبول. وقال: القاضي أبو بكر بن العربي: وشذ بعض الصالحين فزعم أنها تقع بعيني الرأس حقيقة. وقال في فتح الباري ـ بعد أن ذكر كلام ابن أبي جمرة ـ: وهذا مشكل جداً، ولو حمل على ظاهره لكان هؤلاء صحابة، ولأمكن بقاء الصحبة إلى يوم القيامة. وللشيخ مسلم شيخ الطائفة المسلمية شعر:

فمن يسدعني في هنده السدار أنه يسرى المصطفى حقباً فقند فناه مشتطا ولكنن بيسن النسوم واليقظنة التسي يبناشسر هنذا الأمسر مسرتبنة وسطبا وقد جعل القاضي أبو بكر بـن العربي القول بأن الرؤية في المنام بعيني الرأس غلو وحماقة، ثم حكى ما نسب لبعض المتكلمين، وهو القول بأنها مدركة بعينين في القلب، وأنه ضرب من المجاز انتهى.

فلا يمتنع من الخواص، أرباب القلوب القائمين بالمراقبة والتوجه على قدم الخوف، بحيث لا يسكنون بشيء مما يقع لهم من الكرامات، فضلاً عن التحدث بها لغير ضرورة، مع السعي في التخلص من الكدورات، والإعراض عن الدنيا وأهلها جملة، وكون الواحد منهم يود أنه يخرج من أهله وماله، وأنه يرى النبي ، كالشيخ عبد القادر الكيلاني: أن يتمثل صورته في خاطره ويتصور في عالم سره أنه يكلمه، بشرط استقرار ذلك وعدم اضطرابه، فإن تزلزل أو اضطراب كان لمة من الشيطان، وليس ذلك خادشاً في علو مناصبهم لعدم عصمة غير الأنبياء.

فقد قال العلامة التاج ابن السبكي في جمع الجوامع ـ تبعاً لغيره ـ: وإن الإلهام ليس بحجة لعدم ثقة من ليس معصوماً بخواطره، وحينلًا فمن قال ـ ممن حكينا عنه أو غيرهم ـ بأن المرئي هو المثال، لا يمتنع حمله على هذا، بل حمل كل من أطلق عليه هو اللائق. وقريب منه قوله ﷺ: ﴿إِنِّي رأيت الجنة والنار ، مع مزيد استبعاده هناك أن يكون المراد بالرؤية رؤية العلم .

ويحكى عن الشيخ أبي العباس المرسي أنه قال: لو حجب عني رسول الله على المسلمين.

وعلى هذا فيكون معنى «فسيراني في اليقظة» أي يتصور مشاهدتي وتنزل نفسه حاضراً معي بحيث لا يخرج عن آدابه وسنته على بل يسلك منهاجه ويمشي على شريعته وطريقته. ومنه قوله في في الإحسان: «أن تعبد الله كأنك تراه»(١) ويحمل العموم في «من رآني» علي الموفقين، وإليه يشير قول بعض المعتمدين: أي من رآني رؤية معظم لحرمتي ومشتاق لمشاهدتي وصل إلى رؤية محبوبه وظفر بكل مطلوبه.

وقريب منه قول شارح المصابيح: أو يراه في الدنيا حالة الذوق والانسلاخ عن العوائق الجسمانية، كما نقل ذلك عن بعض الصالحين أنه رآه في حالة الذوق والشوق، وقد قال الأهدل عقب الحكاية عن الشيخ أبي العباس المرسي: وهذا فيه تجوز يقع مثله

في كلام الشيوخ، وذلك أن المراد أنه لم يحجب حجاب غفلة ونسيان لدوام المراقبة واستحضارها في الأعمال والأقوال، ولم يرد أنه لم يحجب عن الروح الشخصية طرفة عين، فذلك مستحيل، والله أعلم.انتهى.

ومما اختص به ﷺ أن التسمي باسمه ميمون ونافع في الدنيا والآخرة.

روينا عن أنس بن مالك أن رسول الله ﷺ قال: «يوقف عبدان بين يدي الله تعالى فيؤمر بهما إلى الجنة فيقولان؛ ربنا بما استأهلنا الجنة ولم نعمل عملاً تجازينا به الجنة؟ فيقول الله تعالى: ادخلا الجنة، فإني آليت على نفسي أن لا يدخل النار من اسمه أحمد ولا محمد»(١).

وروى ,أبو نميم عن نبيط بن شريط قال قال رسول الله ﷺ قال الله تعالى: «وعزتي وجلالي، لا عذبت أحداً تسمى باسمك في النار».

وعن علي بن أبي طالب قال: ما من مائدة وضعت فحضر عليها من اسمه أحمد أو محمد إلا قدس الله ذلك المنزل كل يوم مرتين، رواه أبو منصور الديلمي. وليس لأحد أن يتكنى بكنيته «أبي القاسم» سواء كان اسمه محمد أم لا، ومنهم: من كره الجمع بين الإسم والكنية، وجوز الإفراد، ويشبه أن يكون هو الأصح. قال النووي في هذه المسألة مذاهب: الشافعي منع مطلقاً، وجوزه مالك، والثائث: يجوز لمن ليس اسمه محمداً، ومن جوز مطلقاً خص النهي بحياته، وهو الأقرب. انتهى.

ومنها أنه يستحب الغسل لقراءة حديثه والتطيب، ولا ترفع عنده الأصوات، بل تخفض، كما في حياته إذا تكلم، فإن كلامه المأثور بعد موته في الرفعة مثل كلامه المسموع من لفظه الشريف، وأن يقرأ على مكان مرتفع.

روينا عن مطرف قال: كان الناس إذا أتوا مالكاً ـ رحمه الله ـ خرجت إليهم الجارية فتقول: يقول لكم الشيخ: تريدون الحديث أو المسائل، فإن قالوا المسائل خرج إليهم في الوقت، وإن قالوا الحديث، دخل مغتسله فاغتسل وتطيب ولبس ثياباً جدداً وتعمم ولبس ساجه، ـ والساج: الطيلسان ـ وتلقى له منصة فيخرج ويجلس عليها، وعليه الخشوع، ولا يزال يبخر بالعود حتى يفرغ من حديث رسول الله عليه، ولم يكن يجلس على تلك المنصة إلا إذا حدث.

قال ابن أبي أويس: فقيل له في ذلك، فقال: أحب أن أعظم حديث رسول الله على

<sup>(</sup>١) ذكره ابن الجوزي في الموضوعات ١٥٧/١ وابن عراق في تنزيه الشريعة ١٧٣/١ والسيوطي في الله المسنوعة ١/ ٥٥.

ولا أحدث به إلا على طهارة متمكناً. ويقال: إنه أخد ذلك عن سعيد بن المسيب. وقد كره قتادة ومالك وجماعة التحديث على غير طهارة، حتى كان الأعمش إذا كان على غيرها تيمم. ولا شك أن حرمته على وتعظيمه وتوفيره بعد مماته وعند ذكره، وذكر حديثه وسماع اسمه وسيرته كما كان في حياته والله أعلم.

ومنها: أنه يكره لقارى حديثه أن يقوم لأحد، قال ابن الحاج في «المدخل»: لأنه قلة أدب مع النبي به وقلة احترام وعدم مبالاة أن يقطع حديثه لأجل غيره، فكيف لبدعة، وقد كان السلف لا يقطعون حديثه ولا يتحركون وإن أصابهم الضر في أبدانهم ويتحملون المشقة التي تنزل بهم إذ ذاك احتراماً لحديث نبيهم .

وحسبك ما وقع لمالك ـ رحمه الله ـ في لسع العقرب سبع عشرة مرة، وهو لم يتحرك، وتحمله للسعها توقيراً لجناب حديثه ﷺ أن يكون يقرأ وهو يتحرك لضر أصابه، مع أنه معذور فيما وقع، فكيف بالحركة والقيام إذ ذاك لا لضرورة بل للبدعة، لا سيما إذا انضاف إلى ذلك ما لا ينبغي من الكلام المعتاد. انتهى ملخصاً.

ومنها أن قراء حديثه لا تزال وجوههم نضرة، وأن قراء حديثه اختصوا بالتلقيب بالحفاظ، وأمراء المؤمنين من بين سائر العلماء.

ومنها أنه تثبت الصحبة لمن اجتمع به ﷺ لحظة، بخلاف التابعي مع الصحابي، فلا تثبت إلا بطول الاجتماع معه على الصحيح عند أهل الأصول، والفرق عظم منصب النبوة ونورها، فبمجرد ما يقع بصره على الأعرابي الجلف ينطق بالحكمة.

ومنها أن أصحابه كلهم عدول، لظواهر الكتاب والسنة، فلا يبحث عن عدالة أحد منهم، كما يبحث عن سائر الرواة. قال الله تعالى خطاباً للموجودين حينله ﴿وكذلك جعلناكم أمة وسطا﴾ [البقرة: ١٤٣] أي عدولاً، وقال ﷺ: «لا تسبوا أصحابي، فوالذي نفسي بيده لو أنفق أحدكم مثل أحد ذهباً ما بلغ مد أحدهم ولا نصيفه (١٠)، وقال ﷺ: «خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم الله وأحاديث تقتضى القول بتعديلهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود رقم الحديث (٢٦٥٨) والترملي برقم (٣٨٦١) والحاكم في المستدرك (٤٧٨ ـ ٤٧٩) وابن ماجه برقم (١٦١) وابن أبي شيبة في مصنفه ١٧٥/١٢ والسيوطي في الدر المنثور ٢/ ١٧٧ والمتقى الهندي في كنز العمال (٣٢٤٦٣).

<sup>(</sup>۲) أخرجه مسلم في فضائل الصحابة باب (۷) رقم الحديث (۲۱۲) والترمذي برقم (۳۸۰ ـ ۵۲۱) و (۲۱ المحدود) و البخاري يـرقـم (۲۲۵ ـ ۳۲۵ ـ ۳۲۵) و الإمام أحمـد بن حنيـل في المسند ۱۹۸۸ و ۳۲۵ و والبيعقي في السنن الكبرى ۱۰/ ۱۲۲ والهيثمي في مجمع الزوائد ۱۱/۱۰ و ۲۰ وابن أبي شيبة في

ولذلك: أجمع من يعتد به على ذلك، سواء في التعديل من لابس الفتنة منهم وغيره، لوجوب حسن الظن بهم، حملاً للملابس على الاجتهاد، ونظراً إلى ما تمهد لهم من المآثر، من امتثال أوامره على وفتحهم الأقاليم، وتبليغهم عنه الكتاب والسنة، وهدايتهم الناس، ومواظبتهم على الصلوات والزكوات وأنواع القربات، مع الشجاعة والبراعة والكرم والأخلاق الحميدة التي لم تكن في أمة من الأمم المتقدمة، ولا تكون لأحد بعدهم مثلهم في ذلك. كل ذلك بحلول نظره .

وأفضلهم عند أهل السنة إجماعاً: أبو بكر ثم عمر، وأما بعدهما: فالجمهور على أنه عثمان ثم علي. وسيأتي مزيد لذلك إن شاء الله تعالى في المقصد السابع.

ومنها أن المصلي يخاطبه بقوله؛ السلام عليك أيها النبي، ولا يخاطب غيره.

ومنها أنه كان يجب على من دعاه وهو في الصلاة أن يجيبه، ويشهد له حديث أبي سعيد بن المعلي: كنت أصلي في المسجد، فدعاني رسول الله ﷺ: فلم أجبه. . (١) الحديث، وفيه: ألم يقل الله تعالى: ﴿استجيبوا لله وللرسول إذا دعاكم لما يحييكم﴾ [الأنفال: ٢٤]، فأجابته فرض، يعصى المرء بتركها.

وهل تبطل صلاته أم لا؟ صرح جماعة من أصحابنا الشافعية وغيرهم: أنها لا تبطل، وفيه بحث لاحتمال أن تكون إجابته واجبة مطلقاً، سواء كان المخاطب مصلياً أو غير مصل. أما كونه يخرج بالإجابة من الصلاة أو لا يخرج فليس في الحديث ما يستلزمه، فيحتمل أن تجب الإجابة ولو خرج المجيب من الصلاة، وإلى ذلك جنح بعض الشافعية، والله أعلم.

ومنها: أن الكذب عليه ليس كالكذب على غيره، ومن كذب عليه لم تقبل روايته أبداً وإن تاب، فيما ذكره جماعة من المحدثين.

وقال عبد الرزاق: أخبرنا معمر عن رجل عن سعيد بن جبير أن رجلاً كذب على النبي على فبعث علياً والزبير وقال: ﴿إِذْهِبَا فَإِنْ آدركتماه فاقتلاه ﴾(٢). ولهذا حكى إمام

المصنف ١٧٦/١٢ و ١٧٧ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٣٧٦٧) والهيثمي في موارد الظمآن
 (٢٢٨٥) والمتقى الهندي في كنز العمال (٣٢٤٤٩ ـ ٣٢٤٩٥ ـ ٣٢٤٥١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (٤٧٩٦ ـ ٤٧٠٣) وأبو داود في سننه برقم (١٤٥٨) وفي النسائي ١٣٩/٢ والمحاكم في المستدرك ١٨٥٨ والبيهقي في السنن الكبرى ٣٦٨/٢ و ٧/٦٤ والسيوطي في الدر المنثور ٤/١ والطحاوي في مشكل الآثار ١/٧٧ و البغدادي في موضح أوهام الجمع والتقريق ١/١٩.

<sup>(</sup>٢) ذكره عبد الرزاق في مصنفه (٩٧٧).

الحرمين عن أبيه أن من تعمد الكذب على رسول الله الله الكن لم يوافقه أحد من الأثمة على ذلك. والحق أنه فاحشة عظيمة وموبقة كبيرة ولكن لا يكفر بها إلا إن استحله. وقال النووي: لم أر له في أصل المسألة دليلاً، ويجوز أن يوجه بأن ذلك جعل تغليظاً وزجراً بليغاً عن الكذب عليه الله لعظم مفسدته فإنه يصير شرعاً مستمراً إلى يوم القيامة بخلاف الكذب على غيره والشهادة، فإن مفسدتهما قاصرة ليست عامة.

ثم قال: وهذا الذي ذكره هؤلاء الأثمة ضعيف، مخالف للقواعد الشرعية. والمختار القطع بصحة توبته وقبول روايته بعدها إذا صحت توبته بشروطها المعروفة.

قال: فهذا هو الجاري على قواعد الشرع، وقد أجمعوا على صحة رواية من كان كافراً فأسلم، قال: وأجمعوا على قبول شهادته، ولا فرق بين الشهادة والرواية في هذا.

قال شيخنا: ويمكن أن يقال: فيما إذا كان كلبه في وضع حديث وحمل عنه ودوّن أن الإثم غير منفك عنه بل هو لاحق له أبداً، فإن من سن سنة سيئة عليه وزرها ووزر من عمل بها إلى يوم القيامة، والتوبة حينئلِ متعلرة ظاهراً وإن وجد مجرد اسمها.

ومنها أنه معصوم من الذنوب كبيرها وصغيرها، عمدها وسهوها وكذلك الأنبياء.

ومنها أنه لا يجوز عليه الجنون لأنه نقص، ولا الإغماء الطويل الزمن، فيما ذكره الشيخ أبو حامد في تعليقه، وجزم به البلقيني في حواشي الروضة، وكذلك الأنبياء. ونبه السبكي على أن إغماءهم يخالف إغماء غيرهم، وإنما هو غلبة الأوجاع للحواس الظاهرة دون القلب، لأنه قد ورد أنه إنما تنام أعينهم دون قلوبهم، فإذا حفظت قلوبهم وعصمت من النوم الذي هو أخف من الإغماء، فمن الإغماء بطريق الأولى. قال السبكي: ولا يجوز عليهم العمى، لأنه نقص، ولم يعم نبي قط. وأما ما ذكر عن شعيب أنه كان ضريراً فلم يثبت، وأما يعقوب فحصلت له غشاوة وزالت، انتهى.

قان الرازي: في قوله تعالى: ﴿وابيضت عيناه من الحزن فهو كظيم﴾ [يوسف: ١٤] لما قال: ﴿يا أسفى على يوسف﴾ [يوسف: ١٤] غلبه البكاء، وعند غلبة البكاء يكثر الماء في العين، فتصير العين كأنها ابيضت من بياض ذلك الماء، وقوله: ﴿وابيضت عيناه من المحزن﴾ [يوسف: ١٤] كأنه من غلبة البكاء، والدليل على صحة هذا القول: أن تأثير المحزن في غلبة البكاء لا في حصول العمى، فلما حملنا الابيضاض على غلبة البكاء كان هذا التعليل حسناً، ولو حملناه على العمى لم يحسن هذا التعليل، فكان ما ذكرناه أولى.

ثم قال: واختلفوا، فقال بعضهم: إنه كان قد عمي بالكلية، فالله تعالى جعله بصيرا في هذا الوقت، وقال آخرون: بل كان قد ضعف بصره من كثرة البكاء والأحزان بحيث

صار يدرك إدراكاً ضعيفاً، فلما ألقوا القميص على وجهه وبشر بحياة يوسف عظم فرحه وانشرح صدره وزالت أحزانه، فعند ذلك قوى بصره وزال النقصان عنه. انتهى. ومنها أن من سبه الله أو انتقضه قتل.

واختلف هل يتحتم قتله في الحال، أو يوقف على استتابته؟ وهل الاستتابة واجبة أم لا؟ فمذهب المالكية: يقتل حداً لاردة: ولا تقبل توبته ولا عدره إن ادعى سهواً أو غلطاً، وعبارة شيخه م العلامة خليل في مختصره: «وإن سب نبياً أو ملكاً، [أو] عرض أو لعنه، أو عابه أو قل ه، أو استخف بحقه، أو غير صفته، أو ألحق به نقصاً وإن في [بدنه] أو خصلته أو غص من مرتبته أو وفور علمه أو زهده أو أضاف له ما لا يجوز عليه، أو نسب إليه ما لا يليق بمنص على طريق اللم، أو قيل له: بحق رسول الله، فلعن وقال أردت العقرب قتل ـ ولم يستتب ـ حداً، إلا أن يسلم الكافر، وإن ظهر أنه لم يرد ذمه لجهل أو سكر أو تهور).

وهذا ذكره القاضي عياض في الشفاء (٢) وغيره، واستدلوا له بالكتاب والسنة والإجماع:

أما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿إِن الذين يؤذون الله ورسوله لعنهم الله في الدنيا والآخرة وأحد لهم عذاباً مهيناً﴾ [الأحزاب: ٥٧]، راللعنة من الله هي إبعاد الملعون عن رحمته وإحلاله في وبيل عقوبته، قال القاضي عياض: وإنما يستوجب اللعن من هو كافر، وحكم الكافر القتل.

والأذى: هو الشر الخفيف، فإن زاد كان ضرراً، كذا قاله الخطابي وغيره. وإطلاق الأذى في حقه تعالى إنما هو على سبيل المجاز لتعذر الحقيقة فيه. ويشهد لذلك الحديث الإلهي (يا عبادي إنكم لن تبلغوا ضري فتضروني)(٣) وهذا بخلاف جانب الرسول ﷺ.

فالأذى في حقه تعالى وحق رسوله كفر بشهادة هذه الآية، لأن العذاب المهين إنما يكون للكفار، وكذلك العذاب الأليم.

<sup>(</sup>١) انظر مختصر العلامة خليل صفحة (٢٨٤).

<sup>(</sup>٢) انظر الشفا ٢/١٣/٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب البر رقم الحديث (٥٥).

وأما السنة فروى أبو داود والترمذي: أن رسول الله قط قال: «من لنا بابن الأشرف» وفي أخرى «من لكعب بن الأشرف» أي من ينتدب لقتله «فقد استعلن بعداوتنا وهجائنا» وفي رواية «فإنه يؤذي الله ورسوله» (١٠).

قال القاضي عياض: ووجه إليه من قتله غيلة دون دعوة، بخلاف غيره من المشركين، وعلل بأذاه له، فدل على أن قتله إياه لغير الإشراك بل للأذى.

وفي حديث مصعب بن سعد عند أبي داود: لما كان يوم الفتح أمن ﷺ الناس، إلا أربعة نفر فذكرهم ثم قال وأما ابن سرح، فاختبأ عند عثمان بن عفان، فلما دعا رسول الله الناس إلى البيعة جاء به حتى أوقفه على رسول الله ﷺ فقال: يا نبي الله بايع عبدالله فرفع رأسه فنظر إليه ثلاثاً، كل ذلك وهو يأبي، فبايعه بعد ثلاث، ثم أقبل على أصحابه فقال «ما كان فيكم رجل رشيد يقوم إلى هذا حين كففت يدي عن بيعته فيقتله، فقالوا: ما ندري يا رسول الله ما في نفسك، ألا أومأت إلينا؟ قال: «إنه لا ينبغي لنبي أن تكون له خائنة الأعين» (٢٠).

وفيه: أنه أمر بقتل عبدالله بن خطل، لأن ابن خطل كان يقول الشعر يهجو به النبي الله ويأمر جاريتيه أن تغنيا به، وكذلك قتل جاريتيه (٣).

قالوا: فقد ثبت أنه أمر بقتل من آذاه، ومن تنقّصه، والحق له 囊 وهو مخير فيه، فاختار القتل لعدم الإطلاع على العفو، وليس لأمته بعده أن يسقطوا حقه 義, فإنه لم يرد عنه الإذن في ذلك.

وأما الإجماع: فقال القاضي عياض: أج عت الأمة على قتل منتقصه من المسلمين وسابه، فقال ابن المنذر: أجمع عوام أهل العلم على أن من سب النبي ﷺ يقتل، وممن قال ذلك: مالك بن أنس والليث وأحمد وإسحاق، وهو مذهب الشافعي، وقال الخطابي: لا أعلم أحداً من المسلمين اختلف في وجوب قتله إذا كان مسلماً. وقال محمد بن سحنون: أجمع العلماء على أن شاتم النبي ﷺ المنتقص له كافر، والوعيد جار

<sup>(</sup>۱) الأحاديث: في البخاري برقم (۲۰۱۰ ـ ۳۰۳۱ ـ ۳۰۳۲ ـ ۲۰۳۲) ومسلم برقم (۱۱۹) وفي سنن أبي داود (۲۷۲۸) وفي السنن الكبرى للبيهقي ٧/ ٤٠ و ١/ ٨٨ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٣/ (١٩٠ ـ ١٩٩) وللحاكم في المستدرك ٣/ ٤٣٤ وفي مشكل الآثار للطحاوي ١/ ٧٦ وفي كنز العمال (۲۹۸ ـ ۲۹۸).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في سننه في كتاب الجهاد باب (١١٧) رقم الحديث (٢٦٨٣) والنسائي في التحريم (١٤) وابن أبي شيبة في مصنفه ١٤/ ٤٩ والهيثمي في مجمع الزوائد ٨/٨٨.

<sup>(</sup>٣) اقال الزرقاني في شرح المواهب: «الصواب أن أحداهما تتلت: وأسلمت الثانية. اهـ،

عليه بعذاب الله وحكمه عند الأمة القتل، ومن شك في كفره وعذابه كفر. انتهى.

ومذهب الشافعية: أن ذلك ردة، تخرج من الإسلام إلى الكفر، فهو مرتد كافر قطعاً لا نزاع في ذلك عند الجمهور من أثمتنا، والمرتد يستتاب، فإن تاب وإلا قتل.

وفي الاستتابة قولان: أصحهما وجوبها؛ لأنه كان محترماً بالإسلام، وإنما عرضت له شبهة، فينبغي إزالتها، وقيل: تستحب لأنه غير مضمون الدم، فإن قلنا بالأول فتجب في المحال ولم يؤجل كغيره. وفي الصحيح حديث من بدل دينه فاقتلوه (١) وفي قول: يمهل ثلاثة أيام، فإن لم يتب وأصر \_ رجلاً كان أو امرأة \_ قتل، وإن أسلم صح إسلامه وترك لقوله تعالى: ﴿ فَإِ ، تَابُوا وأقاموا الصلاة ﴾ [التوبة: ٥] الآية.

وعن ابن عباس قال: أيما مسلم سب الله أو سب أحداً من الأنبياء فقد كذب رسول الله على ردة يستتاب منها، فإن تاب وإلا قتل، وأيما معاهد سب الله أو سب أحداً من أنبيائه فقد نقض العهد فاقتلوه. (وأجيب) عما تقدم من أدلة المالكية:

فأما قوله تعالى: ﴿إِن اللَّهِن يؤذُونَ الله ورسُوله﴾ [الأحزاب: ٥٧] الآية فليس فيه إلا كفر مؤذيه ﷺ، وأما كونه يقتل بعد التوبة والإسلام فلا دلالة فيه أصلاً، وأما ابن خطل فإنما قتل ولم يستتب للكفر والزيادة فيه بالأذى مع ما اجتمع فيه من موجبات القتل، ولأنه اتخذ الأذى ديدنا، فلا يقاس عليه من فرط منه فرطة \_ وقلنا بكفره بها \_ وتاب ورجع إلى الإسلام، فالفرق واضح. وكذلك قتل جاريتيه لأنهما جعلتا ذلك ديدنا مع ما قام بهما من صفة الكفر.

وقد روى البزار عن ابن عباس أن عقبة بن أبي معيط نادى: يا معشر قريش مالي أقتل من بينكم صبراً. فقال له النبي المعلمول وافترائك على رسول الله (٢) فذكر له سببين في تحتم قتله، وهذا في غاية الظهور. وأما قول الخطابي وغير: الا أعلم أحداً من المسلمين اختلف في وجوب قتله إذا كان مسلماً المحمول على التقييد بعدم التوبة.

وأما سياق القاضي عياض لقصة الرجل الذي كذب على رسول الله ﷺ، وأنه بعث

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري برقم (۲۹۲۲) والترمذي برقم (۱٤٥٨) والنسائي ۱۰٤/۷ وابن ماجة برقم (۲۵۳۵) وأبو داود برقم (۱۳۵۸ و ۱۲۷ و ۲۸۲ و ۲۳۱ والبيهةي في السنن الكبرى ۱۰۵۸ و ۱۹۷۱ و الحاكم في المستدرك ۳/ ۵۳۸ والطبراني في المعجم الكبير ۱۰،۳۳ والدارقطني في سننه ۱۱۳۲ وابن أبي شيبة في مصنفه ۱۳۹/۱۰ وعبد الرزاق في المصنف برقم والدارقطني في سننه ۱۳۲/ وابن الراية ۳/ ۶۰۷ والهيثمي في مجمع الزوائد ۲/ ۲۲۱ وابن عبد البر في التمهيد ۵/ ۲۲۱ والمتقي الهندي في كنز العمال (۳۸۷ ـ ۳۹۱).

<sup>(</sup>٢) ذكره الهيثمي في مجمع الزوائد ٦/٩٨ والشفا ٢/ ٨٩٩.

علياً والزبير ليقتلاه، فليس يفيد غرضاً في هذا المقام، لأن الظاهر أن هذا كذب، فيه إفساد وفتنة بين المؤمنين، لا سيما إن كافراً، فيكون من محاربي الله ورسوله، مع السعي في الأرض بالفساد، فيكون متحتم القتل، وإلا فليس مطلق الكذب عيله مما يوجب القتل.

وكذا سياقه حديث ابن عباس: هجت امرأة من خطمة (١١) النبي 激素، فقال امن لي بها الله فقال رجل من قومها: أنا يا رسول الله فنهض فقتلها فأخبر النبي 激素 بذلك فقال: الا ينتطح فيها عنزان (١٦) أي لا يجري فيها خلف ولا نزاع، فإن في هذه الحكاية ونظائرها نظراً واضحاً لقيام الكفر بالمحكي عنهم والزيادة منهم، وقد أخبر 激 أنه لا عصمة لأحد من الناس بعد دعواهم إلى الإسلام إلا بالإسلام (١٦)، فكل منهم مهدر الدم إلا من عصم الله منهم بالإسلام. وإنما النافع له في مقام الاستدلال ذكر من طرأ عليه من المسلمين وصمة الارتداد بالسب على القول بكونه ردة، فرجع إلى الإسلام وتاب. هذا هو محل النزاع وموضع الاستدلال لكل من المتنازعين.

وأما ذكر كافر أصلي بلغته دعوة النبي ﷺ وامتنع من إجابته وحاربه بيده ولسانه فلا نزاع في إهدار دمه قطعاً، لا سيما وقد نقل عن هذه المرأة الكافرة أنها كانت تعيب الإسلام، وتؤذي النبي ﷺ وتحرض عليه، فاجتمع فيها موجبات القتل إجماعاً.

فقد تبين مما ساقه القاضي عياض أن أمره 瓣 بقتل سابه إنما نقل عن الكفرة، ولم ينقل أنه 瓣 قتل مسلماً بسببه، وإنما كان ذلك في أهل الكفر والعناد، فلو نقل فلا يتعين كونه حداً، لا-تتمال أن يكون قتله كفراً، وقد قال الله تعالى: ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء﴾ [النساء: ٤٨ نقاطمنا أن ما وراء الشرك في حيز إمكان المغفرة (٤٠)، وقال تعالى: ﴿إن الله يغفر الذنوب جميعاً ﴾ [الزمر: ٥٣].

<sup>(</sup>١) هي عصماء بنت مروان اليهودية نسبت إلى بني خطمة لكونها زوجة يزيد بن زيد الخطمي الصحابي.

<sup>(</sup>٢) ذكَّره المخطيب البغدادي في تاريخه ١٣/ ٩٩ وَّالمتقى الهندي في كنز العمال (٣٥٤٩١)."

<sup>(</sup>٣) راجع صحيح مسلم كتاب فضائل الصحابة برقم (٢٣) ودلائل النبوة للبيهقي ٢٠٦/٤ وسنن سعيد بن منصور برقم (٢٤٧٤) وتهذيب خصائص عليّ للنسائي (١٤) والبداية والنهاية ٤/١٨٧ والبخاري في المغازي برقم (٣٦) والمتقى الهندي في كنز العمال (٣٦٥ ـ ٣١٥٠),

<sup>(</sup>٤) نقل ابن المنذر: الاتفاق علَى أن من سب النبي على صريحاً وجب قتله، ونقل أبو بكر الفارسي أحد أثمة الشافعية في كتاب الإجماع: إن من سب النبي على بما هو قلف صريح كفر باتفاق العلماء، فلو تاب لم يسقط عنه القتل لأن حد قلفه القتل وحد القلف لا يسقط بالتوبة أ. هـ. وعن ابن عباس أن رجلاً كانت له أم ولد له منها ابنان مثل اللولؤتين فكانت تشتم النبي على فينهاها فلا تنتهي ويزجرها فلا تنزجر فلما كان ذات ليلة ذكرت النبي على فما صبر أن قام إلى معول فوضعه في بطنها ثم اتكاً =

فإن قلت: هذا بالنظر إلى ظلم النفس وحقوق الله تعالى لا بالنظر إلى حقوق العباد، لأن حقوق الله تعالى مبنية على المسامحة، وحقوق العباد مبنية على المساحة. وهذا في حق النبي على وليس لنا أن نسقطه لأنه لم يرد إذنه في ذلك بخلافه هو غلى فإن له ذلك.

فالجواب: لا بد لنا من نص على ذلك منه هن كأن يقول مثلاً: من سبني فاقتلوه، ولا تقبلوا له توبة ولا رجوعاً عن سبه، فإن نقل اتبعناه، ثم إنه من جهة النظر ينبغي إلحاق حقوق رسول الله بعقوق الله، فكما أن حقوقه تعالى مبناها على المسامحة، كذلك حقوقه هن فإنه متخلق بأخلاق الله تعالى.

ومما عد من خصائصه أنه إذا قصده ظالم وجب على من حضره أن يبذل نفسه دونه حكاه النووي في زيادة الروضة عن جماعة من الأصحاب.

● ومن خصائصه 難 أنه كان 瓣 يخص من شاء بما شاء من الأحكام.

كجعله شهادة خزيمة (١) بشهادة رجلين. روى أبو داود عن عمارة بن خزيمة بن ثابت عن عمه وكان من أصحاب رسول الله 難 أن النبي 難 ابتاع من أعرابي فرساً، فاستبعه ليقبضه ثمن الفرس، فأسرع النبي 難 المشي، وأبطأ الأعرابي، فطفق رجال يعترضون الأعرابي يساومونه بالفرس، ولا يشعرون أن رسول الله 難 قد ابتاعه، حتى زادوا على ثمنه. . الحديث فطفق الأعرابي يقول هلم شهيداً يشهد أني قد بعتك، فمن جاء من المسلمين يقول ويلك، إن النبي 難 لم يكن ليقول إلا الحق، حتى جاء خزيمة بن ثابت فاستمع المراجعة فقال: أنا أشهد، أنك قد بايعته. . . الحديث. وفيه، قال: فجعل النبي 難 شهادة خزيمة برجلين. وفي البخاري من حديث زيد بن ثابت قال: فوجدتها مع خزيمة الذي جعل رسول الله 難 شهادته بشهادتين.

وعند الحارث بن أبي أسامة في مسنده من حديث النعمان بن بشير أن رسول الله اشترى من أعرابي فرساً، فجحده الأعرابي، فجاء خزيمة فقال: يا أعرابي أنا أشهد

<sup>-</sup> عليها حتى انفذه فقال النبي ﷺ: ﴿ أَلا أَشهدوا أَن دمها هدر أَخرجه الدارقطني ١١٢/٣ رقم الحديث (١٠٢ - ١٠٣) والقاعدة: أن كل عقد أو فعل أو قول يدلُّ على استخفاه ، بالله أو كتبه أو رسله أو ملائكته أو شعائره أو معالم دينه أو أحكامه أو وعده أو وعيده كفر . فليحذر الإنسان من ذلك جهده على أي حال . ولنا قول الله تعالى ﴿ ولئن سألتهم ليقولن إنما كنا نخوض ونلعب، قل أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزؤن لا تعتلروا قد كفرتم بعد إيمانكم ﴾ [التوبة: ٥٥ و ٢٦] .

 <sup>(</sup>۱) هو خزيمة بن ثابت بن ألفاكه بن ثعلبة الأنصاري أبو عمارة. صحابي توفي في صفين سنة (۳۷ هـ).
 الأعلام ٢/ ٥٠٥ الإصابة ٢/ ١١١ رقم الترجمة (٢٢٤٧).

عليك أنك بعته، فقال الأعرابي إذ شهد خزيمة فأعطني الثمن، فقال رسول الله ﷺ: ايا خزيمة إنا لم نشهدك، كيف تشهد؟) قال: أنا أصدقك على خبر السماء، ألا أصدقك على خبر ذا الأعرابي؟! فجعل رسول الله ﷺ يقول: (شهادته بشهادة رجلين) فلم يكن في الإسلام من تعدل شهادته شهادة رجلين غير خزيمة.

قال الخطابي: هذا الحديث حمله كثير من الناس على غير محمله، وتلرع به قوم من أهل البدع إلى استحلال انشهادة لمن عرف عندهم بالصدق على كل شيء ادعاه، وإنما وجه الحديث أنه على حكم على الأعرابي بعلمه، وجرت شهادة خزيمة مجرى التوكيد لقوله، والاستظهار على خصمه، فصار في التقدير بشهادة اثنين في غيرها من القضايا، انتهى.

ومن ذلك ترخيصه في النياحة لأم عطية، روى مسلم عنها «قالت: لما نزلت هذه الآية ﴿يبايعنك على أن لا يشركن بالله شيئاً... ولا يعصينك في معروف ﴿ [الممتحنة: ١٢] قالت: كان منه النياحة، فقلت يا رسول الله إلا آل فلان فإنهم كانوا أسعدوني (١١) في الجاهلية ، فلا بد لي من أن أسعدهم ، فقال: ﴿ إِلا آل فلان وال النووي: هذا محمول على الترخيص لأم عطية في آل فلان خاصة، وللشارع أن يخص من العموم ما شاء.

ومن ذلك: ترك الإحداد لأسماء بنت عميس، أخرج ابن سعد عن أسماء بنت عميس قالت: لما أصيب جعفر بن أبي طالب، قال لي رسول الله ﷺ: السلبي<sup>(۲)</sup> ثلاثاً ثم اصنعي ما شئت، (۳).

ومن ذلك: الأضحية بالعناق<sup>(3)</sup> لأبي بردة بن نيار، رواه الشيخان من حديث البراء بن عازب قال: خطبنا رسول الله على يوم النحر فقال: «من صلى صلاتنا ونسك نسكنا فقد أصاب السنة، ومن نسك قبل الصلاة فتلك شاة لحم»، فقام أبو بردة بن نيار فقال: يا رسول الله، فقد نسكت قبل أن أخرج إلى الصلاة، وعرفت أن اليوم يوم أكل وشرب فتعجلت وأكلت وأطعمت أهلى وجيراني، فقال رسول الله على: «تلك شاة

<sup>(</sup>١) الإسعاد: المعرنة والمساعدة، انظر اللسان ٦/ ٢٦٢ مادة (سعد).

 <sup>(</sup>٢) السلاب، والسلب: ثباب سود تلبسها النساء في المأتم واحدتها سلبة. وسلبت وتسلبت المرأة: إذا
 كانت: محدًّا تلبس الثياب السود. انظر اللسان ٢/ ٣١٨ مادة (سلب).

<sup>(</sup>٣) ذكر، الهيثمي في مجمع الزوائد ٣/ ١٧٠ والبيهقي في السنن الكبرى ٧/ ٣٤٨ والقرطبي في تفسيره ٣ ١٨١.

<sup>(</sup>٤)|العناز : الأنثى من المعز وقال الأزهري: العناق الأنثى من أولاد المعزى إذا أتت عليها سنة وجمعها عنه ن. أهـ. انظر اللسان ٩/ ٤٣٢ مادة (عنق).

لحم، قال: فإن عندي عناقاً جذعة هي خير من شاتي لحم فهل تجزي عني؟ قال: «نعم ولن تجزي عن أحد بعدك (١٠).

و «نيار» بكسر النون وتخفيف المثناة التحتية وآخره راء. وقوله «تجزي» بفتح أوله غير مهموز، أي تقضي، و «الجلع» بالجيم والـذال المعجمة، وفي هذا الحديث تخصيص أبي بردة بإجزاء الجلع من المعز في الأضحية، ولكن وقع في عدة أحاديث التصريح بنظير ذلك لغير أبي بردة، ففي حديث عقبة بن عامر ـ عند البيهقي ـ: ولا رخصة فيها لأحد بعدك، قال البيهقي: إن كانت هذه الزيادة محفوظة كان هذا رخصة لعقبة كما رخص لأبي بردة.

قال الحافظ ابن حجر: وفي هذا الجمع نظر، لأن في كل منهما صيغة عموم، فأيهما تقدم على الآخر اقتضى انتفاء الوقوع للثاني، ويحتمل أن تكون خصوصية الأول نسخت بثبوت الخصوصية للثاني، ولا مانع من ذلك، لأنه لم يقع في السياق استمرار المنع لغيره صريحاً.

وفي كلام بعضهم: أن الذين ثبتت لهم الرخصة أربعة أو خمسة، واستشكل الجمع وليس بمشكل، فإن الأحاديث التي وردت في ذلك ليس فيها التصريح بالنفي إلا في قضية أبي بردة في الصحيح، وفي قصة عقبة بن عامر عند البيهقي، وأما ما عدا ذلك: فأخرج أبو داود وصححه ابن حبان من حديث زيد بن خالد أن النبي في أعطاه عتوداً جدعاً، فقال: «ضح به»، فقلت إنه جلع أفاضحي به؟ قال: «ضح به» وفي الأوسط للطبراني من حديث ابن عباس أنه في أعطى سعد بن أبي وقاص جدعاً من المعز فأمره أن يضحي به. وأخرجه الحاكم من حديث عائشة، وفي سنده ضعف.

فلا منافاة بين ذلك وحديثي أبي بردة وجقبة، لاحتمال أن يكون ذلك في ابتداء الأمر، ثم تقرر الشرع بأن الجلع من المعز لا يجزي، واختص أبو بردة، وعقبة بالرخصة في ذلك. وإن تعدر الجمع بين حديث أبي بردة وحديث عقبة، فحديث أبي بردة أصح مخرجاً. وإن كان حديث عقبة عند البيهقي من مخرج الصحيح والله أعلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود كتاب الأضاحي باب (٥) رقم الحديث (٢٨٠٠) والنسائي في العيدين (١٧) والضحايا (١٧) والبخارى كتاب العيدين باب (٥) رقم الحديث (٩٥٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الاضاحي باب (٥) رقم الحديث (٢٧٩٨) ومسلم باب (٢) رقم (١٥) والنسائي ٧/ ٢١٨ والترمذي برقم (١٥٠٠) وابن ماجه (٣١٣٨) والإمام أحمد بن حنبل في مسئده ٣/ ٣٢ والبيهقي في السنن الكبرى ٩/ ٢٧٠ والطبراني في المعجم الكبير ٥/ ٢٧٨ والتبريزي في مشكاة المصابيح برقم (١٤٥٦).

ومن ذلك: إنكاح ذلك الرجل بما معه من القرآن، فيما ذكره جماعة، وورد به حديث مرسل أخرجه سعيد بن منصور عن أبي النعمان الأزدي، قال: زوج رسول الله على المرأة على سورة من القرآن وقال: «لا يكون لأحد بعدك مهراً».

- ومنها أنه كان يوعك كما يوعك رجلان لمضاعفة الأجر.
- ومنها أن جبريل أرسل إليه ثلاثة في مرضه يسأله عن حاله، ذكره البيهةي وغيره.
- ومنها: أنه صلى عليه الناس أفواجاً أفواجاً بغير إمام، وبغير دعاء الجنازة المعروف ذكره البهقي وابن سعد وغيرهما، وترك بلا دفن ثلاثة أيام كما سيأتي، وفرش له في لحده ﷺ قطيفة، والأمران مكروهان في حقنا، وأظلمت الأرض بعد موته كما سيأتي.
  - ومنها: أنه لا يبلى جسده، وكذلك الأنبياء، رواه أبو داود وابن ماجه.
- ومنها: أنه لا يورث، فقيل لبقائه على ملكه، وقيل لمصيره صدقة، وبه قطع الروياني، ثم حكى وجهين في أنه هل يصير وقفاً على ورثته؟ وأنه إذا صار وقفاً هل هو الواقف؟ وجهان:

قال النووي في زيادات الروضة: الصواب الجزم بزوال ملكه، وأن ما تركه صدقة على المسلمين، لا يختص به الورثة. انتهى.

وقال في الشرح الصغير: المشهور أنه صدقة.

وذكر الرافعي في قسم الفيء أن الخمس كان له على نفسه ومصالحه، ولم يكن يملكه ولا ينتقل إلى ورثته. وقال في باب الخصائص: إنه ملكه، ويجمع بينهما: بأن لجهة الإنفاق مادتين: مهلوكة وغير مملوكة، والخلاف جار في إحداهما. انتهى والله أعلم.

وعلى هذا، فيباح له أن يوصي بجميع ماله للفقراء، ويمضي ذلك بعد موته بخلاف غيره فإنه لا يمضي مما أوصى به إلا الثلث بعد موته.

وك الله الأنبياء لا يورثون؛ لما رواه النسائي من حديث الزبير مرفوعاً «إنا معاشر الأنبياء لا نور ٤١٠٠ وعلى هذا فيجاب عن قوله تعالى: ﴿وورث سليمان داود﴾ [النمل:

<sup>(</sup>۱) اخه نحوه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ١/ ٢٥ ـ ٤٨ ـ ١٦٢ ـ ١٧٩ ـ ١٩١ والترمذي في الشهد لابن عبد البر ٨/ ١٧٥.

١٦]. وقوله: ﴿فهب لي من لدنك ولياً يرثني﴾ [مريم: ٥و ٦]. بأن المراد إرث النبوة والعلم.

● ومنها: أنه حي في قبره، ويصلي فيه بأذان وإقامة وكذلك الأنبياء، ولهذا قيل: لا عدة على أزواجه.

وقد حكى ابن زبالة (١)، وابن النجار أن الآذان ترك في أيام الحرة (٢) ثلاثة أيام وخرج الناس، وسعيد بن المسيب في المسجد، قال سعيد: فاستوحشت فدنوت إلى القبر فلما حضرت الظهر سمعت الأذان في القبر فصليت الظهر، ثم مضى ذلك الأذان والإقامة في القبر لكل صلاة حتى مضت الثلاث ليال، ورجع الناس وعاد المؤذنون فسمعت آذانهم كما سمعت الأذان في قبر النبي على، انتهى.

وقد ثبت أن الأنبياء يحجون ويلبون. فإن قلت: كيف يصلون ويحجون ويلبون وهم أموات في الدار الآخرة، وليست دار عمل؟

فالجواب: أنهم كالشهداء، بل أفضل منهم، والشهداء أحياء عند ربهم يرزقون، فلا يبعد أن يحجوا ويصلوا، أو نقول: إن البرزخ ينسحب عليه حكم الدنيا في استكثارهم من الأعمال وزيادة الأجور، وأن المنقطع في الآخرة إنما هو التكليف، وقد تحصل الأعمال من غير تكليف على سبيل التلذذ بها، ولهذا ورد أنهم يسبحون ويقرؤون القرآن، ومن هذا سجود النبي على وقت الشفاعة.

وقد قال صاحب «التلخيص»: إن ماله به بعد موته قائم على نفقته وملكه، وعده من خصائصه. ونقل إمام الحرمين عنه أن ما خلفه بقي على ما كان في حياته، فكان ينفق من أبو بكر على أهله وخدمه، وكان يرى أنه باق على ملك النبي به. فإن الأنبياء أحياء، وهذا يقتضي إثبات الحياة في أحكام الدنيا، وذلك زائد على حياة الشهيد.

واللي صرح به النووي: زوال ملكه 難 وأن ما تركه صدقة على جميع المسلمين لا يختص به ورثته. فإن قلت: القرآن ناطق بموته 難، قال الله تعالى: ﴿إنك ميت وإنهم ميتون﴾ [الزمر: ٣٠]، وقال ﷺ: ﴿إني امرؤ مقبوض الآ٢) وقال الصديق: فإن محمداً قد مات، وأجمع المسلمون على إطلاق ذلك.

فأجاب الشيخ تقي الدين السبكي، بأن ذلك الموت غير مستمر، وأنه ﷺ أحيي بعد

<sup>(</sup>١) هو محمد بن الحسن بن زبالة المخزومي، كذبوه ومات قبل المائتين.

<sup>(</sup>٢) الحرة: موقعة حصلت بظاهر المدينة بين أهل المدينة وبين عسكر يزيد بن معاوية سنة ثلاث وستين بسبب خلع أهل المدينة يزيد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ٢/ ١٢٦ والساعاتي في منحة المعبود (٧٦).

الموت، ويكون انتقال الملك ونحوه مشروطاً بالموت المستمر، وإلا فالحياة الثانية حياة. أخروية، ولا شك أنها أعلى وأكمل من حياة الشهداء، وهي ثابتة للروح بلا إشكال، وقد ثبت أن أجساد الأنبياء لا تبلي، وعود الروح إلى الجسد ثابت في الصحيح لسائر الموتى فضلاً عن الشهداء، فضلاً عن الأنبياء، وإنما النظر في استمرارها في البدن، وفي أن البدن يصير حياً كحالته في الدنيا، أو حياً بدونها، وهي حيث شاء الله تعالى، فإن ملازمة الروح للحياة أمر عادي لا عقلي، فهذا سما يجوزه العقل، فإن صح به سمعٌ اتبع، وقد

ذكره جماعة من العلماء.

ويشهد له: صلاة موسى في قبره، فإن الصلاة تستدعي جسداً حياً، وكذلك الصفات المدكورة في الأنبياء ليلة الإسراء، كلها صفات الأجسام، ولا يلزم من كونها حياة حقيقة أن تكون الأبدان معها كما كانت في الدنيا من الاحتياج إلى الطعام والشراب وغير ذلك من صفات الأجسام التي نشاهدها بل يكون لها حكم آخر، فليس في العقل ما يمنع إثبات الحياة الحقيقية لهم. وما الإدراكات كالعلم والسماع فلا شك أن ذلك ثابت لهم بل ولسائر الموتى، حكاه الشيخ زين الدين المراغي، وقال: إنه مما يعز وجوده وفي مثله فليتنافس المتنافسون.

● ومنها: أنه وكل بقبره ملك يبلغه صلاة المصلين عليه. رواه أحمد والنسائي والحاكم وصححه بلفظ (إن لله ملائكة سياحين في الأرض يبلغوني عن أمتي السلام،(١) وعند الأصبهاني عن عمارة، (إن لله ملكاً أعطاه الله سمع العباد كلهم، فما من أحد يصلي على إلا أبلغنيها)<sup>(٢)</sup>.

وتعرض أعمال أمته عليه، ويستغفر لهم، روى ابن المبارك عن سعيد بن المسيب «ليس من يوم إلا وتعرض على النبي 攤 أعمال أمته غدوة وعشياً فيعرفهم بسيماهم وأعمالهم».

ومنها: أن منبره ﷺ على حوضه (٣) كما في الحديث وفي رواية: (ومنبري على

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي ٣/ ٤٣ والإمام أحمد بن حنبل في المسئد ١/ ٤٤١ ــ ٤٥٢ والدارمي ٢/ ٣١٧ والحاكم في المستدرك ٢/ ٤٢١ والطبراني في المعجم الكبير ١٠/ ٢٧١ والهيثمي في مجمع الزوائد ٩/ ٢٤ والبيهقي في شعب الايمان برقم (٣١١٦) والمنذري في الترفيب والترهيب ٢/ ٤٩٨ والعراقي في المغني ١/ ١٧٢ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٩٢٤ ـ ٢٢٦٧) والزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٤/ ٩/٤ .. ٤٥٧ وفي الشفا ٢/ ١٨٣ والسيوطي في اللَّاليء المصنوعة ١٤٦/١ والمتقي الهندي في كنز العمال (١٧٤٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه السيوطي في اللَّالىء المصنوعة ١٤٧/١ وفي جمع الجوامع (٦٩٤٨) واللـهبي في ميزان الاعتدال ٨٢٩ والمنذري نحوه ٢/ ٤٩٩.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الحج باب (٩٢) برقم (٥٠٠ ـ ٥٠٠) والبخاري برقم (١١٩٥ ـ ١٨٨٨ ـ=

ترعة من ترع الجنة وأصل الترعة الروضة على المكان المرتفع خاصة، فإذا كان في المطمئن فهي روضة. ولم يختلف أحد من العلماء أنه على ظاهره وأنه حق محسوس موجود، فإن القدرة صالحة لا عجز فيها، وكل ما أخبر به الصادق على من أمور الغيب فالإيمان به واجب.

● ومنها أن ما بين منبره وقبره روضة من رياض الجنة، رواه البخاري بلفظ «ما بين بيتى ومنبرى» وهذا يحتمل الحقيقة والمجاز.

أما الحقيقة: فأن يكون ما أخبر عنه في بأنه من الجنة مقتطعاً منها، كما أن الحجر الأسود منها (١١)، وكذلك النيل والفرات من الجنة، وكذلك الثمار الهندية من الورق التي هبط بها آدم عليه السلام من الجنة، فاقتضت الحكمة الإلهية أن يكون في هذه الدار من مياه الجنة، ومن ترابها، ومن حجرها، ومن فواكهها، حكمة حكيم جليل.

وأما المجاز: فبأن يكون من إطلاق اسم المسبب على السبب، فإن ملازمة ذلك المكان للصلاة والعبادة سبب في نيل الجنة، قاله ابن أبي جمرة، وهو معنى قول بعضهم: لكون العبادة فيه تؤول إلى دخول العابد روضة الجنة. وهذا فيه نظر: إذ لا اختصاص لذلك بتلك البقعة على غيرها.

وفي كتاب «بهجة النفوس» لابن أبي جمرة أيضاً حكاية قول: أن تلك البقعة تنقل بعينها فتكون من الجنة، يعني روضة من رياضها. قال: والأظهر الجمع بين الوجهين مما يعني احتمال كونها تنقل إلى الجنة، وكون العمل فيها يوجب لصاحبه روضة في الجنة، ويأتي مزيد لذلك إن شاء الله تعالى في فصل الزيارة من المقصد الأخير إن شاء الله تعالى.

ومنها: أنه ﷺ أول من ينشق عنه القبر. وفي رواية مسلم «أنا أول من تنشق عنه الأرض».

<sup>=</sup> ١٥٨٨) والترمذي برقم (٣٩١٥) والنسائي ٢/ ٥٣ والإمام أحمد بن حنيل في المسند ٢/ ٢٣٦ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٤٧/٥ وعبد الرزاق في المصنف (٥٢٤٣) والحميدي في مسنده (٢٩٠) والبيهقي في مجمع الزوائد ٨/٤ وابن سعد في طبقاته ١/ ١٩٥ وابن عبد البر في التميهد ٢/ ٢٨٥ والمحتوي في مشكل الآثار ٤/ ٢٩٥ وابن أبي حاتم الرازي في علل الحديث (٨٨٥ ــ ٢٦٩٤) والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٤٩٤ ـ ٣٤٩٤٤).

<sup>(</sup>۱) الحديث: في النسائي ٥/٢٢٦ وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/٣٠٧ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ١٩٥ وفي المغني للعراقي ٢/٢٤٦ وفي اتحاف السادة المتقين للزبيدي ٢٧٦/٤ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٤١٧ وفي كنز العمال (٣٤٧٢٦).

وهو أول من يفيق من الصعقة، قال ﷺ: «أنا أول من يرفع رأسه بعد النفخة فإذا أنا بموسى آخذ بقائمة من قوائم العرش، فلا أدري أفاق قبلي أم جوزي بصعقة الطور»(۱) رواه البخاري. والظاهر أنه ﷺ لم يكن عنده علم بذلك حتى أعلمه الله تعالى، فقد أخبر عن نفسه الكريمة أنه ﷺ أول من ينشق عنه القبر. وهو أول من يجوز على الصراط(۲)، رواه البخاري من حديث أبي هريرة. وأنه يحشر في سبعين ألفاً من الملائكة، كما روي عن كعب الأحبار: ما من فجر يطلع إلا نزل سبعون ألف ملك يحفون بقبره ﷺ يضربون بأجنحتهم حتى إذا أمسوا عرجوا وهبط سبعون ألف ملك، حتى إذا انشقت عنه الأرض خرج في سبعين ألفاً من الملائكة يوقرونه ﷺ المدينة رواه ابن النجار في تاريخ المدينة. وأنه يحشر راكب البراق، رواه الحافظ السلفي، كما ذكره الطبري.

ويكسى في الموقف أعظم الحلل من الجنة. رواه البيهةي بلفظ: «فأكسى حلة من الجنة لا يقوم لها البشر»<sup>(2)</sup>، ورواه كعب بن مالك بلفظ: «يحشر الناس يوم القيامة فأكون أنا وأمتي على تل، ويكسوني ربي حلة خضراء (واه البخاري، وهو عند ابن أبي شيبة بلفظ: «يحشر الناس على تل، وأمتي على تل» وعند الطبراني أيضاً حديث ابن عمر فيرقى هو \_ يعني محمداً بله \_ وأمته على كوم فوق الناس، وأنه يقوم عن يمين العرش، رواه ابن مسعود عنه في وفيه: لا يقومه غيره، يغبطه فيه الأولون والآخرون.

- ومنها: أنه يعطى المقام المحمود، قال مجاهد: هو جلوسه على العرش،
   وعن عبد الله بن سلام، على الكرسي، ذكرهما البغوي، وسيأتي ما قيل في ذلك في ذكر
   تفضيله على المحمود إن شاء الله تعالى.
- ومنها أنه يعطى الشفاعة العظمى في فصل القضاء بين أهل الموقف، حين يفزعون إليه بعد الأنبياء، والشفاعة في إدخال قوم الجنة بغير حساب، وفي رفع درجات ناس في الجنة.

كما جوز النووي اختصاص هذه والتي قبلها به. ووردت الأحاديث به في التي قبل، وسيأتي مزيد لذلك إن شاء الله تعالى في المقصد الأخير، والله المعين.

• ومنها: أنه صاحب لواء الحمد، يوم القيامة، آدم فمن دونه تحته. رواه البزار.

<sup>(</sup>١) الحديث في البخاري برقم (٢٤١١ ـ ٣٤٠٨ ـ ٣٣٩٨ ـ ٢٣٩٨ ـ ١٩١٧ ـ ٢٤٢٧).

<sup>(</sup>٢) الحديث في البخاري يرقم (٨٠٦).

<sup>(</sup>٣) قال الزرقاني في شرح المواهب: وهو من الكتب القديمة ا. هـ.

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٥/٣ والبيهقي في دلائل النبوة ٥/٣٧٩.

٥١) أخرجه الطحاوي في مشكل الآثار ١/٤٤٩ والقاضي عياض في الشفا ١٩/١ ٤.

وأنه أول من يقرع باب الجنة. روى مسلم من حديث المختار بمن فلفل عن أنس قال: قال ﷺ: «أنا أكثر الناس تبعاً يوم القيامة، وأنا أول من يقرع باب الجنة»(١) وعنده أيضاً عن أنس قال ﷺ: «آني باب الجنة يوم القيامة فأستفتح فيقول المخازن، بك أمرت لا أفتح لأحد قبلك، ورواه الطبراني بزيادة فيه، قال: فيقوم الخازن فيقول: لا أفتح لأحد قبلك، ولا أقوم لأحد بعدك، وهذه خصوصية أخرى له ﷺ وهي: أن خازن الجنة لا يقوم لأحد غيره ﷺ، فغبامه له ﷺ فيه إظهار لمزيته ومرتبته، ولا يقوم لأحد بعده، بل خزنة الجنة يقومون في خدمته وهو كالملك عليهم، وقد أقامه الله تعالى في خدمة عبده ورسوله حتى مشى وفتح له الباب.

- ومنها أنه ﷺ أول من يدخل الجنة، قال 瓣: «وأنا أول من يحرك حلق الجنة فيفتح الله لمي فيدخلنيها ومعى ققراء المؤمنين ولا فخر»(٢) رواه الترمذي.
- ومن خصائصه ﷺ الكوثر، نهر في الجنة يسيل من حوضه مجراه على الدر
   والياقوت، وماؤه أحلى من العسل وأبيض من الثلج.
  - ومنها الوسيلة، وهي أعلى درجة في الجنة.

وأما خصائص أمته فلله وزادها شرفاً، فاعلم أنه لما أنشأ الله سبحانه وتعالى العالم على غاية من الإتقان، وأبرز جسد نبينا فلله للعيان، وظهرت عنايته بأمته الإنسانية، بحضوره وظهوره فيها، وإن كان العالم الإنساني والناري كله أمته، ولكن لهؤلاء تخصوص وصف، فجعلهم خير أمة أخرجت للناس، وجعلهم ورثة الأنبياء، وأعطاهم الاجتهاد في نصب الأحكام، فيحكمون بما أدى إليه اجتهادهم.

وكل من دخل في زمان هذه الأمة من الأنبياء بعد نبيها، كعيسى عليه السلام، أو قدر دخوله كالخضر، فإنه لا يحكم في العالم إلا بما شرعه محمد ﷺ في هذه الأمة، فإذا نزل سيدنا عيسى عليه الصلاة والسلام فإنما يحكم بشريعة نبينا ﷺ بإلهام أو اطلاع على الروح المحمدي أو بما شاء الله تعالى، فيأخذ عنه ما شرع الله له أن يحكم به في أمته، فلا يحكم به نبينا ﷺ، ولا يحكم بشريعته التي أنزلت عليه في أوان رسالته ودولته، فهو عليه السلام تابع لنبينا ﷺ، وقد نبه بشريعته التي أنزلت عليه في أوان رسالته ودولته، فهو عليه السلام تابع لنبينا ﷺ، وقد نبه

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم كتاب الإيمان رقم الحديث (٣٣٠) والبيهقي في السنن الكبرى ٩/٤ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٩٧/١ وأبو عوانة في مسنده ١٩٢/١ والبغوي في شرح السنة ١٦٦/١٥ وابن أبي شيبة في مصنفه ١٩٧/١، والمتقي الهندي في كنز العمال (٣١٨٧٧).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي في المناقب برقم (٢١٦٣) والدارمي في المقدمة (٨) والإمام أحمد بن حنيل ١/ ١٨٢ و ١٤٤/٣.

على ذلك الترمذي الحكيم في كتاب ختم الأولياء، وأعرب عنه صاحب «عنقاء مغرب» (١)، وكذا الشيخ سعد الدين التفتازاني في شرح عقائد النسفي وصحح أنه يصلي بالناس ويؤمهم ويقتدي به المهدي لأنه أفضل منه، فإمامته أولى. انتهى.

فهو عليه الصلاة والسلام وإن كان خليفة في الأمة المحمدية، فهو رسول برنبي كريم على حاله، لا كما يظن بعض الناس أنه يأتي والحدا من هذه الأمة، معم هو واحد من هذه الأمة لما ذكر من وجوب اتباعه لنبينا ﷺ والحكم بشريعته.

فإن قلت: قد ورد في صحيح مسلم قوله ﷺ: «ليوشكن أن ينزل فيكم ابن مريم حكماً مقسطاً، فيكسر الصليب ويقتل الخنزير ويضع الجزية، (٢) وأن الصواب في معناه: أنه لا يقبل الجزية، ولا يقبل إلا الإسلام أو القتل، وهذا خلاف ما هو حكم الشرع اليوم، فإن الكتابي إذا بذل الجزية وجب قبولها ولم يجز قتله ولا إكراهه على الإسلام، وإذا كان كذلك، فكيف يكون عيسى عليه السلام حاكماً بشريعة نبينا ﷺ?

فالجواب: أنه لا خلاف أن عيسى عليه السلام إنما ينزل حاكماً بهذه الشريعة المحمدية ولا ينزل نبياً برسالة مستقلة وشريعة ناسخة، بل هو حاكم من حكام هذه الأمة.

وأما حكم الجزية وما يتعلق بها فليس حكماً مستمراً إلى يوم القيامة، بل هو مقيد بما قبل نزول عيسى، وقد أخبر نبينا غلج بنسخه، وليس عيسى عليه السلام هو الناسخ، بل نبينا على أن الامتناع في ذلك الوقت من قبول الجزية هو شرح نبينا غلج. أشار إليه النووي في شرح مسلم.

فإن قلت: ما المعنى في تغيير حكم الشرع عند نزول عيسى عليه السلام في عدم قبول الجزية؟

فأجاب ابن بطال: بأنا إنما قبلناها نحن لاحتياجنا إلى المال، وليس يحتاج عيسى عليه السلام عند خروجه إلى مال، لأنه يفيض في أيامه المال حتى لا يقبله أحد، فلا يقبل إلا القتل أو الإيمان بالله وحده. انتهى.

 <sup>(</sup>١) هو اسم كتاب ألفه الشيخ صعيى الدين محمد بن علي المعروف بابن عربي المتوفي بدمشق سنة (٦٣٨) دعنقاء مغرب في معرفة ختم الأولياء وشمس المغرب. انظر كشف الظنون ٢/ ١١٧٣.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري برقم (۲۲۲۲ ـ ۳٤٤٨) ومسلم برقم (۲٤۲) والامام أحمد بن حنبل ۲/ ٥٣٨ والبيهةي في السنن الكبرى ١/ ٢٤٤ و ٩/ ١٨٠ والطحاوي في مشكل الآثار ١/ ٢٧ والسيوطي في الدر المتثور ٢/ ٢٤٢ وحبد الرزاق في المصنف (٢٠١٤) وأبو عوانة في المسند ١٠٤١.

وأجاب الشيخ ولي الدين ابن العراقي: بأن قبول الجزية من اليهود والنصارى لشبهة ما بأيديهم من التوراة والإنجيل. وتعلقهم بزعمهم بشرع قديم، فإذا نزل عيسى عليه السلام زالت تلك الشبهة بحصول معاينته، فصاروا كعبدة الأوثان في انقطاع شبهتهم وانكشاف أمرهم، فعوملوا معاملتهم في أنه لا يقبل منهم إلا الإسلام، والحكم يزول بزوال علته. قال وهذا معنى حسن مناسب لم أر من تعرض له. قال: وهذا أولى مما ذكره ابن بطال. انتهى.

وكذلك من يقول من العلماء بنبوة الخضر، وأنه باق إلى اليوم، فإنه تابع لأحكام هذه الملة. وكذلك إلياس على ما صححه أبو عبد الله القرطبي أنه حي أيضاً. وليس في الرسل من يتبعه رسول له كتاب إلا نبينا على وكفى بهذا شرفاً لهذه الأمة المحمدية زادها الله شرفاً.

فالحمد لله الذي خصنا بهذه الرحمة، وأسبغ علينا هذه النعمة، ومنَّ علينا بما عمنا به من الفضائل الجمة، ونوَّه بنا في كتابه العزيز بقوله: ﴿كنتم خير أمه﴾ [آل عمران: ١١٠]، فتأمل قوله (كنتم) أي في اللوح المحفوظ، وقيل: كنتم في علم الله. فينبغي لمن هو من هذه الأمة المحمدية أن يتخلق بالأخلاق الزكية، ليثبت له ما لهذه الأمة الشريفة من الأوصاف المرضية، ويتأهل لما لها من الخيرية.

قال مجاهد: كنتم خير أمة أخرجت للناس إذا كنتم على الشرائط المذكورة، أي: تأمرون بالمعروف وتنهون عن المنكر. وقيل: إنما صارت أمة محمد على خير أمة لأن المسلمين منهم أكثر، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر فيهم أفشى. وقيل: هذا لأصحاب محمد على، كما قال على: «خير الناس قرني ثم اللين يلونهم ثم اللين يلونهم، وهذا يدل على أن أول هذه الأمة أفضل ممن بعدها. وإلى هذا ذهب معظم العلماء.

وأن من صحبه ﷺ ورآه ولو مرة من عمره أفضل من كل من يأتي بعده، وأن فضيلة الصحبة لا يعدلها عمل، هذا مذهب الجمهور.

وذهب أبو عمر بن عبد البر: إلى أنه قد يكون فيمن يأتي بعد الصحابة أفضل ممن كان في جملة الصحابة، وأن قوله ﷺ: «عير الناس قرني» ليس على عمومه بدليل ما يجمع القرن من الفاضل والمفضول، وقد جمع قرنه ﷺ جماعة من المنافقين المظهرين للإيمان، وأهل الكبائر الذين أقام عليهم وعلى بعضهم الحدود، وقد روى أبو أمامة أنه ﷺ قال: «طوبي لمن رآني وآمن بي، وطوبي سبع مرات لمن لم يرني وآمن بي» (١٠).

وفي مسند أبي داود الطيالسي عن محمد بن أبي حميد عن زيد بن أسلم عن أبيه

<sup>(</sup>١) أخرجه الامام أحمد بن حنبل في مسنده ٥/ ٢٦٤ وابن عبد البر في الاستذكار ١/٢٣٦.

عن عمر قال: كنت جالساً عند النبي ﷺ فقال: «أتدرون أي الخلق أفضل إيماناً؟) قلنا: الملائكة، قال: «وحق لهم، بل غيرهم»، قلنا: الأنبياء قال: «وحق لهم، بل غيرهم»، قال ﷺ: «أفضل: الخلق إيماناً قوم في أصلاب الرجال يؤمنون بي ولم يروني فهم أنه ل الخلق إيماناً»(١).

وروي أن عمر بن عبد العزيز لما ولي الخلافة كتب إلى سالم بن عبد الله أن اكتب إلي بسيرة عمر بن الخطاب لأعمل بها، فكتب إليه سالم: إن عملت بسيرة عمر فأنت أفضل من عمر، لأن زمانك ليس كزمان عمر، ولا رجالك كرجال عمر، قال: وكتب إلى فقهاء زمانه فكلهم كتب بمثل قول سالم. قال أبو عمر: فهذه الأحاديث تقتضي مع تواتر طرقها وحسنها، التسوية بين أول هذه الأمة وآخرها في فضل العمل، إلا أهل بدر والحديبية. ومن تدبر هذا الباب بان له الصواب، والله يؤتى فضله من يشاء. انتهى.

وإسناد حديث أبي داود الطيالسي عن عمر ضعيف فلا يحتج به، لكن روى أحمد والدارمي والطبراني عن أبي عبيدة \_ أي ابن الجراح \_: يا رسول الله، أحد خير منا؟ أسلمنا معك وجاهدنا معك؟ قال «قوم يكونون من بعدكم يؤمنون بي ولم يروني» (٢) وإسناده حسن وصححه الحاكم.

والحق ما عليه الجمهور: أن فضيلة الصحبة لا يعدلها عمل لمشاهدة رسول الله ﷺ، والدلائل على أفضلية الصحابة على غيرهم كثيرة متظاهرة لا نطيل بذكرها وسيأتي بقية مباحث ذلك في فضل الصحابة من المقصد السابع إن شاء الله تعالى.

وقد خص الله تعالى هذه الأمة الشريفة بخصائص لم يؤتها أمة قبلهم، أبان بها فضلهم، والأخبار والآثار ناطقة بذلك.

فخرج أبو نعيم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: «إن موسى ـ عليه السلام ـ لما نزلت عليه التوراة وقرأها، فوجد فيها ذكر هذه الأمة، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة هم الآخرون السابقون، فاجعلها أمتي، قال: تلك أمة أحمد، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة أنا جيلهم في صدورهم يقرؤونها ظاهراً فاجعلها أمتي، قال: تلك أمة أحمد، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة يأكلون الفيء فاجعلها أمتي، قال تلك أمة أحمد، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة يجعلون الصدقة في بطونهم يؤجرون عليها فاجعلها أمتى، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة يجعلون الصدقة في بطونهم يؤجرون عليها فاجعلها أمتى، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة إذا هم أحدهم

<sup>(</sup>١) اخرجه العقيلي في الضعفاء ٢٣٨/٤ وابن عبد البر في الاستذكار ٢٣٨/١.

<sup>(</sup>٢) أخرجه المحاكم في المستدرك ٣/ ١٧٥ والطحاوي في مشكل الآثار ٣/ ١٧٥ والهيثمي في مجمع الزوائد نحوه ١٠/ ٢٥.

بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة واحدة وإن عملها كتبت له عشر حسنات فاجعلها أمني، قال: تلك أمة أحمد، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة إذا هم أحدهم بسيئة فلم يعملها لم تكتب عليه، وإن عملها كتبت سيئة واحدة فاجعلها أمني، قال: تلك أمة أحمد، قال: يا رب إني أجد في الألواح أمة يؤتون العلم الأول والعلم الآخر، فيقتلون المسيح الدجال، فاجعلها أمني، قال: تلك أمة أحمد، قال: يا رب فاجعلني من أمة أحمد، فأعطي عند ذلك خصلتين، فقال: يا موسى إني اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي، فخذ ما آتيتك وكن من الشاكرين، قال: قد رضيت يا رب، (١).

وروى ابن طغر بك في «النطق المفهوم» (٢) عن ابن عباس رفعه: قال موسى: يا رب، فهل في الأمم أكرم عليك من أمتي، ظللت عليهم الغمام، وأنزلت عليهم المن والسلوى، فقال: سبحانه وتعالى: يا موسى، أما علمت أن فضل أمة محمد على سائر الأمم كفضلي على جميع خلقي؟ قال: يا رب فأرينهم، قال: لن تراهم، ولكن أسمعك كلامهم، فناداهم الله تعالى، فأجابوا كلهم بصوت واحد: لبيك اللهم لبيك، وهم في أصلاب آبائهم وبطون أمهانهم فقال سبحانه وتعالى: صلاتي عليكم، ورحمتي سبقت غضبي، وعفوي سبق عذابي، استجيب لكم قبل أن تسألوني، فمن لقيني منكم يشهد أن غضبي، وعفوي سبق عذابي، استجيب لكم قبل أن تسألوني، فمن لقيني منكم يشهد أن لأ إله إلا الله وأن محمداً رسول الله خفرت له ذنوبه. قال ﷺ: «فأراد الله أن يمن علي بذلك» فقال: ﴿وما كنت بجانب الطور إذ نادينا﴾ [القصص: ٢٦]. أي أمتك حتى أسمعنا موسى كلامهم.

ورواه قتادة، وزاد: فقال موسى: يا رب، ما أحسن أصوات أمة محمد الله المعنى مرة أخرى.

وفي الحلية لأبي نعيم، عن أنس قال قال رسول الله ﷺ: «أوحى الله إلى موسى، نبىء بني إسرائيل أنه من لقيني وهو جاحد بأحمد أدخلته النار. قال: يا رب، ومن أحمد؟ قال: ما خلقت خلقاً أكرم علي منه، كتبت اسمه مع اسمي في العرش قبل أن أخلق السماوات والأرض، إن الجنة محرمة على جميع خلقي حتى يدخلها هو وأمنه، قال: ومن أمنه؟ قال: الحمادون، يحمدون صعوداً وهبوطاً وعلى كل حال. يشدون أوساطهم ويطهرون أطرافهم، صائمون بالنهار، رهبان بالليل، أقبل منهم اليسير، وأدخلهم الجنة بشهادة أن لا إله إلا الله، قال: اجعلني نبي تلك الأمة، قال: نبيها منها،

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو نعيم في دلائل النبوة ١/ ١٤ والسيوطي في المدر المنثور ٣/ ١٢٤.

<sup>(</sup>٢) اسم كتاب لأبي الفّرج ابن الجوزي وهو من أغرب تصانيفه انظر كشف الظنون ٢/ ١٩٥٩.

قال: اجعلني من أمة ذلك النبي، قال: استقدمت واستأخر، ولكن سأجمع بينك وبينه في دار الجلال،(١).

وعن وهب بن منبه قال: أوحى الله إلى شعيا: إني باعث نبياً أمياً، أفتح به آذاناً صماً، وقلوباً غلقاً، وأعيناً عمياً، مولده بمكة، ومهاجره طيبة، وملكه بالشام، عبدي المتوكل المصطفى المرفوع الحبيب المنتخب المختار، لا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح ويغفر، رحيماً بالمؤمنين، يبكى للبهيمة المثقلة، ولليتيم في حجر الأرملة، ليس بفظ ولا غليظ ولا سخاب في الأسواق، ولا متزين بالفحش ولا قوال للخنا، لو يمر إلى جنب السراج لم يطفئه من سكينته، ولو يمشى على القصب الرعراع لم يسمع من تحت قدميه، أبعثه مبشراً ونذيراً. . إلى أن قال: وأجعل أمته خير أمة أخرجت للناس أمراً بالمعروف ونهياً عن المنكر، وتوحيداً لي، وإيماناً بي، وإخلاصاً لي، وتصديقاً لما جاءت به رسلى، وهم رعاة الشمس والقمر، طوبي لتلك القلوب والوجوه والأرواح التي أخلصت لي، ألهمهم التسبيح والتكبير والتحميد والتوحيد، في مساجدهم ومجالسهم ومضاجعهم ومتقلبهم ومثواهم، ويصفون في مساجدهم كما تصف الملائكة حول عرشي، هم أوليائي وأنصاري، أنتقم بهم من أعدائي عبدة الأوثان، يصلون لي قياماً وقعوداً وركعاً وسجوداً، ويخرجون من ديارهم وأموالهم ابتغاء مرضاتي ألوفاً، ويقاتلون في سبيلي صفوفاً، أختم بكتابهم الكتب، وبشريعتهم الشرائع، وبدينهم الأديان، فمن أدركهم فلم يؤمن بكتابهم، ويدخل في دينهم وشريعتهم فليس مني، وهو مني بريء، وأجعلهم أفضل الأمم، وأجعلهم أمة وسطاً شهداء على الناس، إذا غضبوا هللوني، وإذا تنازعوا سبحوني، يطهرون الوجوه والأطراف، ويشدون الثياب إلى الأنصاف، ويهللون على التلال والأشراف، قربانهم دماؤهم، وأنا جيلهم في صدورهم، رهباناً بالليل ليوثاً بالنهار، طوبي لمن كان معهم، وعلى دينهم ومنهاجهم وشريعتهم، وذلك فضلي أوتيه من أشاء، وأنا ذو الفضل العظيم. رواه أبو نعيم.

وقد ذكر الإمام فخر الدين: أن من كانت معجزاته أظهر يكون ثواب أمنه أقل، قال السبكي: إلا هذه الأمة، فإن معجزات نبيها أظهر وثوابها أكثر من سائر الأمم. ومن خصائص هذه الأمة إحلال الغنائم، ولم تحل لأمة قبلها، وجعلت لهم الأرض مسجداً ولم تكن الأمم تصلي إلا في البيع والكنائس، وجعل لهم ترابها طهوراً وهو التيمم. وفي رواية أبي أمامة عند البخاري: «وجعلت الأرض كلها لي ولأمتي مسجداً وطهوراً»(٢) وفي رواية

<sup>(</sup>١) انظر حلية الأولياء ٦/ ٣٣ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) الحديث في مسئل الإمام أحمد بن حنبل ٧٤٨/٥.

مسلم من حديث حذيفة: «وجعلت لنا الأرض كلها مسجداً، وجعلت تربتها طهوراً إذا لم نجد الماء»(١).

• ومن خصائص هذه الأمة الوضوء، فإنه لم يكن إلا للأنبياء دون أممهم، ذكره المحليمي، واستدل بحديث البخاري «إن أمتي يدعون يوم القيامة غراً محجلين من آثار الوضوء» (٢) لكن قال في فتح الباري: فيه نظر: لأنه ثبت في البخاري قصة سارة عليها السلام \_ مع الملك الذي أعطاها هاجر: أن سارة لما هم الملك بالدنو منها قامت تتوضأ وتصلي، وفي قصة جريج الراهب أيضاً: أنه قام فتوضأ وصلى ثم كلم الغلام. فالظاهر أن الذي اختصت به هذه الأمة هو الغرة والتحجيل، لا أصل الوضوء.

وقد صرح بذلك في رواية لمسلم عن أبي هريرة مرفوعاً، قال: «لكم سيما ليست لأحد فيركم» (٣) أي علامة. وغاية التحجيل: استيعاب العضدين والساقين والغرة: غسل مقدمات الرأس وصفحة العنق مع الوجه.

● ومنها مجموع الصلوات الخمس، ولم تجمع لأحد غيرهم، أخرج الطحاوي عن عبيد الله بن محمد بن عائشة قال: إن آدم لما تيب عليه عند الفجر صلى ركعتين فصارت الصبح، وفدى إسحاق عند الظهر، فصلى أربع ركعات فصارت الظهر، وبعث عزيراً عند العصر، فقيل له: كم لبثت قال: يوماً، فرأى الشمس فقال: أو بعض يوم فصلى أربع ركعات فجهد فجلس ركعات فصارت العصر، وغفر لداود عند المغرب، فقام يصلي أربع ركعات فجهد فجلس في الثالثة فصارت المغرب ثلاثاً. وأول من صلى العشاء الآخرة نبينا ﷺ.

وأخرج أبو داود في سننه، وابن أبي شيبة في مصنفه والبيهقي في سننه عن معاذ بن جبل قال: أخر رسول الله على صلاة العتمة ليلة حتى ظن الظان أنه قد صلى ثم خرج فقال: «أعتموا بهذه الصلاة فإنكم فضلتم بها على سائر الأمم ولم تصلها أمة قبلكم»(٤).

• ومنها الاذان والإقامة.

<sup>(</sup>١) الحديث في صحيح مسلم المساجد رقم (٤) وفي شرح السنة للبغوي ١١٣/٢ وفي مصنف ابن أبي شيبة ٢/١٠٤ و ١١/ ٤٣٥.

<sup>(</sup>٢) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٢/ ٣٦١ والسيوطي في جمع الجوامع برقم (٦٢٧٧) والمنذري في الترفيب ١/ ١٤٩ والتبريزي في المشكاة برقم (٢٩٠).

 <sup>(</sup>٣) الحديث في صحيح مسلم طهارة رقم (٣٦ ـ ٣٧) وفي إتحاف السادة المتقين ١٠ / ٥٠٢ وفي تفسير القرطبي ٢/ ١٠٧ .

<sup>(</sup>٤) أخرجه أبو داود برقم (٤٢١) وأحمد في المسند ٥/ ٢٣٧ والبيهةي في السنن الكبرى ١/ ٤٥١ وأبو نعيم في حلية الأولياء ٩/ ٢٣٨ والسيوطي في الدر المنثور ١/ ٣٠٠ و ٢/ ٦٥ في كنز العمال (١٩٤٧٧).

- ومنها البسملة، قاله بعضهم فيما نقله الشيخ شهاب الدين الحلبي النحوي في تقسيره، قال: ولم ينزلها الله على أحد من الأمم قبلنا إلا على سليمان بن داود، فهي مما اختصت به هذه الأمة. انتهى.
- ومنها التأمين، روى الإمام أحمد من حديث عائشة قالت: بينا أنا عند النبي الله إذ استأذن رجل من اليهود، فذكر الحديث وفيه: أن النبي الله قال: «إنهم لم يحسدونا على شيء كما حسدونا على الجمعة التي هدانا الله لها وضلوا عنها، وعلى قولنا خلف الإمام آمين (١).

قال الحافظ ابن حجر: وهذا الحديث غريب لا أعرفه بهذه الألفاظ إلا من هذا الوجه، لكن لبعضه متابع حسن في التأمين، أخرجه ابن ماجه وصححه ابن خزيمة كلاهما من رواية سهيل بن أبي صالح عن أبيه عن عائشة عن النبي في قال: «ما حسدتنا اليهود على شيء ما حسدتنا على السلام والتأمين» (٢).

● ومنها الاختصاص بالركوع، عن علي رضي الله عنه قال: أول صلاة ركعنا فيها العصر، فقلت: يا رسول الله، ما هذا؟ قال: «بهذا أمرت» رواه البزار والطبراني في الأوسط.

ووجه الاستدلال منه: أنه على قبل ذلك الظهر، وصلى قبل فرض الصلوات الخمس قيام الليل، فكون الصلاة السابقة بلا ركوع قرينة لخلو صلاة الأمم السابقة منه. قاله بعض العلماء.

قال: وذكر جماعة من المفسرين في قوله تعالى: ﴿وَارْكُعُوا مِعَ الْرَاكُعُينَ﴾ [البقرة: ٤٣]. أن مشروعية الركوع في الصلاة خاص بهذه الأمة، وأنه لا ركوع في صلاة بني إسرائيل، ولذا أمرهم بالركوع مع أمة محمد .

وهذا يعارضه قوله تعالى: ﴿يا مريم اقنتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين﴾ [آل عمران: ٤٣]. المفسر بأنها أمرت بالصلاة في الجماعة بذكر أركانها مبالغة في المحافظة عليها. قالوا: وقدم السجود قبل الركوع إما لكونه كذلك في شريعتهم، أو للتنبيه على أن «الواو» لا توجب الترتيب. وقيل: المراد بالقنوت إدامة الطاعة، كقوله: ﴿أَمن هو قانت آناء الليل ساجداً وقائماً﴾ [الزمر: ٩]. وبالسجود: الصلاة، لقوله: ﴿وأدبار السجود﴾

<sup>(</sup>١) ذكره المنذري في الترغيب والترهيب ١ /٣٢٨.

 <sup>(</sup>٢) ذكره نحوه ابن عبد البر في التمهيد ٧/ ١٥ وفي مصنف عبد الرزاق ٢٦٤٩ والمتقي الهندي في كنز
 العمال (٢٥٢٧٦).

[ق: ٤٠]، وبالركوع: الخضوع والإخبات.

- ومنها الصفوف في الصلاة، كصفوف الملائكة، رواه مسلم من حديث حذيفة.
  - ومنها تحية الإسلام لحديث عائشة السابق.
- ومنها الجمعة، قال ﷺ: «نحن الآخرون إلسابقون يوم القيامة، بيد أنهم أوتوا الكتاب من قبلنا، ثم هذا يومهم الذي فرض الله عليهم فاختلفوا فيه فهدانا الله له، فالناس لنا فيه تبع، اليهود غداً والنصارى بعد غده (۱) رواه البخاري.
- ومنها ساعة الإجابة التي في الجمعة، واختلف في تعيينها على أقوال تزيد على الثلاثين ذكرتها في الوامع الأنوار في الأدعية والأذكار».
- و را البيه أبداً، وتزيين الجنة فيه، وخلوف أفواه الصائمين أطيب عند الله من ريح المسك، وستغفر لهم الملائكة في كل يوم وليلة حتى يفطروا، وإذا كان آخر ليلة غفر لهم جميعاً. رواه البيهةي بإسناد لا بأس به بلفظ: أعطيت أمتي في شهر رمضان خمساً لم يعطهن نبي قبلي (٢) . . الحديث، و المستغفر لهم الحيتان حتى يفطروا، رواه البزار. و التصفد فيه مردة الشياطين، رواه أحمد والبزار.
- ومنها السحور، وتعجيل القطر، رواه الشيخان. وإباحة الأكل والشرب والجماع ليلاً إلى الفجر، وكان محرماً على من قبلنا بعد النوم، وكذا كان في صدر الإسلام ثم نسخ.
  - ومنها: ليلة القدر، كما قاله النووي في شرح المهذب.

وهل صيام رمضان من خصائص هذه الأمة أم لا؟ إن قلنا إن التشبيه الذي دلت عليه كاف «كما» في قوله تعالى: ﴿كتب عليكم الصيام كما كتب على الذين من قبلكم﴾ [البقرة: ١٨٣] على حقيقته فيكون رمضان كتب على من قبلنا. وذكر ابن أبي حاتم عن ابن عمر رفعه!: «صيام رمضان كتبه الله على الأمم قبلكم» وفي إسناده مجهول. وإن قلنا المراد مطلق الصيام دون قدره ووقته فيكون التشبيه واقعاً على مطلق الصوم، وهو قول الجمهور.

• ومنها أن لهم الاسترجاع عند المصيبة، قال سعيد بن جبير: لقد أعطيت هذه الأت

<sup>(</sup>۱) الحديث أيضاً في المسند ٢/ ٢٤٩ و ٥٠٤ وفي الدارقطني ٣/٣ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/ ٢٩٨ وفي دلائل النبوة أيضاً ٥/ ٤٧٥ وفي إتحاف السادة المتقين ٣/ ٢١٥ وفي كنز العمال (٣٤٤٧٥ ــ ٣٤٤٧٥).

 <sup>(</sup>٢) والحديث أيضاً في الترغيب والترهيب للمنلوي ٢/ ٩٢ وفي الدر المنثور للسيوطي ١/٤١ وفي كنز العمال (٩٠٧٣٠).

عند المصيبة ما لم تعط الأنبياء عليهم الصلاة والسلام مثله: إنا لله وإنا إليه راجعون. ولو أعطيت الأنبياء لأعطيه يعقوب عليه الصلاة والسلام إذ قال: ﴿يا أسفي على يوسف﴾ [يوسف: ٨٤].

- ومنها: أن الله تعالى رفع عنهم الإصرار الذي كان على الأمم قبلهم، قال الله تعالى: ﴿ويضع عنهم إصرهم والأخلال التي كانت عليهم﴾ [الأعراف: ١٥٧]. أي: ويخفف عنهم ما كلفوا به من التكاليف الشاقة، كتعيين القصاص في العمد والخطأ وقطع الأعضاء الخاطئة، وقطع موضع النجاسة، وقتل النفس في التوبة. وقد كان الرجل من بني إسرائيل يذنب الذنب فيصبح قد كتب على باب بيته: إن كفارته أن تنزع عينيك فينزعهما. وأصل الإصل: الثقل: الذي بأصر صاحبه، أي يحبسه من الحراك لثقله.
- ومنها أن الله تعالى أحل لهم كثيراً مما شدد على من قبلهم، ولم يجعل عليهم في الدين من حرج﴾ [الحج: في الدين من حرج، كما قال تعالى: ﴿وما جعل عليكم في الدين من حرج﴾ [الحج: ٧٨]. أي ضيق بتكليف ما اشتد القيام به عليهم، إشارة إلى أنه لا مانع لهم عنه ولا عذر لهم في تركه، يعني من لم يستطع أن يصلي قائماً فليصل قاعداً، وأباح للصائم الفطر في السفر، والقصر فيه.

وقيل ذلك بأن جعل لهم من كل ذنب مخرجاً، وفتح لهم باب التوبة، وشرع لهم الكفارات في حقوقه تعالى، والأروش<sup>(١)</sup> والديات في حقوق العباد، قاله البيضاوي.

وروي عن ابن عباس أنه قال: الحرج ما كان على بني إسرائيل من الإصر والشدائد، وضعه الله عن هذه الأمة. وعن كعب، أعطى الله هذه الأمة ثلاثاً لم يعطهن إلا الأنبياء: جعلهم شهداء على الناس، وما جعل عليهم في الدين من حرج، وقال: ادعوني استجب لكم.

● ومنها: أن الله رفع عنهم المؤاخذة بالخطأ والنسيان، وما استكرهوا عليه، وحديث النفس (٢)، وقد كان بنو إسرائيل إذا نسوا شيئاً مما أمروا به أو أخطؤوا عجلت لهم العقوبة، فحرًم عليهم شيء من مطعم أو مشرب على حسب ذلك الذنب.

وقد قال 護: (إن الله وضع عن أمتى الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه (٣) رواه

<sup>(</sup>١) الأرش في الجراحات وليس له قذر معلوم وهو دية الجراحات وسمي أرشاً لأنه من أسباب النزاع. راجع لسان العرب ١١٧/١ مادة (أرش).

<sup>(</sup>٢) رواه الشيخان وهو بلفظ: (إن الله تجاوز لأمتي ما حدثت به أنفسها ما لم تتكلم به أو تعمل به).

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماحه في سننه برقم (٢٠٤٥) وفي نصب الراية للزيلعي ٢/٤/ وفي كشف الخفاء للعجلوني...

أحمد وابن حبان والحاكم وابن ماجه.

● ومنها أن الإسلام وصف خاص بهم، لا يشركهم فيه غيرهم إلا الأنبياء عليهم الصلاة والسلام، لقوله تعالى: ﴿هو سماكم المسلمين من قبل وفي هذا﴾ [الحج: ٧٨]. ﴿ورضيت لكم الإسلام ديناً﴾ [المائدة: ٣]. إذ لو لم يكن خاصاً بهم لم يكن في الامتنان عليهم بذلك فائدة.

وقد يجاب: بأن رضى الإسلام ديناً لهم، وتسمية إبراهيم أباهم بذلك، لا ينفي اتصاف غيرهم به. وفائدة ذلك: الإعلام بالإنعام عليهم بما أنعم به على غيرهم من الفضائل.

وقيل: لا يختص بهم، بل يطلق على غيرهم أيضاً، وهو اسم لكل دين حق لغة وشرعاً. كما أجاب به ابن الصلاح لقوله تعالى ـ حكاية عن وصية يعقوب ـ ﴿فلا تموتن إلا وأنتم مسلمون﴾ [البقرة: ١٣٢]. ﴿فما وجدنا فيها غير بيت من المسلمين﴾ [اللاريات: ٣٦] إلى غير ذلك. ولأن الإيمان أخص من الإسلام، كما هو مذهب كثير من العلماء، وليس خاصاً بهذه الأمة، بل يوصف به كل من دخل في شريعة مقراً بالله وبأنبيائه، كما قال الراغب.

● ومنها: أن شريعتهم أكمل من جميع شرائع الأمم المتقدمة، وهذا لا يحتاج إلى بيانه لوضوحه. وانظر إلى شريعة موسى عليه السلام، فقد كانت شريعة جلال وقهر، أمروا بقتل نفوسهم، وحرمت عليهم الشحوم وذوات الظفر وغيرها من الطيبات، وحرمت عليهم الغنائم، وعجلت لهم من العقوبات ما عجل، وحملوا من الآصار والأغلال ما لم يحمله غيرهم.

وكان موسى عليه السلام من أعظم خلق الله هيبة ووقاراً وأشدهم بأساً وغضباً لله، وبطشاً بأعداء الله، فكان لا يستطاع النظر إليه.

وعيسى عليه السلام كان في مظهر الجمال، وكانت شريعته شريعة فضل وإحسان، وكان لا يقاتل ولا يحارب، وليس في شريعته قتال ألبتة، والنصارى يحرم عليهم في دينهم القتال، وهم به عصاة، فإن الإتجيل يأمر فيه: أن من لطمك على خدك الأيمن فأدر له خدك الأيسر ومن نازعك ثوبك فأعطه رداءك، ومن سخرك ميلاً فامش معه ميلين<sup>(1)</sup>، ونحو هذا،

<sup>=</sup> ١/ ٢٢٥ وفي كنز المسال للمتقى الهندي (٣٤٤٦٠).

<sup>(</sup>١) انظر متى ٥/٣٩ ـ ٤١.

وليس في شريعتهم مشقة ولا إصر ولا أغلال. وأما النصارى فابتدعوا تلك الرهبانية من قبل أنفسهم ولم تكتب عليهم.

وأما نبينا على فكان مظهر الكمال، الجامع لتلك القوة والعدل والشدة في الله، واللين والرأفة والرحمة فشريعته أكمل الشرائع، وأمته أكمل الأمم، وأحوالهم ومقاماتهم أكمل الأحوال والمقامات، وللالك تأتي شريعته فله بالعدل إيجاباً له وفرضاً، وبالفضل ندباً إليه واستحباباً، وبالشدة في موضع الشدة، وباللين في موضع اللين، ووضع السيف موضعه، ووضع الندى موضعه، فيلكر الظلم ويحرمه، والعدل ويأمر به، والفضل ويندب إليه في بعض آية، كقوله تعالى: ﴿وجزاء سيئة سيئة مثلها﴾ [الشورى: ٤٠]. فهذا عدل ﴿فمن عفا وأصلح فأجره على الله﴾ [الشورى: ٤٠]. فهذا تحريم للظلم.

وقوله: ﴿وإن عاقبتم فعاقبوا بمثل ما عوقبتم به﴾ [النحل: ١٢٦]. فهذا إيجاب للعدل وتحريم للظلم ﴿ولثن صبرتم لهو خير للصابرين﴾ [النحل: ١٢٦] ندب إلى الفضل.

● وكذلك تحريم ما حرم على هذه الأمة صيانة وحمية، حرم عليهم كل خبيث وضار، وأباح لهم كل طيب ونافع، فتحريمه عليهم رحمة، وعلى من كان قبلهم لم يخل من عقوبة، كما أشرت إليه قريباً. وهداهم لما ضلت عنه الأمم قبلهم كيوم الجمعة، كما سأذكره إن شاء الله تعالى في مقصد عباداته ﷺ، وتقدم ما يشهد له.

ورهب لهم من علمه وحلمه، وجعلهم خير أمة أخرجت للناس، وكمل لهم من المحاسن ما فرقه في الأنبياء قبله، وكمل المحاسن ما فرقه في الأنبياء قبله، وكمل في كتابهم من المحاسن ما فرقه في الكتب قبله، وكذلك في شريعته. فهذه الأمة هم المجتبون، كما قال إلههم: ﴿هو اجتباكم وما جعل عليكم في الدين من حرج﴾ [الحج: ٨٧]. وجعلهم شهداء على الناس، فأقامهم في ذلك مقام الرسل الشاهدين على أممهم، أشأر إليه ابن القيم.

● ومنها: أنهم لا يجتمعون على ضلالة. رواه أحمد في مسنده، والطبراني في الكبير، وابن أبي خيثمة في تاريخه عن أبي بصرة الغفاري مرفوعاً في حديث «سألت ربي أن لا تجتمع أمتي على ضلالة فأعطائيها» (١) ورواه ابن أبي عاصم والطبراني أيضاً من حديث أبي مالك الأشعري رفعه: ﴿إِن الله أجاركم من ثلاث» وذكر منها ﴿وأن لا تجتمعوا على ضلالة».

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ٢/ ٤٨٨ وعلى القاري في الأسرار المرفوعة (٨٧) والمتقى الهندي في كنز العمال (٢٠٩٠).

قال شيخنا: وبالجملة، فهو حديث مشهور المتن، ذو أسانيد كثيرة وله شواهد متعددة في المرفوع وغيره.

● ومنها: أن إجماعهم حجة وأن اختلافهم رحمة، وكان اختلاف من قبلهم عداباً، روى البيهقي في المدخل في حديث من رواية سليمان بن أبي كريمة، عن جويبر عن الضحاك عن ابن عباس قال: قال رسول الله ﷺ: ﴿وَاخْتَلَافُ أُصِحَابِي لَكُم رَحْمَةُ (١). وَجُويِبر: ضعيف جداً، والضحاك عن ابن عباس: منقطع.

وهو كما قال شيخ الإسلام ابن حجر: حديث مشهور على الألسنة، وقد أورده ابن الحاجب في المختصر في مباحث القياس بلفظ: اختلاف أمتي رحمة للناس، قال: وكثر السؤال عنه، وزعم كثير من الأئمة أنه لا أصل له، لكن ذكره الخطابي في غريب الحديث مستطرداً، وقال: اعترض على هذا الحديث رجلان، أحدهما ماجن والآخر ملحد، وهما: إسحاق الموصلي، وعمرو بن بحر الجاحظ وقالا جميعاً: لو كان الاختلاف رحمة لكان الاتفاق عذاباً، قال: ثم تشاغل الخطابي برد هذا الكلام، ولم يقع في كلامه نص في عزو الحديث، ولكنه أشعر بأن له أصلاً عنده.

ومن حديث الليث بن سعد عن يحيى بن سعيد قال: أهل العلم أهل توسعة، وما برح المفتون يختلفون، فيحل هذا ويحرم هذا، فلا يعيب هذا على هذا، أشار إليه شيخنا في المقاصد الحسنة.

ومنها أن الطاعون لهم شهادة ورحمة، وكان على الأمم عذاباً. رواه أحمد والطبراني في الكبير، عن حديث أبي عسيب مولى رسول الله على. ورجال أحمد ثقات ولفظه: «الطاعون شهادة لأمتى ورحمة لهم ورجز على الكافرين»(٢).

- ومنها أنهم إذا شهد اثنان منهم لعبد بخير وجبت له الجنة (٣). وكان الأمم السالفة إذا شهد منهم مائة.
- ومنها أنهم أقل الأمم عملاً، وأكثرهم أجراً وأقصرهم أعماراً، وأوتوا العلم الأول
   والآخر، وآخر الأمم فافتضحت الأمم عندهم ولم يفتضحوا.

<sup>(</sup>١) ذكره العجلوني في كشف الخفاء ١٨/١ والعراقي في المغني عن حمل الأسفه ٢٨/١ وابن عساكر في تهذيب تاريخ دمشق ٢/ ٢٨٥.

 <sup>(</sup>۲) الحديث في الدارمي ۲/۷۰۷، وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٦/ ٣٩٢ وفي الترخيب والترهيب
 للمنذري ٢/ ٣٣٤ وفي تفسير القرطبي ٣/ ٢٨٥٠ وفي كنز العمال (٢٨٤٣٧).

 <sup>(</sup>٣) روى أحمد والبخاري والنسائي عن عمر مرفوعاً (أيما مسلم شهد له أربعة أدخله الله الجنة، قيل:
 وثلاثة؟ قال: وثلاثة، قيل واثنان، قال: واثنان...) والمقصود الثناء عليه بخير.

● ومنها: أنهم أوتوا الإسناد، وهو خصيصة فاضلة من خصائص هذه الأمة، وسنة بالغة من السنن المؤكدة. وقد روينا من طريق أبي العباس الدغولي قال: سمعت محمد بن حاتم بن المظفر يقول: إن الله قد أكرم هذه الأمة وشرفها وفضلها بالإسناد، وليس لأحد من الأمم كلها قديمها وحديثها إسناد موصول، إنما هو صحف في أيديهم، وقد خلطوا بكتبهم أخبارهم، فليس عندهم تمييز بين ما نزل من التوراة والإنجيل وبين ما ألحقوه بكتبهم من الأخبار التي اتخذوها عن غير الثقات.

وهذه الأمة الشريفة \_ زادها الله شرفاً بنبيها \_ إنما تنص الحديث عن الثقة المعروف في زمانه بالصدق والأمانة عن مثله حتى تتناهى أخبارهم، ثم يبحثون أشد البحث حتى يعرفوا الأحفظ فالأحفظ، والأضبط فالأضبط، والأطول مجالسة لمن فوقه ممن كان أقصر مجالسة، ثم يكتبون الحديث من عشرين وجهاً وأكثر، حتى يهذبوه من الغلط والزلل، ويضبطوا حروفه ويعدوه عداً، فهذا من فضل الله على هذه الأمة، فنستودع الله تعالى شكر هذه النعمة وغيرها من نعمه.

وقال أبو حاتم الرازي<sup>(١)</sup>: لم يكن في أمة من الأمم منذ خلق الله تعالى آدم أمناء يحفظون آثار الرسل إلا في هذه الأمة، انتهى.

- ومنها: أنهم أوتوا الأنساب والإعراب، قال أبو بكر محمد بن أحمد (٢): بلغني أن الله خص هذه الأمة بثلاثة أشياء لم يعطها من قبلها: الإسناد والأنساب والإعراب، انتهى. وهو مروي عن أبي علي الجياني (٢) أيضاً.
- ومنها: أنهم أوتوا تصنيف الكتب، ذكره بعضهم. ولا تزال طائفة منهم ظاهرين
   على الحق حتى يأتي أمر الله. رواه الشيخان.
- ومنها: أن فيهم أقطاباً وأوتاداً ونجباء وأبدالاً (1). عن أنس مرفوعاً: «الأبدال

<sup>(</sup>۱) هو محمد بن إدريس بن المنادر بن داود، أبو حاتم (۱۹۵ ـ ۲۷۷ هـ). من حفاظ الحديث. ولد بالري وتوفي ببغداد. الأعلام ٢/٢، تهذيب التهذيب ٩/ ٣١، تاريخ بغداد ٢/٣٧ ومفتاح السعادة ٢/ ١٩٥.

<sup>(</sup>٢) هو محمد بن أحمد البغدادي، أبو بكر حافظ فاضل توفي سنة (٤٠٨٩).

<sup>(</sup>٣) هو الحسين بن محمد بن أحمد الغساني الجياني الأندلسي. أبو علي (٤٢٧ ـ ٤٩٨ هـ). عالم محدث توفي في قرطبة. الأعلام ٢/ ٢٥٥، وفيات الأعيان ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٤) هذه مصطلحات صوفية تنقل بعض ما قاله الشارح في بيانها. الأقطاب جمع قطب: وهو الخليفة الباطن وسيد أهل زمانه سمي قطباً لجمعه جميع المقادمات والأحوال. والأوتاد: وهم أربعة في كل زمان، وهم العمد وهم في حكم الجبال في الأرض، ولذا سموا أوتاداً. والنجباء: سبعون ورتبتهم فوق النقباء ودون الأبدال الأبدال: جمع بدل، سموا بذلك لأنه إذا مات واحد أبدل مكانه آخو.

أربعون رجلاً وأربعون امرأة، كلما مات رجل أبدل الله رجلاً مكانه، وإذا ماتت امرأة أبدل الله مكانها المرأة المنات المرأة المنات الأوليا».

ورواه الطبراني في الأوسط بلفظ: «لن تخلو الأرض من أربعين رجلاً مثل خليل الرحمن عليه السلام، فبهم يسقون وبهم ينصرون، ما مات منهم أحد إلا أبدل الله مكانه آخر» (٣).

ورواه ابن عدي في كامله بلفظ: «البدلاء أربعون، اثنان وعشرون بالشام وثمانية عشر بالعراق، كلما مات منهم أحد أبدل الله مكانه آخر، فإذا جاء الأمر قبضوا كلهم، فعند ذلك تقوم الساعة»(٤).

وكذا يروى كما عند أحمد في المسند، والخلال، من حديث عبادة بن الصامت مرفوعاً: «لا يزال في هذه الأمة ثلاثون مثل إبراهيم خليل الرحمن، كلما مات واحد أبدل الله تعالى مكانه رجلًا»(٥).

وفي لفظ الطبراني ـ في الكبير ـ: «بهم تقوم الأرض وبهم يمطرون وبهم ينصرون».

ولأبي نعيم في الحلية، عن ابن عمر رفعه: «خيار أمتي في كل قرن خمسمائة، والأبدال أربعون، فلا الخمسمائة ينقصون ولا الأربعون، كلما مات رجل أبدل الله مكانه آخر، وهم في الأرض كلها»(٦).

وفي الحلية أيضاً عن ابن مسعود رفعه: «لا يزال أربعون رجلاً من أمتي، قلوبهم على قلب إبراهيم، يدفع الله بهم عن أهل الأرض، يقال لهم الأبدال، إنهم لم يدركوها بصلاة ولا بصوم ولا بصدقة، قال: فيم أدركوها يا رسول الله؟ قال: «بالسخاء والنصيحة للمسلمين»(٧).

 <sup>(</sup>١) المحديث في الدر المنثور ٢/ ٧٦، وفي إتحاف السادة المئتين ٨/ ٣٨٥، وفي كشف الخفاء ١/ ٢٥ وفي
 كنز العمال (٣٤٥٩٧).

 <sup>(</sup>٢) هو الحسن بن محمد بن الحسن بن علي، أبو محمد الخلال (٣٥٢ ـ ٣٩٩ هـ). فاضل من أهل بغداد.
 الأعلام ٢/١٣ تاريخ بغداد وكشف الظنون ١/٢٦.

 <sup>(</sup>٣) الحديث في محمع الزوائد للهيثمي ١٠/ ٦٣، وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٨/ ٣٨٥ وفي
 الحاوي للفتاوي ٢/ ٤٢٣ وفي الدر المنثور للسيوطي ١/ ٣٢٠ وفي كنز العمال (٣٤٦٠٣).

<sup>(</sup>٤) الحديثُ في جمّع الجوامع للسّيوطي (١٢٠٨٢) وفي إتحاف السادّة المتقين ٨/ ٣٨٥ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢٦/١ وفي كنز العمال (٣٤٦٠).

<sup>(</sup>٥) الحديث في إتحاف السادة المتقين للزبيد ٨/ ٩٨٦.

<sup>(</sup>٦) الحديث في إتحاف السادة المتقين ٦/١ وفي حلية الألياء لأبي نعيم ٨/١ وفي كنز العمال (٣٤٥٩١).

<sup>(</sup>٧) المحديث أورده الهيثمي في مجمع الزوائد ١٠/٦٦ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٨/٣٨٦،=

وعن معروف الكرخي (١٠): من قال اللهم ارحم أمة محمد في كل يوم كتبه الله من الأبدال. وهو في الحلية بلفظ: «من قال في كل يوم عشر مرات اللهم أصلح أمة محمد، اللهم فرج عن أمة محمد، اللهم ارحم أمة محمد كتب من الأبدال)(٢).

وعن غيره قال: من علامة الأبدال أن لا يولد لهم، ويروى في مرفوع معضل: «علامة أبدال أمتى أنهم لا يلعنون شيئاً أبداً».

وقال يزيد بن هارون: الأبدال هم أهل العلم، وقال الإمام أحمد: إن لم يكونوا أصحاب الحديث قمن هم؟.

وفي تاريخ بغداد للخطيب، عن الكتاني (٣) قال: النقباء ثلاثمائة، والنجباء سبعون، والبدلاء أربعون، والأخيار سبعة، والعمد أربعة، والغوث واحد، فمسكن النقباء المغرب، ومسكن النجباء مصر، ومسكن الأبدال الشام، والأخيار سياحون في الأرض، والعمد في زوايا الأرض ومسكن الغوث مكة، فإذا عرضت الحاجة من أمر العامة ابتهل فيها النقباء ثم النجباء ثم الأبدال ثم الأخيار ثم العمد، فإن أجيبوا وإلا ابتهل الغوث، فلا يتم مسألته حتى تجاب دعوته، انتهى: (٤)

● ومنها أنهم يدخلون قبورهم بدنوبهم، ويخرجون منها بلا ذنوب، تمحص عنهم باستغفار المؤمنين لهم. رواه الطبراني \_ في الأوسط \_ من حديث أنس، ولفظه: قال قال رسول الله ﷺ: قامتي أمة مرحومة تدخل قبورها بدنوبها، وتخرج من قبورها لا ذنوب عليها، تمحص عنها باستغفار المؤمنين لها، (٥)،

والسيوطي في الدر المنثور ١/ ٣٢ والعجلوني في كشف الخفا ١/ ٢٥ والمتقي الهندي في كنز العمال
 (٣٤٦١٤ - ٣٤٦١٤).

<sup>(</sup>۱) هو معروف بن فيروز الكرخي، أبو محفوظ. زاهد متصوف توفي ببغداد سنة (۲۰۰ هـ). الأعلام ٧/ ٢٩ وفيات الأعيان ٢/ ١٩٩ صفة الصفوة ٢/ ١٧٩ وتاريخ بغداد ١٩٩/١٩.

<sup>(</sup>٢) أورده أبو نعيم في الحلية ٨/ ٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) هو عبد العزيز بن أحمد بن محمد بن علي التميمي أبو محمد الكتاين (٣٨٩ ــ ٤٦٦ هــ) مؤرخ محدث. الأعلام ١٣/٤ وشذرات الذهب ٤/ ٣٢٥

<sup>(</sup>٤) قال السخاوي: خبر الأبدال له طرق عن أنس بألفاظ مختلفة كلها ضعيفة، ثم ساق ما ذكره المصنف ثم قال: وأحسن ما تقدم ما وراه أحمد من حديث شريح قال: ذكر أهل الشام عند علي وهو بالعراق فقالوا: العنهم يا أمير المؤمنين، قال: لا إني سمعت رسول الله على يقول: البدلاء يكونون بالشام وهم أربعون رجلاً كلما مات رجل أبدل الله مكانه رجلاً، يستسقى بهم الغيث وينتصر بهم على الأعداء ويصرف عن أهل الشام بهم العذاب. رجاله من رواة الصحيح إلا شريحاً، وهو ثقة، انتهى.

<sup>(</sup>٥) الحديث ذكره الحاكم في المستدرك ٤٤٤٤/٤، والعجلوني في كشف الخفا ٢٢٩/١ والزبيدي في

- ومنها أنهم اختصوا في الآخرة بأنهم أول من تنشق عنهم الأرض من الأمم. رواه أبو نعيم عن ابن عباس مرفوعاً بلفظ (وأنا أول من تنشق الأرض عني وعن أمني ولا فخر».
- ومنها: أنهم يدعون يوم القيامة غراً محجلين من آثار الوضوء. رواه البخاري. والغرة: بياض في وجه الفرس. والتحجيل: بياض في قوائمه وذلك مما يكسبه حسناً وجمالاً.

فشبه على النور الذي يكون يوم القيامة في أعضاء الوضوء بالغرة والتحجيل، ليفهم أن هذا البياض في أعضاء الإنسان مما يزينه لا مما يشينه، يعني أنهم إذا دعوا على رؤوس الأشهاد نودوا بهذا الوصف، أو كانوا على هذه الصفة.

- ومنها أنهم يكونون في الموقف على مكان عال. رواه ابن جرير وابن مردويه من حديث جابر مرفوعاً بلفظ: «أنا وأمتي على كوم مشرفين على الخلائق، ما من الناس أحد إلا ودّ أنه منا، وما من نبي كذبه قومه إلا ونحن نشهد أنه بلغ رسالة ربه». وعند ابن مردويه من حديث كعب قال: «أنا وأمتى على تل».
- ومنها: أن سيماهم في وجوههم من أثر السجود. قال تعالى: ﴿سيماهم في وجيههم من أثر السجود﴾ [الفتح: ٢٩]. وهل هذه العلامة في الدنيا أو في الآخرة؟ قولان:

أحدهما: أنها في الدنيا، قال ابن عباس في رواية ابن أبي طلحة: السمت الحسن. وفي رواية مجاهد: ليست بالتي ترون، هي سمت الإسلام وسيماه وخشوعه. وقيل: الصفرة في الوجه من أثر السهر فتحسبهم مرضى وما هم بمرضى.

والقول الثاني: أنه في الآخرة يعني أن مواضع السجود من وجوههم يكون أشد بياضاً يوم الفيامة، يعرفون بتلك العلامة أنهم سجدوا في الدنيا. رواه العوفي عن ابن عباس. وعن شهر بن حوشب<sup>(۱)</sup>: تكون مواضع السجود من وجوههم كالقمر ليلة البدر، وقال عطاء الخراساني<sup>(۲)</sup>: دخل في هذه الآية كل من حافظ على الصلوات الخمس.

• ومنها أنهم يؤتون كتبهم بأيمانهم. رواه أحمد والبزار.

إتحاف السادة المتقين ٩/ ١٧٥ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٤٤٥٤ ـ ٣٧٩٠٦).

<sup>(</sup>١) هو شهر بن حوشب الأشعري (٢٠ ـ ١٠٠ هـ). فقيه من رجال الحديث. الأعلام ١٧٨/٣ تهذيب التهذيب ١/٣٦٩.

<sup>(</sup>٢) هو عطاء بن مسلم بن ميسرة الخراساني (٥٠ ـ ١٣٥ هـ) في المفسرين. الأعلام ٤/ ٢٣٥ وشارات اللهب ١٩٢/١.

● ومنها أن نورهم يسعى بين أيديهم. أخرجه أحمد بإسناد صحيح (١).

● ومنها: أن لهم ما سعوا، وما يسعى لهم، وليس لمن قبلهم إلا ما سعى، قاله
 عكرمة. وأما قوله تعالى: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى﴾ [النجم: ٣٩]. ففيها أجوبة:

أحدها: 'أنها منسوخة، روي ذلك عن ابن عباس، نسخها قوله تعالى: ﴿واتبعتهم فريتهم بإيمان ألحقنا بهم فريتهم﴾ [الطور: ٢١]. فجعل الولد الطفل في ميزان أبيه، ويشفع الله الآباء في الأبناء، والأبناء في الآباء، بدليل قوله تعالى: ﴿آبَاؤُكم وأبناؤكم لا تدرون أيهم أقرب لكم نفعاً﴾ [النساء: ١١].

الثاني: أنها مخصوصة بالكافر، وأما المؤمن فله ما سعى غيره. قال القرطبي: وكثير من الأحاديث يدل على هذا القول، وأن المؤمن يصل إليه ثواب العمل الصالح من غيره. وفي الصحيح عن النبي على «من مات وعليه صيام صام عنه وليه» (٢) وقال الله للذي حج عن غيره « حج عن نفسك ثم حج عن شبرمة» (٢)، وعن عائشة أنها اعتكفت عن أخيها عبد الرحمن وأعتقت عنه.

وقال سعد للنبي ﷺ: إن أمي توفيت أفأتصدق عنها؟ قال: «نعم»، قال: فأي الصدقة أفضل؟ قال: «سقى الماء»(٤).

وفي الموطأ عن عبد الله بن أبي بكر عن عمته أنها حدثته عن جدته: أنها جعلت على نفسها مشياً إلى مسجد قباء فماتت ولم تقضه، فأفتى عبد الله بن عباس: أنها تمشى عنها.

ومن المفسرين من قال: إن «الإنسان» في الآية، أبو جهل، ومنهم من قال: عقبة بن أبي معيط، منهم من قال: الوليد بن المغيرة، ومنهم من قال: إخبار عن شرع من قبلنا، وقد دل شرعنا أن الإنسان له سعيه، وما سعي له، ومنهم من قال: الإنسان بسعيه في الخير

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد في المسند ٥/ ١٩ والهيثمي في مجمع الزوائد ١٠ / ٣٤٤.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الصيام برقم (١٥٣) والبيهقي في السنن الكبرى ١٥٥/، والدارقطني في سننه ١٩٥/ وابن حجر في تعليق التعليق (٦٩٧) وابن عبد البر في التمهيد ٢٨/٩ والزيلعي في نصب الراية ٢/ ٤٦٤ والمتقى الهندي في كنز العمال (٢٣٨١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود في سننه برقم (١٨١١) وابن صد البر في التمهيد ١٣٨/٩، والطبراني في المعجم الكبير ١٣٨/١ والهيثمي في مجمع الزوائد ٢٨٣/٣.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماحه في السنن (٣٦٨٤) والنسائي ٢/ ٢٥٤، ٢٥٥ والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٥/ ٢٨٥ و ٢/٦ والبيهقي في السنن الكبرى ٤/ ١٨٥ والحاكم في المستدرك ١/ ١٤٤ والسيوطي في الدر المنثور ٣/ ٩٠ والمنذري في الترخيب والترهيب ٢/ ٧٣.

وحسن صحبته وعشرته اكتسب الأصحاب، وأسدى لهم الخير وتودد إليهم فصار ثوابهم له بعد موته من سعيه.

ومنهم من قال «الإنسان» في الآية للحي دون الميت. ومنهم من قال: لم ينف في الآية انتفاع الرجل بسعي غيره له، وإنما نفي ملكه لسعي غيره، وبين الأمرين فرق:

فقال الزمخشري في ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى﴾ [النجم: ٣٩]. فإن قلت: أما صمع في الأخبار الصدقة عن الميت والحج عنه؟ قلت: فيه جوابان.

أحدهما: أن سعي غيره لما لم ينفعه إلا مبنياً على سعي نفسه، وهو أن يكون مؤمناً مصدقاً، كان سعي غيره كأنه سعي نفسه لكونه تبعاً له، وقائماً مقامه.

والثاني: أن سعي غيره لا ينفعه إذا عمله لنفسه، ولكن إذا نواه له فهو في حكم الشرع كالنائب عنه، والوكيل القائم مقامه.

والصحيح من الأجوبة: أن قوله: ﴿وأن ليس للإنسان إلا ما سعى ﴾ [النجم: ٣٩]. عام مخصوص بما تقدم من الأجوبة. وقد اختلف العلماء في ثواب القراءة، وهل يصل للميت؟. فذهب الأكثرون إلى المنع، وهو المشهور من مذهب الشافعي ومالك، ونقل عن جماعة من الحنفية.

وقال كثير من الشافعية والحنفية: يصل أربه قال أحمد بن حنبل ـ رحمه الله ـ بعد أن قال: القراءة على القبر بدعة، بل نقل عن الإمام أحمد: يصل إلى الميت كل شيء من صدقة وصلاة وحيج واعتكاف وقراءة وذكر غير ذلك.

وذكر الشيخ شمس الدين القطان العسقلاني: أن وصول ثواب القراءة إلى الميت من قريب أو أجنبي هو الصحيح، كما تنفعه الصدقة والدعاء والاستغفار بالإجماع.

وقد أفتى القاضي حسين: بأن الاستئجار لقراءة القرآن على رأس القبر جائز، كالاستئجار للأذان وتعليماً لقرآن.

لكن قال الرافعي وتبعه النووي: عود المنفعة إلى المستأجر شرط في الإجارة، فيجب عود المنفعة في هذه الإجارة إلى المستأجر أو لميته، لكن المستأجر لا ينتفع بأن يقرأ الغير له، ومشهور أن الميت لا يلحقه ثواب القراءة المجردة، فالوجه تنزيل الاستئجار على صورة انتفاع الميت بالقراءة. وذكروا له طريقين:

أحدهما: أن يعقب القراءة بالدعاء للميت، فإن الدعاء يلحقه، والدعاء بعد القراءة أقرب إلى الإجابة وأكثر بركة.

والثاني: ذكر الشيخ عبد الكريم الشالوسي: أنه إن نوى القارىء بقراءته أن يكون ثوابها للميت لم يلحقه، لكن لو قرأ ثم جعل ما حصل من الأجر له، فهذا دعاء بحصول ذلك الأجر للميت فينتفع الميت.

قال النووي في زيادات الروضة: ظاهر كلام القاضي حسين صحة الإجارة مطلقاً وهو المختار، فإن موضع القراءة موضع بركة وتنزل الرحمة. وهذا مقصود: ينتفع الميت.

وقال الرافعي وتبعه النووي في الوصية: الذي يعتاد من قراءة القرآن على رأس القبر قد ذكرنا في باب الإجارة طريقين في عودة فائدتها إلى الميت. وعن القاضي أبي الطيب طريق ثالث: وهو أن الميت كالحي الحاضر، فترجى له الرحمة ووصول البركة إذ أهدى الثواب له القارىء.

وقال الشالوسي: إذا نوى بقراءته أن يكون ثوابها للميت لم يلحقه، إذ جعل ذلك قبل حصوله، وتلاوته عبادة البدن فلا تقع عن الغير، وإن قرأ ثم جعل ما حصل من الثواب للميت ينفعه، إذ قد جعل من الأجر لغيره، والميت يؤجر بدعاء الغير، لكن إطلاق أن الدعاء ينفع الميت، اعترض عليه بعضهم بأنه موقوف على الإجابة، ويمكن أن يقال: الدعاء للميت مستجاب ـ كما أطلقوا ـ اعتماداً على سعة فضل الله.

وقال الرافعي وتبعه النووي: يستوي في الصدقة والدعاء، الوارث والأجنبي. قال الشافعي: وفي وسع الله أن يثيب المتصدق أيضاً.

وقال الأصحاب: يستحب أن ينوي المتصدق الصدقة عن أبويه، فإن الله ينيلهما الثواب ولا ينقص من أجره شيئاً.

وذكر صاحب العدة: أنه لو أنبط عيناً أو حفر بثراً، أو غرس شجراً، أو وقف مصحفاً في حال حياته، أو فعل غيره بعد موته، يلحق الثواب بالميت.

وقال الرافعي والنووي: إن هذه الأمور إذا صدرت عن الحي فهي صدقات جارية يلحقه ثوابها بعد الموت، كما ورد في الخبر، ولا يختص الحكم بوقف المصحف، بل يلحق به كل وقف، وهذا القياس يقتضي جواز التضحية عن الميت، فإنها ضرب من الصدقة، لكن في التهذيب: أنه لا تجوز التضحية عن الغير بغير أمره، وكذا عن الميت إلا أن يكون أوصى به.

وقد روي عن علي أو غيره من الصحابة أنه كان يضحي عن النبي بلله بعد موته، وعن أبى محمد بن إسحاق السراج قال: ضحيت عن النبي الله سبعين أضحية.

وأما إهداء القراءة إلى رسول الله ﷺ فلا يعرف فيه خبر ولا أثر، وقد أنكره جماعة

منهم الشيخ برهان الدين بن الفركاح لأن الصحابة لم يفعله أحد منهم.

وحكى صاحب «الروح»: أن من الفقهاء المتأخرين من استحبه، ومنهم من رآه بدعة، قالوا: والنبي على غني عن ذلك، فإن له أجر كل من عمل خيراً من أمته من غير أن ينقص من أجر العامل شيء.

قال الشافعي: ما من خير يعمله أحد من أمة النبي الله إلا والنبي الله أصل فيه.

قال في تحقب النصرة: فجميع حسنات المسلمين وأعمالهم الصالحة في صحائف نبينا ﷺ زيادة على ، لأ له من الأجر ، مع مضاعفة لا يحصرها إلا الله تعالى ، لأن كل مهتد وعامل إلى يوم النابمة يحصل له أجر ، ويتجدد لشيخه مثل ذلك الأجر ولشيخ شيخه مثلاه ، وللشيخ الثالث أيعة ، وللرابع ثمانية وهكذا تضعيف كل مرتبة بعدد الأجور الحاصلة بعده الى النبي ﷺ .

وبهذا يعلم تفضيل السلف على الخلف. فإذا فرضت المراتب عشرة بعد النبي ﷺ، كان للنبي ﷺ من الأجر ألف وأربعة وعشرون، فإن اهتدى بالعاشر حادي عشر صار أجر النبي ﷺ ألفين وثمانية وأربعون، وهكذا كلما ازداد واحد يضاعف ما كان قبله أبداً، كما قال بعض المحققين، انتهى. ولله در القائل، وهو سيدي محمد وفا:

فلل حسن إلا من محاسن حسنه ولا محسن إلا ليه حسنساتيه

وبهذا يجاب عن استشكال دعاء القارىء له به التشريف مع العلم بكماله عليه الصلاة والسلام في سائر أنواع الشرف. فكأن الداعي لحظ أن قبول قراءته يتضمن لمعلمه نظير أجره، وهكذا حتى يكون للمعلم الأول ـ وهو الشارع الله عني خلك.

ومن ذلك ما شرع عند رؤية الكعبة من قولهم: اللهم زد هذا البيت تشريفاً وتعظيماً، فثمرة الدعاء بذلك عائدة إلى الداعي، لاشتماله على طلب قبول القراءة، وهذا كما قالوا في الصلاة عليه ... زاده شرفاً لديه .. إن ثمرتها عائدة على المصلي، أشار لنحوه الحافظ ابن حجر.

- ومن خصائص هذه الأمة أنهم يدخلون الجنة قبل سائر الأمم. رواه الطبراني \_ في الأوسط \_ من حديث عمر بن الخطاب مرفوعاً: «حرمت الجنة على الأنبياء حتى أدخلها، وحرمت على الأمم حتى تدخلها أمتى»(١).
- ومنها: أنه يدخل منهم الجنة سبعون ألفاً بغير حساب رواه الشيخان، وعند

المواهب اللنية/ج٢/م٢٢

<sup>(</sup>١) المخديث في تذكرة الموضوعات للفتني (٢١٥) وفي كنز العمال (٣٢٠٤٩).

الطبراني والبيهقي في الشعب: ﴿إِن ربي وعدني أن يدخل من أمتي الجنة سبمين ألفاً لا حساب عليهم، وإني سألت ربي المزيد فأعطاني مع كل واحد من السبعين ألفاً سبعين الفاً»(١).

وبالجملة: فقد اختصت هذه الأمة بما لم يعطه غيرها من الأمم تكرمة لنبيها ﷺ وزيادة في شرفه، وتفصيل فضلها وخصائصها يستدعي سفراً بل أسفاراً، وذلك فضل الله، يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

(١) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٠/١٠ والطبراني في المعجم الكبير ١٢٧/١٧ والمتقي

الهندي في كنز العمال (٣٢١٠٤ ـ ٣٢١٠).

## الإسراء والمعراج

المقصد ا' خامس: في تخصيصه على بخصائص المعراج والإسراء، وتعميمه بلطائف التكريم في حة مرة التقريب بالمكالمة والمشاهدة والآيات الكبرى.

اعلم ـ منحني الله وإياك الترقي في معارج السعادات، وأوصلنا به إليه في حظائر الكرامات ـ أن قصة الإسراء والمعراج من أشهر المعجزات، وأظهر البراهين البينات، وأقوى الحجج المحكمات، وأصدق الأنباء، وأعظم الآيات، وأتم الدلالات الدالة على تخصيصه على بعموم الكرامات.

وقد اختلف العلماء في الإسراء هل هو إسراء واحد في ليلة واحدة؟ يقظة أو مناماً؟ أو إسراءان كل واحد في ليلة، مرة بروحه وبدنه يقظة، ومرة مناماً، أو يقظة بروحه وجسده؟ من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، ثم مناماً من المسجد الأقصى إلى العرش، أو هي أربع إسراءات؟

احتج القائلون بأنه رؤيا منام \_ مع اتفاقهم أن رؤيا الأنبياء وحي \_ بقوله تعالى:
 ﴿وما جعلنا الرُّءيا التي أريناك إلا فتنة للناس﴾ [الإسراء: ٦٠]، لأن الرؤيا مصدر الحُلميَّة، وأما البصرية: فالرؤية بالتاء، وقد أنكر ابن مالك والحريري وغيرهما \_ كما أفاده الشيخ بدر الدين الزركشي \_ ورود «الرؤيا» للبصرية، ولحنوا المتنبي في قوله:

## ورؤياك أحلى في العيون من الغمض

وأجيب: بأنه إنما قال «الرؤيا» لوقوع ذلك في الليل، وسرعة تقضيه كأنه منام، وبأن «الرؤيا» و «الرؤية» واحدة كقربى وقربة، ويشهد له قول ابن عباس في الآية ـ كما عند البخاري ـ: هي رؤيا عين أريها ﷺ ليلة أسري به. وزاد سعيد بن منصور عن سفيان في آخر الحديث: وليس رؤيا منام، ولم يصرح في رواية البخاري بالمرئي.

وعند سعيد بن منصور أيضاً من طريق أبي مالك قال: هو ما أري في طريقه إلى بيت المقدس وهذا مما يستدل به على إطلاق لفظ «الرؤيا» على ما يرى بالعين في اليقظة.

وهو يرد على من خطأ المتنبي. على أنه اختلف المفسرون في هذه الآية، فقيل: أي الرؤيا التي أريناك ليلة المعراج. قال البيضاوي ففسر الرؤيا بالرؤية. وقيل: رؤيا عام الحديبية، حين رأى أنه دخل مكة فصده المشركون وافتتن بذلك ناس. وقيل: رؤيا وقعة بدر. وسأل ابن النقبب شيخه أبا العباس القرطبي (١) عن الآية فقال: الصحيح أنها رؤية عين يقظة، أراه جبريل مصارع القوم ببدر، فأري النبي على الناس مصارعهم التي أراه جبريل، فتسامعت به قريش واستسخروا منه. انتهى.

● واحتج القائلون بأنه رؤيا منام أيضاً بقول عائشة: ﴿ما فقدت جسده الشريف﴾.

وأجيب: بأن عائشة لم تحدث به عن مشاهدة، لأنها لم تكن إذ ذاك زوجاً، ولا في سن من يضبط، أو لم تكن ولدت بعد على الخلاف في الإسراء متى كان. وقال التفتازاني: أي ما فقد جسده عن الروح، بل كان مع روحه، وكان المعراج للجسد والروح جميعاً. انتهى.

• واحتج القائلون بأنه بالجسد يقظة إلى بيت المقدس، وإلى السماء بالروح، بقوله تعالى: ﴿ سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى [الإسراء: ١]، فجعل المسجد الأقصى غاية الإسراء الذي وقع التعجب به بعظيم القدرة، والتمدح بتشريف النبي على به، وإظهار الكرامة له بالإسراء. قالوا: ولو كان الإسراء بجسده إلى زائد على المسجد الأقصى لذكره، فيكون أبلغ بالمدح.

وأجيب: بأن حكمة التخصيص بالمسجد الأقصى سؤال قريش له عنه على سبيل الامتحان عما شاهدوه وعرفوه من صفة بيت المقدس، وقد علموا أنه لم يسافر إليه، فيجيبهم بما عاين ويوافق ما يعلمونه، فتقور الحجة عليهم، وكذلك وقع، ولهذا لم يسألوه عما رأى في السماء، إذ لا عهد لهم بذلك. وقال النووي في فتاويه: وكان الإسراء به على مرتين: مرة في المنام، ومرة في اليقظة.

وذكر السهيلي تصحيح هذا المذهب عن شيخه القاضي أبي بكر ابن العربي، وأن مرة النوم توطئة له وتيسير عليه، كما كان بدء نبوته الرؤيا الصادقة ليسهل عليه أمر النبوة، فإنه أمر عظيم تضعف عنه القوى البشرية، وكذلك الإسراء قد سهله الله عليه بالرؤيا، لأن هوله عظيم، فجاء في اليقظة على توطئة وتقدمة، رفقاً من الله بعبده وتسهيلاً عليه.

وقد جوز بعض قائلي ذلك أن تكون قصة المنام قبل المبعث، لأجل قول شريك

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن عمر بن إبراهيم أبو العباس الأنصاري القرطبي (٥٧٨ ــ ٢٥٦ هـ) فقيه محلث يعرف بابن المزين توفي بالإسكندرية. الاعلام ١/١٨٦ نفح الطيب ٢/٦٤٣.

في رواية: (وذلك قبل أن يوحى إليه). واستشهدوا له بقول عائشة رضي الله عنها: أول ما بدىء به رسول الله شخ من الوحي الرؤيا الصادقة في النوم، فكان لا يرى رؤيا إلى جاءت كفلق الصبح(١) وسيأتي البحث في ذلك إن شاء الله تعالى.

واحتج القائلون بأنه أربع إسراءات يقظة بتعدد الروايات في الإسراء، واختلاف
 ما يذكر فيها، فبعضهم يذكر شيئاً لم يذكره الآخر، وبعضهم يسقط شيئاً ذكره الآخر.

وأجيب: بأنه لا يدل على التعدد، لأن بعض الرواة قد يحذف بعض الخبر للعلم به، أو ينساه. وقال الحافظ ابن كثير: من جعل كل رواية خالفت الأخرى مرة على حدة فأثبت إسراءات متعددة فقد أبعد وأغرب، وهرب إلى غير مهرب، ولم يحصل على مطلب. ولم ينقل ذلك عن أحد من السلف. ولو تعدد هذا التعدد لأخبر به إمته، ولنقله الناس على التعدد والتكرار. انتهى.

وقد وقع في رواية عبثر بن القاسم \_ بموحدة ثم مثلثة بوزن جعفر \_ في رواية عن حصين بن عبد الرحمن، عند الترمذي والنسائي: لما أسري برسول الله ﷺ جعل يمر بالنبي ومعه الواحد، الحديث. فإن كان ذلك محفوظاً كان فيه قوة لمن ذهب إلى تعدد الإسراء، وأن الذي وقع بالمدينة أيضاً غير الذي وقع بمكة.

قال في فتح الباري: والذي يتحرر في هذه المسألة أن الإسراء الذي وقع بالمدينة ليس فيه ما وقع بمكة، من استفتاح أبواب السماء باباً باباً، ومن التقاء الأنبياء كل واحد في سماء، ولا المراجعة معهم، ولا المراجعة مع موسى فيما يتعلق بفرض الصلاة، ولا في طلب تخفيفها وسائر ما يتعلق بذلك. وإنما تكررت قضايا كثيرة سوى ذلك رآها على فمنها بمكة البعض، ومنها بالمدينة بعد الهجرة البعض، ومعظمها في المنام والله أعلم.

وقال بعض المعارفين: إن له الله أربعة وثلاثين مرة، الذي أسري به منها إسراء واحد بجسمه، والباقي بروحه رؤيا رآها. انتهى. فالحق: أنه إسراء واحد، بروحه وجسده يقظة، في القصة كلها. إلى هذا ذهب الجمهور من علماء المحاثين والفقهاء والمتكلمين، وتواردت عليه ظواهر الأخبار الصحيحة، ولا ينبغي العدول عن ذلك، إذ ليس في العقل ما يحيله. قال الرازي: قال أهل التحقيق: الذي يدل على أنه تعالى أسرى بروح محمد الله وجسده من مكة إلى المسجد الأقصى القرآن والخبر: أما القرآن فهو

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب التفسير باب (٣) رقم الحديث (٤٩٥٦) ومسلم كتاب الايمان رقم (٢٥٢ ــ ٢٥٤) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ١٥٣/١ و ٢٣٢.

قوله تعالى: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً﴾ [الإسراء: ١]، وتقرير الدليل: أن «العبد» اسم للجسد والروح، فوجب أن يكون الإسراء حاصلاً بجميع الجسد والروح، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿أَرَأَيْتِ الذي ينهى عبداً إذا صلى ﴾[العلق: ٩-١٠] ولا شك أن المراد هنا مجموع الروح والجسد، وأيضاً: قال سبحانه وتعالى في سورة الجن: ﴿وأنه لما قام عبد الله يدعوه ﴾ [الجن: ١٩]، والمراد: مجموع الروح والجسد وكذا هاهنا،

واحتجوا أبضاً: بظاهر قوله ﷺ: «أسري بي، لأن الأصل في الأفعال أن تحمل على اليقظة حتى يدل دليل على خلافه. وبأن ذلك لو كان مناماً لما كان فيه فتنة للضعفاء، ولا استبعده الأغبياء. وبأن الدواب لا تحمل الأرواح وإنما تحمل الأجسام، وقد تواترت الأخبار بأنه أسري به على البراق. فإن قلت: ما الحكمة في كونه تعالى جعل الإسراء ليلاً؟

أجيب: بأنه إنما جعله ليلاً تمكيناً للتخصيص بمقام المحبة، لأنه تعالى اتخذه على حبيباً وخليلاً، والليل أخص زمان للمحبين لجمعهما فيه، والخلوة بالحبيب متحققة بالليل<sup>(۱)</sup>. قال ابن المنير: ولعل تخصيص الإسراء بالليل ليزداد اللين آمنوا إيماناً بالغيب وليفتتن اللين كفروا زيادة على فتنتهم. إذ الليل أخفى حالاً من النهار، قال: ولعله لو عرج به نهاراً لفات المؤمن فضيلة الإيمان بالغيب، ولم يحصل ما وقع من الفتنة على من شقى وجحد، انتهى.

وفي ذلك حكمة أخرى على طريقة أهل الإشارات، ذكرها العلامة ابن مرزوق، وهي: أنه قيل لأن الله تعالى لما محا آية الليل وجعل آية النهار مبصرة انكسر قلب الليل، فجبر بأن أسري فيه بمحمد ﷺ. وقيل: افتخر النهار على الليل بالشمس فقيل له: لا تفتخر، إن كانت شمس الدنيا تشرق فيك فسيعرج شمس الوجود في الليل إلى السماء. وقيل: لأنه ﷺ سراج، والسراج إنما يوقد بالليل، وأنشد:

قلت يا سبدي تروثر الليه سل على بهجة النهار المنير قسال لا أستطيع تغيير رسمي هكذا الرسم في طلوع البدور إنما ررت في الظالم لكيما يشرق الليل من أشعة نوري

الله المدر؟ فالجواب: \_ كما قاله الشيخ أو ليلة القدر؟ فالجواب: \_ كما قاله الشيخ أبو أمامة بن النقاش \_ أن ليلة الإسراء أفضل في حق النبي هي، وليلة القدر أفضل في حق

<sup>(</sup>١) هذا انتعليل غير مقنع كما أنه لا يليق بالله عز وجل فإنه تعالى ﴿ليس كمثله شيه﴾.

الأمة، لأنها لهم خير من عمل في ثمانين سنة لمن قبلهم، وأما ليلة الإسراء فلم يأت في أرجحية العمل فيها حديث صحيح ولا ضعيف. ولذلك لم يعينها النبي الأصحابه، ولا عينها أحد من الصحابة بإسناد صحيح، ولا صح إلى الآن ولا إلى أن تقوم الساعة فيها شيء، ومن قال فيها شيئاً فإنما قاله من كيسه لمرجح ظهر له استأنس به، ولهذا تصادمت الأقوال فيها وتباينت، ولم يثبت الأمر فيها على شيء، ولو تعلق بها نفع للأمة ولو بلرة - ولو ببينه لهم نبيهم هي، انتهى.

فإن قلت: هل وقع الإسراء لغيره هي من الأنبياء؟ أجاب العارف عبد العزيز المهدوي: بأن مرتبة الإسراء بالجسم إلى تلك الحضرات العلية لم تكن لأحد من الأنبياء، إلا لنبينا بينا بينا التهى.

وإنما قال تعالى: ﴿أُسْرَى بِعبِده﴾ [الإسراء: ١] إشارة إلى أنه تعالى هو المسافر به، ليعلم أن الإسراء من عنده عز وجل هبة إلهية، وعناية ربانية، سبقت له على مما لم يخطر بسره، ولا اختلج في ضميره.

وأدخل (باء) المصاحبة في قوله تعالى: ﴿بعبده﴾ [الإسراء: ١] ليفيد أنه تعالى صحبه في مسراه، صحبة بالألطاف والعناية والإسعاف والرعاية، ويشهد له قوله ﷺ: (اللهم أنت الصاحب في السفر)(١).

وتأمل قوله تعالى: ﴿يسيركم في البر والبحر﴾ [يونس: ٢٢]، وقوله ﴿أسرى بعبده﴾ [الإسسراء: ١] يلح لك خصوصية مصاحبة الرسول ﷺ للحق دون عموم الخلق.

وقرن سبحانه وتعالى «التسبيح» بهذا المسرى، لينفي بذلك عن قلب صاحب الوهم ومن يحكم عليه خياله من أهل التشبيه والتجسيم ما يتخيله في حق الحق تعالى من الجهة والحد والمكان، ولذا قال: ﴿لنريه من آياتنا﴾ [الإسراء: ١] يعنى ما رأى في تلك الليلة من عجائب الآيات، كأنه تعالى يقول: ما أسريت به إلا لنريه الآيات، لا «إلي» فإنه لا يحدني مكان، ونسبة الأمكنة إلى نسبة واحدة، فكيف أسري به إلي، وأنا عنده، وأنا معه أينما كان. ولله در القائل:

سبحان من أسرى إليه بعبده ليرى الله أخفاه من آياته كحضوره في غيبه وكسكره في صحوه والمحو في إثباته

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (۲۰۹۸) والإمام أحمد بن حنبل في مسئده ۲۰۲۱ و ۸۳/۰ والحاكم في المستدرك ۲/۹۸ والبيهقي في السنن الكبرى ۲۰۲/۰ والهيثمي في مجمع الزوائد ۲۹/۱۰ وفي موارد الظمآن (۲۳۰۰) والمتقي الهندي في كنز العمال (۳۲۰ ـ ۱۷۲۱۲ ـ ۱۷۲۳۲).

ويسرى السذي عنسه تكسون سسره ويسريسه مسا أسدى لسه مسن جسوده سبحسانسه مسن سبسد ومهيمسن

فسي صنعه إن شهاءه وهبساته بسوجسوده والفقسد مسن هيئسآته فسي ذاته وسمساته وصفساته

وأكده تعالى بقوله: ﴿ليلاً﴾ [الإسراء: ١] مع أن الإسراء لا يكون في اللسان العربي إلا ليلاً، لا نهاراً، لبرتفع الإشكال حتى لا يتخيل أنه أسري بروحه فقط، ويزيل من خاطر من يعتقد أن الإسراء ربما يكون نهاراً، فإن القرآن \_ وإن كان نزل بلغة العرب \_ فإنه خاطب به الناس أجمعين، أصحاب اللسان وغيرهم.

وقال البيضاوي تبعاً لصاحب الكشاف: وفائدته الدلالة بتنكيره على تقليل مدة الإسراء، ولذلك قرىء «من الليل» أي بعضه: كقوله تعالى: ﴿ومن الليل فتهجد به نافلة لك﴾ [الإسراء: ٧٩] وتعقبه القطب في حاشيته على الكشاف كما نبهت عليه في حاشية الشفاء.

والمعاريج ليلة الإسراء عشرة، سبع إلى السماوات، والثامن إلى سدرة المنتهى. والتاسع إلى المستوى الذي سمع فيه صريف الأقلام في تصاريف الأقدار، والعاشر إلى العرش والرفرف والرؤية وسماع الخطاب بالمكافحة والكشف الحقيقي.

وقد وقع له على الهجرة العشرة ما كان فيه مناسبات لطيفة لهده المعاريج العشرة، ولهذا ختمت سني الهجرة بالوفاة، وهي لقاء الحق جل جلاله، والانتقال من دار الفناء إلى دار البقاء، والعروج بالروح الكريمة إلى المقعد الصدق، وإلى الموعد الحق وإلى الوسيلة، وهي المنزلة الرفيعة. كما ختمت معاريج الإسراء باللقاء والحضور بحظيرة القدس.

وقد أفاد الإمام الذهبي أن الحافظ عبد الغني جمع أحاديث الإسراء في جزأين، ولم يتيسر لي الوقوف عليهما بعد السحص. وقد صنف الشيخ أبو إسحاق النعماني - رحمه الله ـ في الإسراء والمعراج كتاباً جامعاً للأطناب بزيادة الرقائق والإشحان بفواضل الحقائق، ولم أقف عليه حالة كتابتي هذا المقصد الشريف.

ويرحم الله تعالى شيخ الإسلام والحفاظ الشهاب ابن حجر العسقلاني، فإنه قد جمع في كتابه "الفتح" كثيراً مما تشتت من طرق حديث الإسراء وغيره من الأحاديث، مع تدقيق مباحد فقهية، والكشف عن أسرار معاني كلمه وبدائع ألفاظه وحكمه. وكل من صنف في شيء من المنح النبوية، والمناقب المحمدية لا يستغني عن استجناء معارف اللطائف من رياض «عياض» والاستشفاء من أدواء المشكلات بدواء «شفائه» المبرىء

لمعضل الأمراض (١١). فالله تعالى يفيض عليه وعلى سائر علماء هذه الأمة سجال رحمته ورضوانه ويسكننا معهم في بحبوحة جناته.

وقد وردت أحاديث الإسراء من حديث أنس، وأبي بن كعب، وجابر بن عبد الله، وبريدة، وسمرة بن جندب، وابن عباس، وابن عمر، وابن مسعود، وابن عمرو، وحذيفة ابن اليمان، وشداد بن أوس، وصهيب، وعلي بن أبي طالب، وعمر بن الخطاب، ومالك ابن صعصعة، وأبي أمامة، وأبي أيوب، وأبي حبة، وأبي ذر، وأبي سعيد الخدري، وأبي سفيان بن حرب، وأبي هريرة، وعائشة، وأسماء بنت أبي بكر، وأم هانيء، وأم سلمة، وغيرهم رضى الله تعالى عنهم أجمعين.

وفي تفسير الحافظ ابن كثير من ذلك ما يكفي ويشفي. وبالجملة: فحديث الإسراء أجمع عليه المسلمون، وأعرض عنه الزنادقة الملحدون، ﴿يريدون ليطفئوا نور الله بأفواههم والله متم نوره ولو كره الكافرون﴾ [الصف: ٨].

وقد روى البخاري، عن قتادة عن أنس بن مالك عن مالك بن صعصعة أن نبي الله ﷺ حدثهم عن ليلة أسري به [قال]:

(بينما أنا نائم في الحطيم ـ وربما قال: في الحجر ـ مضطجعاً، إذ أتاني آت فقد ـ قال: سمعته يقول: فشق ـ ما بين هذه إلى هذه. قال: فقلت للجارود وهو إلى جنبي: ما يعني به؟ قال: من ثغرة نحره إلى شعرته. فاستخرج قلبي، ثم أتيت بطست من ذهب مملوءة إيماناً، فغسل قلبي، ثم حشي ثم أعيد.

ثم أتيت بدابة، دون البغل وفوق الحمار أبيض ـ فقال له الجارود: هو البراق يا أبا حمزة؟ قال أنس: نعم ـ يضع خطوه عند أقصى طرفه، فحملت عليه، فانطلق بي جبريل حتى أتى السماء الدنيا، فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريل، قال: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيء جاء، ففتح فلما خلصت فإذا فيها آدم، فقال: هذا أبوك آدم فسلم عليه، فسلمت عليه فرد السلام، ثم قال: مرحباً بالأبن الصالح والنبى الصالح.

ثم صعد بي حتى أتى السماء الثانية، فاستفتح فقيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل مرحباً به، فنعم المجيء جاء ففتح لنا، فلما خلصت إذا بيحيى وعيسى، وهما ابنا الخالة، قال: هذا يحيى وعيسى فسلم عليهما، فسلمت فردا ثم قالا: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح.

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١٧٦/١.

ثم صعد بي إلى السماء الثالثة، فاستفتح فقيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل مرحباً به، فنعم المجيء جاء، ففتح فلما خلصت إذا يوسف، قال: هذا يوسف فسلم عليه، فسلمت عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح.

ثم صعد بي حتى أتى السماء الرابعة فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيء جاء، ففتح فلما خلصت إذا إدريس، قال: هذا إدريس فسلم عليه، فسلمت عليه فرد، ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح.

ثم صعد بي حتى أتى السماء الخامسة فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيء جاء، فلما خلصت فإذا هارون، قال: هذا هارون فسلم عليه، فسلمت عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح.

ثم صعد بي حتى أتى السماء السادسة فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحباً به فنعم المجيء جاء، فلما خلصت فإذا موسى، قال: هذا موسى فسلم عليه، فسلمت عليه فرد ثم قال: مرحباً بالأخ والنبي الصالح، فلما تجاوزت بكى، قيل له: ما يبكيك؟ قال: أبكي لأن غلاماً بعدي يدخل الجنة من أمته أكثر ممن يدخلها من أمتى.

ثم صعد بي إلى السماء السابعة، فاستفتح جبريل، قيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد بعث إليه؟ قال: نعم، قال: مرحباً به فنعم المنجيء جاء، فلما خلصت فإذا إبراهيم، قال: هذا أبوك إبراهيم فسلم عليه، قال: فسلمت عليه، فرد السلام، فقال: مرحباً بالإبن الصالح والنبي الصالح.

ثم رفعت إلى سدرة المنتهى، فإذا نبقها مثل قلال هجر، وإذا ورقها مثل آذان الفيلة، قال: هذه سدرة المنتهى، وإذا أربعة أنهار: نهران باطنان ونهران ظاهران، فقلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: أما الباطنان فنهران في الجنة، وأما الظاهران: فالنيل والفرات.

ثم رفع إلي البيت المعمور، يدخله كل يوم سبعون ألف ملك، ثم أتيت بإناء من خمر وإناء من لبن وإناء من عسل، فاخترت اللبن، فقال: هي الفطرة التي أنت عليها وأمتك.

ثم فرضت علي الصلاة، خمسين صلاة كل يوم، فرجعت فمررت على موسى، فقال: بم أمرت؟ قال: فقلت أمرت بخمسين، صلاة كل يوم، قال: أن أمتك لا تسطيع خمسين صلاة كل يوم، وإني والله قد جربت الناس قبلك، وعالجت بني إسرائيل أشد المعالجة فارجع إلى ربك فاسأله التخفيف لأمتك، فرجعت فوضع عني عشراً، فرجعت إلى موسى فقال مثله، فرجعت فوضع عني عشراً، فرجعت فأمرت بعشر صلوات كل يوم، فرجعت إلى موسى فقال مثله، فرجعت فأمرت بخمس صلوات كل يوم، فرجعت إلى موسى فقال: بم أمرت؟ قلت: أمرت بخمس صلوات كل يوم، قال: إن أمتك لا تستطيع خمس صلوات كل يوم، وإني قد جربت الناس قبلك وعالجت بني إسرائيل أشد المعالجة، فارجع إلى ربك فاسأله التخفيف لأمتك. قال: مألت ربي حتى استحييت، ولكن أرضي وأسلم. قال: فلما جاوزت ناداني مناد: أمضيت فريضتي وخففت عن عبادي)(١).

وفي رواية له: (ففرج صدري ثم غسله بماء زمزم، ثم جاء بطست من ذهب ممتلىء حكمة وإيماناً، فأفرغه في صدري ثم أطبقه)(٢).

وفي رواية شريك: (فحشا به صدره ولغاديده)(٢٦) وهي بلام مفتوحة وغين معجمة، أي عروق حلقه، وفي النهاية: جمع لغدوده: وهي لحمة مشرفة عند اللهاة.

والشك في قوله: (ربما قال في الحجر) من قتادة، كما بينه أحمد عن عفان، ولفظه: (بينما أنا في الحطيم، وربما قال قتادة: في الحجر). والمراد بالحطيم هنا: الحجر.

ووقع عند البخاري في أول بدء الخلق بلفظ (بينما أنا عند البيت)<sup>(1)</sup> وهو أعم. وفي رواة الزهري عن أنس عن أبي ذر (فرج سقف بيتي وأنا بمكة)<sup>(٥)</sup>. وفي رواية الواقدي بأسانيده: أنه أسري به من شعب أبي طالب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب مناقب الأنصار باب (٤٢) رقم الحديث (٣٨٨٧) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢٠٨/٤ وابن عبد البر في التمهيد ٨/٨٨ والبغوي في شرح السنة ٣٣٧/١٣ والسيوطي في الدر المنثور ٤/ ١٤٠ والبيهقي في دلائله ٢/٣٧٧ وابن الجوزي في المنتظم ٢٦/٣ وابن كثير في البداية والنهاية ٣/١٢.

<sup>(</sup>٢) الحديث في البخاري برقم (٣٤٩).

<sup>(</sup>٣) أيضاً الحديث في البخاري برقم (١٧ ٧٥).

<sup>(</sup>٤) المحديث في البخاري برقم (٣٢٠٧).

<sup>(</sup>٥) في البخاري برقم (٣٤٩).

وفي حديث أم هانيء \_ عند الطبراني \_ أنه بات في بيتها، قالت: ففقدته من الليل، فقال: «إن جبريل أتاني».

والجمع بين هذه الأقوال ـ كما في فتح الباري ـ أنه بات في بيت أم هانيء، وبيتها عند شعب أبي طالب، ففرج سقف بيته، وأضاف البيت إليه لكونه كان يسكنه، فنزل منه الملك فأخرجه من البيت إلى المسجد، فكان به مضطجعًا وبه أثر النعاس، ثم أخذه الملك فأخرجه من المسجد، فأركبه البراق. قال: وقد وقع في مرسل الحسن عند ابن إسحاق أن جبريل أتاه فأخرجه إلى المسجد فأركبه البراق، وهو يؤيد هذا الجمع.

فإن قيل: لم فرج سقف بيته عليه ونزل منه الملك، ولمّ لم يدخل عليه من الباب، مع قوله تعالى: ﴿وائتوا البيوت من أبوابها﴾ [البقرة: ١٨٩].

أجيب: بأن الحكمة من ذلك أن الملك أنصب من السماء انصبابة واحدة، ولم يعرج على شيء سواه، مبالغة في المفاجأة، وتنبيهًا له على أن الطلب وقع على غير ميعاد، كرامة له 数.

وهذا بخلاف موسى عليه الصلاة والسلام، فكانت كرامته بالمناجاة عن ميعاد واستعداد بخلاف نبينا غلال فإنه حمل عنه ألم الإنتظار، كما حمل عنه ألم الإعتذار. ويؤخذ من هذا: أن مقام نبينا غلال بالنسبة إلى مقام موسى عليه السلام مقام المراد بالنسبة إلى مقام المريد. ويحتمل أن يكون توطئة وتمهيداً لكونه فرج عن صدره، فأراه الملك بإفراجه عن السقف ثم التأم السقف على الفور كيفية ما يصنع به، وقرب له الأمر في نفسه بالمثال المشاهد في بيته، لطفاً في حقه فلا وتثبيتاً لصبره، والله أعلم.

●وقوله: (مضطجعاً) زاد في بدء الخلق (بين النائم واليقظان) وهو محمول على ابتداء المحال، ثم لما خرج به إلى باب المسجد فأركبه البراق، استمر في يقظته.

●وأما ما وقع في رواية شريك عنده أيضاً (فلما استيقظت) فإن قلنا بالتعدد فلا إشكال، وإلا حمل على أن المراد استيقظت: أفقت، يعني أنه أفاق مما كان فيه من شغل البال بمشاهدة الملكوت ورجع إلى العالم الدنيوي، فالمراد: الإفاقة البشرية من الغمرة الملكية.

● وقوله: (إذ أتاني آت) هو جبريل عليه السلام، وفي رواية شريك (أنه جاءه ثلاثة نفر، قبل أن يوحى إليه، وهو نائم في المسجد الحرام، فقال أولهم: أيهم هو؟ قال أوسطهم: هو خيرهم، فقال آخرهم: خلوا خيرهم رئانت تلك الليلة ـ أي كانت القصة الواقعه تلك الليلة ما ذكر هنا ـ فلم يرهم حتى أتوه ليلة أخرى فيما يرى قلبه وتنام عينه

ولا ينام قلبه، وكالملك الأنبياء تنام أعينهم ولا تنام قلوبهم فلم يكلموه حتى احتملوه. . . ).

وقد أنكر الخطابي قوله: (قبل أن يوحى إليه) وكذا القاضي عياض والنووي، وعبارة النووي: وقع في رواية شريك ـ يعني هذه ـ أوهام أنكرها العلماء، أحدها قوله: (قبل أن يوحى إليه) وهو غلط فلم يوافق عليه، وأجمع العلماء على أن فرض الصلاة كان ليلة الإسراء، فكيف يكون قبل الوحي. انتهى. فقد صرح هؤلاء بأن شريكاً تفرد بذلك.

لكن قال الحافظ ابن حجر: في دعوى التفرد نظر، فقد وافقه كثير بن خنيس بالمعجمة ونون مصغراً عن أنس، كما أخرجه سعيد ببن يحيى بن سعيد الأموي في كتاب المغازي له من طريقه، قال: ولم يقع التعيين بين المجيئين، فيحمل على أن المجيء الثاني كان بعد الوحي، وحينئذ وقع الإسراء والمعراج، وإذا كان بين المجيئين مدة فلا فرق بين أن تكون تلك المدة ليلة واحدة أو ليالي أو عدد سنين وبهذا يرتفع الإشكال من رواية شريك، ويحصل به الوفاق أن الإسراء كان في اليقظة بعد البعثة وقبل الهجرة وسقط تشنيع الخطابي وغيره بأن شريكاً خالف الإجماع في دعواه أن المعراج كان قبل البعثة، وأقرى ما يستدل به على أن المعراج كان بعد البعثة، قوله في هذا الحديث نفسه: أن جبريل قال لبواب السماء إذ قال له: أبعث؟ قال: نعم، فإنه ظاهر في أن المعراج كان بعد البعثة.

- ووقع في رواية ميمون بن سياه \_ عند الطبراني \_: فأتاه جبريل وميكائيل، فقالا: أيهم؟ وكانت قريش ينام حول الكعبة، فقال: أمرنا بسيدهم، ثم ذهبا، ثم جاؤوه وهم ثلاثة. وفي رواية مسلم: سمعت قائلاً يقول: أحد الثلاثة بين الرجلين، فأتيت فانطلق بي. والمراد بالرجلين: حمزة وجعفر وكان النبي ﷺ نائماً بينهما.
- وقوله: «فقد» بالقاف والدال المهملة الثقيلة. «من ثغره» بضم المثلثة وسكون الغين المعجمة، وهو الموضع المنخفض الذي بين الترقوتين. «إلى شعرته» بكسر الشين المعجمة، أي شعر العانة الشريفة. وفي رواية مسلم: إلى أسفل بطنه. وفي رواية البخاري: إلى مراق البطن. وفي رواية شريك ـ عنده ـ: فشق جبريل ما بين نحره إلى لبته ـ بفتح اللام وتشديد الموحدة ـ وهو موضع القلادة من الصدر.

وقد أنكر القاضي عياض في «الشفاء» وقوع شق صدره الشريف ليلة الإسراء، وقال: إنما كان وهو صبي قبل الوحي في بني سعد. ولا إنكار في ذلك ــ كما قاله الحافظ أبو الفضل العسقلاني رحمه الله ـ فقد تواترت الروايات به، وثبت شق الصدر أيضاً عند البعثة، كما أخرجه أبو نعيم في الدلائل، ولكل منها حكمة:

فالأول: وقع فيه من الزيادة كما عند مسلم من حديث أنس: فأخرج علقة فقال: هذا حظ الشيطان منك. وكان هذا في زمن الطفولية، فنشأ على أكمل الأحوال من العصمة من الشيطان. ولعل هذا الشق كان سبباً في إسلام قرينه المروي عند البزار وحديث ابن عباس. ويحتمل أن يكون إشارة إلى حظ الشيطان المباين كالعفريت الذي أراد أن يقطع عليه صلاته وأمكنه الله منه.

وأما شق الصدر عند المبعث، فلزيادة الكرامة، وليتلقى ما يوحى إليه بقلب قوي على أكمل الأحوال من التطهير.

وأما شقه عند إرادة العروج إلى السماء، فللتهيؤ للترقي إلى الملأ الأعلى، والثبوت في المقام الأسنى، والتقوي لاستجلاء الأسماء الحسنى، ولهذا لما لم يتفق لموسى عليه الصلاة والسلام مثل هذا التهيؤ لم تتفق له الرؤية، وكيف يثبت الرجل لما لا يثبت له الجبل؟! ويحتمل أن تكون الحكمة في هذا الغسل، لتقع المبالغة في الإسباغ بحصول المرة الثالثة، كما تقرر في شرعه على ثم إن جميع ما ورد من شق الصدر، واستخراج القلب، وغير ذلك من الأمور الخارقة للعادة، مما يجب التسليم له دون التعرض لصرفه عن حقيقته، لصلاحية القدرة، فلا يستحيل شيء من ذلك.

قال العارف ابن أبي جمرة: فيه دليل على أن قدرة الله عز وجل لا يعجزها ممكن، ولا تتوقف لعدم شيء ولا لوجوده، وليست مربوطة بالعادة إلا حيث شاءته القدرة، لأنه ما يعهد ويعرف أن البشر مهما شق بطنه كله وانجرح القلب مات ولم يعش، وهذا النبي تلفظ قد شق بطنه المكرمة، حتى أخرج القلب فغسل، وقد شق بطنه كذلك أيضاً وهو صغير وشق قلبه وأخرجت منه نزغة الشيطان. ومعلوم أن القلب هما وصل له الجرح مات صاحبه، وهذا النبي على شق بطنه في هاتين المرتين، ولم يتألم بذلك، ولم يمت لما أن أراد الله تعالى أن لا يؤثر ما أجرى به العادة، أن يؤثر موت صاحبها، فأبطل تلك العادة. وقد رمي إبراهيم عليه الصلاة والسلام في النار فلم تحرقه، وكانت عليه برداً وسلاماً. انتهى.

وقد حصل من شق صدره الكريم إكرامه ﷺ بتحقيق ما أوتي من الصبر، فهو من جنس ما أكرم به إسماعيل الأبيح بتحقيق صبره على مقدمات الذبح شداً وكتفاً وتلاً للجبين، وإهواء بالمدية إلى المنجر فقال: ﴿ستجدني إن شاء الله من الصابرين﴾ [الصافات: ١٠٢]، ووفى بما وعد الله، فأكرمه الله بالثناء على صبره إلى الأبد.

ولا مرية أن الذي حصل من صبر نبينا على شق الصدر أشق وأجل، لأن تلك مقدمات وهذه نتيجة، وتلك معاريض وهذه حقيقة، والمنحر مقتل وما أصابه من

إسماعيل إلا صورة القتل لا فعله، وشق صدر نبينا على واستخراج قلبه ثم شقه ثم كذا ثم كذا مقاتل عديدة وقعت كلها، ولكن انخرقت العادة ببقاء الحياة، فهذا الإبتلاء أعظم من ابتلاء اللبيح بما ذكر.

فإن قلت: إنما يتحقق الصبر لو كان هناك مشقة، فلعل العادة لما انخرقت في إبقاء الحياة انخرقت في رقع المشاق وحمل الآلام.

أجيب بأنه ورد في حديث شق صدره: فأقبل وهو منتقع اللون أو ممتقع اللون، بالميم بدل النون، وهو يدل على أن الصبر على مشقة المعاجلة المذكورة محقق. قال القاضي عياض: وأصل «انتقع» صار كلون النقع، والنقع الغبار، وهو شبيه بلون الأموات، وهذا يدل على غاية المشقة. وأما قول ابن الجوزي: فشقه وما شق عليه، فيحمل على أنه صبر صبر من لا يشق عليه. انتهى.

وكذلك الإبتلاء أيضاً من حيث السن، فإن ذلك وقع لنبينا به بعيد ما فطم، وأيضاً: فإنه كان منفرداً عن أمه ويتيماً من أبيه، واختطف من بين الأطفال، وفعل به ما فعل من الأفعال تسهيلا لما يلقاه في المآل، وتعظيماً لما يناله على الصبر من الثواب والثناء، ولهذا لما شج وجرح وكسرت رباعيته قال: «اللهم اغفر لقومي فإنهم لا يعلمون»(۱)، زاده الله شرفاً. وقوله «ثم أتيت بطست من ذهب» إنما أتي بالطست لأنه أشهر الات الغسل عرفاً.

فإن قلت: إن استعمال الذهب حرام في شرعه ﷺ فكيف استعمل الطست الذهب هنا؟

أجاب العارف ابن أبي جمرة: بأن تحريم الذهب إنما هو لأجل الإستمتاع به في هذه الدار، وأما في الآخرة فهو للمؤمنين خالصاً، لقوله ﷺ: «هو لهم في الدنيا وهو لنا في الآخرة» قال: ثم إن الإستمتاع بهذا الطست لم يحصل منه ﷺ وإنما كان غيره هو السائق له والمتناول لما كان فيه حتى وضعه في القلب المبارك. فسوقان الطست المبارك من هناك، وكونه كان من ذهب دال على ترفيع المقام فانتفى التعارض بدليل ما قررناه. انتهى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ١/ ٤٤١ والطحاوي في مشكل الآثار ٣/ ١٨٩ والعراقي في المغني ١/ ٣١٣ ٣/ ٢٨٨ و ٢٨٣ والسيوطي في الدر المنثور ٣/ ٩٥ والطبراني في المعجم الكبير ٦/ ٢٦١ والزبيدي في اتحاف السادة المتقين ٥/ ٥٤ و ٩٣/٧ والقاضي عياض في الشفاء ١/ ١٠٥ والبيهقي في دلائل النبوة ٣/ ٢١٥ والمتقي الهندي في كنز العمال (٢٩٨٨٣ ـ ٣٥٥٦٣).

وتعقبه الحافظ ابن حجر: بأنه لا يكفي أن يقال: إن المستعمل له ممن لم يحرم عليه ذلك من الملائكة، لأنه لو كان قد حرم عليه استعماله لنزه أن يستعمله غيره في أمر يتعلق ببدنه المكرم. ويمكن أن يقال: إن تحريم استعماله مخصوص بأحوال الدنيا، ما وقع في تلك الليلة كان الغالب أنه من أحوال الغيب، فيلحق بأحوال الآخرة، أر لعل ذلك قبل أن يحرم استعمال اللهب في هذه الشريعة. ويظهر ها هنا مناسبات: منها أنه من أواني الجنة، ومنها أنه لا تأكله النار ولا التراب، وأنه لا يلحقه الصدأ، ومنها أنه أثقل الجواهر فناسب قلبه ولا لأنه من أواني أحوال الجنة، ولا تأكله النار ولا التراب، وإن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء، ولا يلحقه الصدأ، وأنه أثقل من كل قلب عدل به، وفيه مناسبة أخرى وهي ثقل الوحي فيه. انتهى.

قلت: قوله: «ولعل ذلك قبل أن يحرم استعمال الذهب في هذه الشريعة». قد جزم هو في أول الصلاة من كتابه فتح الباري: بأن تحريم الذهب إنما وقع بالمدينة. وقال السهيلي وابن دحية: إن نظر إلى لفظ الذهب ناسب من جهة إذهاب الرجس عنه ولكونه عند الذهاب إلى ربه، وإن نظر إلى معناه، فلوضاءته ونقائه وصفائه. انتهى. والمراد بقوله: (ملىء حكمة وإيماناً) أن الطست جعل فيها شيء يحصل به كمال الإيمان والحكمة، فسمي حكمة وإيماناً مجازاً. ويحتمل أن يكون على حقيقته، وتجسد المعاني جائز، كما أن سورة البقرة تجيء يوم القيامة كأنها ظلة، والموت في صورة كبش، وكذلك وزن الأعمال وغير ذلك. وقال البيضاوي: لعل ذلك من باب التمثيل، إذ تمثيل المعاني قد وقع كثيراً، كما مثلت له قالله الجنة والنار في عرض الحائط، وفائدته كشف المعنوي بالمحسوس.

وقال العارف ابن أبي جمرة: فيه دليل على أن الإيمان والحكمة جواهر محسوسات لا معاني، لأنه على قال عن الطست: إنه أتي به مملوءاً إيماناً وحكمة، ولا يقع الخطاب إلا على ما يفهم ويعرف، والمعاني ليس لها أجسام حتى تملأ، وإنما يمتلىء الإناء بالإجسام والجواهر، وهذا نص من الشارع على بضد ما ذهب إليه المتكلمون في قولهم: إن الإيمان والحكمة أعراض.

والجمع بين الحديث وما ذهبوا إليه، هو أن حقيقة أعيان المخاوقات التي ليس للحواس فيها إدراك، ولا من النبوة إخبار عن حقيقتها غير محققة، وإنما هي غلبة ظن، لأن للعقل \_ بالإجماع من أهل العقل المؤيدين بالتوفيق \_ حداً يقف عنده، ولا يتسلط فيما عدا ذلك، ولا يقدر أن يصل إليه، فهذا وما أشبهه منها، لأنهم تكلموا على ما ظهر لهم من الأعراض الصادرة عن هذه الجواهر التي ذكرها الشارع على في الحديث، ولم

يكن للعقل قدرة أن يصل إلى هذه الحقيقة التي أخبر بها ﷺ. فيكون الجمع بينهما أن يقال: ما قاله المتكلمون حق لأنه الصادر عن الجواهر وهو الذي يدرك بالعقل. والحقيقة ما ذكره ﷺ في الحديث.

ولهذا نظائر كثيرة بين المتكلمين وآثار النبوة، ويقع الجمع بينهما على الأسلوب الذي قررناه وما أشبهه. ثم مثل بمجيء الموت في هيئة كبش أملح، ثم بالأذكار والتلاوة، ثم قال: لأن ما ظهر منها هنا معان، وتوجد يوم القيامة جواهر محسوسات لأنها توزن، ولا يوزن في الميزان إلا الجواهر.

قال: وفي ذلك دليل لأهل الصوفية وأصحاب المعاملات<sup>(1)</sup> والتحقيق القائلين بأنهم يرون قلوبهم وقلوب إخوانهم، وإيمانهم وإيمان إخوانهم بأعين بصائرهم جواهر محسوسات، فمنهم من يعاين إيمانه مثل المصباح، ومنهم من يعاينه مثل الشمعة، ومنهم من يعاينه مثل المشعل وهو أقواها. ويقولون: بأنه لا يكون المحقق محققاً حتى يعاين قلبه بعين بصرة فيعرف الزيادة فيه من النقصان<sup>(1)</sup>.

فإن قيل : ما الحكمة في شق صدره الشريف ثم ملىء إيماناً وحكمة، ولم لم يوجد الله تعالى ذلك فيه من غير أن يفعل فيه ما فعل؟

أجاب العارف ابن أبي جمرة: بأنه على لما أعطي كثرة الإيمان والحكمة وقوي التصديق إذ ذاك، أعطي برؤية شق البطن والقلب عدم الخوف من جميع العادات الجارية بالهلاك، فحصلت له هم قوة الإيمان من ثلاثة أوجه: بقوة التصديق، والمشاهدة، وعدم الخوف من العادات المهلكات فكمل له هم بدلك ما أريد منه من قوة الإيمان بالله عز وجل، وعدم الخوف مما سواه. ولأجل ما أعطيه مما أشرنا إليه كان هم في العالمين أشجعهم وأثبتهم وأعلاهم حالاً ومقالاً.

ففي العلوي: كان \_ كما أخبر ﷺ \_ أن جبريل لما وصل معه إلى مقامه قال: ها أنت وربك، وهذا مقامي لا أتعداه، فزج فيه \_ أي في النور \_ زجة ولم يتوان ولم يتلفت، فكان هناك في الحضرة كما أخبر عنه ربه عز وجل بقوله: ﴿ما زاغ البصر وما طغى﴾ [النجم: ١٧]. وأما حاله ﷺ في هذا العالم: فكان إذا حمي الوطيس في الحرب ركض بغلته في نحر العدو، وهم شاكون في سلاحهم، ويقول: أنا ابن عبد المطلب، أنا النبي

<sup>(</sup>١) ومنازل هذه المعاملات عشر: الرعاية والمراقبة والحرمة والإخلاص والتهليب والاستقامة والتوكل والتفويض والثقة والتسليم.

<sup>(</sup>٢) كلام فيه نظر.

لا كذب. ثم إن العناية بتطهير قلبه المقدس، وإفراغ الإيمان والحكمة، فيه إشارة إلى مدهب أهل السنة في أن محل العقل ونحوه من أسباب الإدراكات كالنظر والفكر إنما هو القلب لا الدماغ، خلافاً للمعتزلة والفلاسفة.

وأما الحكمة في غسل قلبه المقدس بماء زمزم، فقيل لأن ماء زمزم يقوي القلب ويسكن الروع. قال الحافظ الزين العراقي: ولذلك غسل به قلبه ﷺ ليلة الإسراء ليقوى على رؤية الملكوت. واستدل شيخ الإسلام البلقيني، بغسل قلبه الشريف به على أنه أفضل من ماء الكوثر، قال: لأنه لم يكن يغسل قلبه المكرم إلا بأفضل المياه، وإليه يومىء قول العارف ابن أبي جمرة في كتابه (بهجة النفوس).

وأما قوله ﷺ: «فغسل صدري» فالظاهر أن المراد به القلب، كما في الراوية الأخرى، وقد يحتمل أن تحمل كل رواية على ظاهرها، ويقع الجمع بأن يقال: أخبر ﷺ مرة بغسل صدره الشريف ولم يتعرض لذكر قلبه، وأخبر مرة بغسل قلبه ولم يتعرض لذكر صدره، فيكون الغسل قد حصل فيهما معاً مبالغة في تنظيف المحل المقدس. ولا شك أن المحل الشريف كان طاهراً مطهراً وقابلاً لجميع ما يلقى إليه من الخير، وقد غسل أولاً وهو نه طفل، وأخرجت من قلبه نزغة الشيطان، وإنما كان ذلك إعظاماً وتأهباً لما يلقى هناك، وقد جرت الحكمة بذلك في غير ما موضع مثل الوضوء للصلاة لمن كان متنظفاً، لأن الوضوء في حقه إنما هو إعظام وتأهب للوقوف بين يدي الله تعالى ومناجاته، فلذلك غسل جوفه الشريف هنا، وقد قال تعالى: ﴿ومن يعظم شعائر الله فإنها من تقوى طفل بعظيم شعائر الله، وإشارة لأمته بالفعل بععظيم شعائر الله، وإشارة لأمته بالفعل بععظيم شعائر الله، كما نص لهم عليه بالقول.

وأما قوله: (ثم أتيت بدابة دون البغل وفوق الحمار أبيض، يضع خطوه عند أقصى طرفه فحملت عليه فانطلق بي جبريل حتى أتى السماء الدنيا) وفي رواية عنده في الصلاة (ثم أخذ بيدي فعرج بي إلى السماء). فظاهره: أنه استمر على البراق حتى عرج إلى السماء.

قال العارف ابن أبي جمرة: أفاد ذلك أنهم كانوا يمشون في الهواء، وقد جرت العادة بأن البشر لا يمشي في الهواء، سيما وقد كان راكباً على دابة من ذوات الأربع، لكن لما أن شاءت القدرة ذلك كان، فكما بسط الله تعالى لهم الأرض يمشون عليها، كذلك يمشون في الهواء، كل ذلك بيد قدرته، لا ترتبط قدرته تعالى بعادة جارية. وقد سئل على حين أخبر عن الأشقياء الذين يمشون على وجوههم يوم القيامة فقال على أقدامهم قادر أن يمشيهم يوم القيامة على وجوههم (١). انتهى.

<sup>(</sup>١) ذكره الزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٠/ ٤٥٦.

وقد استدل بعضهم بهذا الحديث على أن المعراج كان في ليلة غير ليلة الإسراء إلى ببت المفدس، لكون الإسراء إليهم لم يذكر هنا. فأما المعراج ففي غير هذه الرواية من الأخبار أنه لم يكن على البراق، بل رقي في المعراج وهو السلم، كما وقع التصريح به في حديث عند ابن إسحاق والبيهقي في الدلائل كما سيأتي إن شاء الله تعالى.

ويمكن أن يقال: ما وقع هنا اختصار من الراوي، والإتيان بـ «ثم» المقتضية للتراخي لا ينافي وقوع الإسراء بين الأمرين المذكورين، وهما: الانطلاق والعروج. وحاصله: أن بعض الرواة ذكر ما لم يذكره الآخر، وثابت البناني قد حفظ الحديث. ففي روايته عند مسلم: أنه أتى بيت المقدس فصلى فيه ثم عرج إلى السماء كما سيأتي إن شاء الله تعالى. وقد قيل: إن الحكمة في الإسراء به راكباً، مع القدرة على طي الأرض له، الإشارة إلى أن ذلك وقع تأنيساً له بالعادة، في مقام خرق العادة، لأن العادة جرت أن الملك إذا استدعى من يختص به بعث إليه بمركوب سني يحمله عليه في وفادته إليه.

وفي كلام بعض أهل الإشارات: لما كان بشي ثمرة شجرة الكون ودرة صدفة الوجود، وسرّ معنى كلمة اكن، ولم يكن بد من عرض هذه الثمرة بين يدي مثمرها رفعها إلى حضرة قربه، والطواف بها على ندمان حضرته، أرسل إليه أعز خدام الملك عليه، فلما ورد عليه قادماً، وافاه على فراشه نائماً، فقال له قم يا نائم، فقد هيئت لك الغنائم. قال: يا جبريل إلى أين؟ قال: يا محمد ارفع «الأين» من البين، إنما أنا رسول القدم أرسلت إليك لأكون من جملة الخدم، يا محمد أنت مراد الإرادة، الكل مراد لأجلك، وأنت مراد الأجله، أنت صفوة كأس المحبة، أنت درة هذه الصدفة، أنت شمس المعارف، أنت بدر اللطائف، ما مهدت الدار إلا لأجلك، ما حمي ذلك الحمى إلا لوصلك، وما روِّق كأس المحبة إلا لشربك. فقال ﷺ: يا جبريل فالكريم يدعوني إليه، فما الذي يفعل بي؟ قال: ليغفر لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر، قال: يا جبريل هذا لي، فما لعيالي وأطفالي؟ قال: ولسوف يعطيك ربك فترضى، قال: يا جبريل الآن طاب قلبي ها أنا ذاهب إلى ربي، ثم قال جبريل: يا محمد إنما جيء بي إليك الليلة لأكون خادم دولتك، وحاجب حاشيتك، وحامل غاشيتك، وجيء بالمركوب إليك لإظهار كرامتك، لأن من عادة الملوك إذا استزاروا حبيباً أو استودعوا قريباً وأرادوا ظهور إكرامه واحترامه أرسلوا أخص خدامهم وأعز نوابهم لنقل أقدامهم، فجئناك على رسم عادة الملوك وآداب السلوك، ومن اعتقد أنه وصل إليه بالخُطا فقد وقع بالخطأ، ومن ظن أنه محجوب بالغطا فقد حرم العطا. انتهى.

والحكمة في كون البراق دابة دون البغل وفوق الحمار أبيض، ولم يكن على شكل

الفرس، إشارة إلى أن الركوب كان في سلم وأمن لا في حرب وخوف، أو لإظهار المعجزة بوقوع الإسراع الشديد بدابة لا توصف بذلك في العادة. وذكره بقوله: أبيض، باعتبار كونه مركوباً، أو عطفاً على لفظ البراق. واختلف في تسميته بذلك، فقيل: من البريق، وقال القاضي عياض: لكونه ذا لونين، يقال: شاة برقاء، إذا كان في خلال صوفها الأبيض طاقات سود، وقيل: من البرق، لأنه وصف بسرعة السير، ويحتمل أن لا يكون مشتقاً.

ووصفه بأنه يضع خطوه عند أقصى طرفه ـ بسكون الراء وبالفاء ـ أي يضع رجله عند منتهى ما يرى بصره. وقال ابن المنير: يقطع ما انتهى إليه بصره في خطوة واحدة، قال: فعلى هذا يكون قطع من الأرض إلى السماء في خطوة واحدة، لأن بصر الذي في الأرض يقع على السماء، فبلغ أعلى السماوات في سبع خطوات. انتهى.

وفي حديث ابن مسعود عند أبي يعلى والبزار ـ كما أفاده في الفتح ـ: إذا أتى على جبل ارتفعت رجلاه وإذا هبط ارتفعت يداه. وفي رواية لابن سعد عن الواقدي بأسانيده: له جناحان. قال الحافظ ابن حجر: ولم أرها لغيره.

وعند الثعلبي \_ بسند ضعيف \_ عن ابن عباس، في صفة البراق: له خد كخد الإنسان وعرف كعرف الفرس، وقوائم كالإبل، وأظلاف وذنب كالبقر، وكان صدره ياقرتة حمراء. وفي رواية أبي سعد<sup>(۱)</sup> في «شرف المصطفى» فكان الذي أمسك بركابه جبريل وبزمام البراق ميكائيل.

وفي رواية معمر عن قتادة عن أنس: أن رسول الله تله أتي بالبراق ليلة أسري به مسرجاً ملجماً، فاستصعب عليه، فقال له جبريل: ما حملك على هذا، ما ركبك خلق قط أكرم على الله منه، قال: فارفض عرقال أخرجه الترمذي وقال: حسن غريب وصححه ابن حبان.

وذكر ابن إسحاق عن قتادة: أنه لما شمس وضع جبريل ـ عليه السلام ـ يده على معرفته وقال: أما تستحي وذكر نحوه، لكنه مرسل لأنه لم يذكر أنساً. وفي رواية وثيمة عند ابن إسحاق: نعست حتى لصقت بالأرض فاستويت عليها. وفي رواية للنسائي وابن مردويه من طريق يزيد بن أبي مالك عن أنس نحوه موصولاً، وزاد: وكانت تسخر للأنبياء

<sup>(</sup>۱) قال الزرقاني: هو عبد الرحمٰن بن المحسن الأصفهاني المحافظ المشهور المتوفي سنة (۳۰۷ هـ). ووصفه اللهبي في تاريخه بالحافظ. وفي كشف الظنون ۲/۱۰۵۰ هو الحافظ أبو سعيد عبد الملك بن محمد النيسابوري (الخركوشي) المتوفى سنة (٤٠٦ هـ) بنيسابور.

<sup>(</sup>٧) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/ ١٦٤ والترمذي برقم (٣١٣١).

قبله، ونحوه من حديث أبي سعيد عند ابن إسحاق.

وفيه دلالة على أن البراق كان معداً لركوب الأنبياء، خلافاً لمن نفى ذلك، كابن دحية، وأوَّل قول جبريل: «فما ركبك أكرم على الله منه» أي: ما ركبك أحد قط، فكيف يركبك أكرم منه؟ فيكون مثل قول امرىء القيس:

على لاحب لا يهتدي لمناره

فيفهم أن له مناراً لا يهتدى له، وليس المراد: إلا أنه لا منار له البتة فكيف يهتدي به، فتأمله. وقد جزم السهيلي بأن البراق إنما استصعب عليه لبعد عهد ركوب الأنبياء قبله. وقال النووي: قال صاحب مختصر العين، وتبعه صاحب التحرير: كان الأنبياء يركبون البراق. قال: وهذا يحتاج إلى نقل صحيح، انتهى وقد تقدم النقل بللك.

قال في الفتح: ويؤيده ظاهر قوله: (فربطته بالحلقة التي كانت تربط بها الأنبياء) انتهى، فليتأمل فإنه ليس فيه فربطته بالحلقة التي كانت تربطه بها الأنبياء، وإنما قال: تربط بها الأنبياء وسكت عن ذكر المربوط ما هو؟ فيحتمل \_ كما قال ابن المنير \_ أن يكون غير البراق، ويحتمل أن يكون ارتباط الأنبياء أنفسهم بتلك الحلقة، أي تمسكهم بها، ويكون من جنس العروة الوثقى، انتهى.

ولكن وقع التصريح بذلك في حديث أبي سعيد عند البيهةي ولفظه: «فأوثقت دابتي بالمحلقة التي كانت الأنبياء تربطها فيها» وقد وقع عند ابن إسحاق من رواية وثيمة في ذكر الإسراء: فاستصعب البراق وكانت بعيدة العهد بركوبهم، لم تكن ركبت في الفترة.

وفي مغازي ابن عائذ، من طريق الزهري عن سعيد بن المسيب قال: البراق هي الدابة التي كان يزور إبراهيم عليها إسماعيل. وعلى هذا فلا يكون ركوب البراق من خصائصه عليه. نعم قيل: ركوبه مسرجاً ملجماً لم يرد لغيره من الأنبياء عليهم الصلاة والسلام. فإن قلت: ما وجه استصعاب البراق عليه؟

أنجيب: بأنه تنبيه على أنه لم يذلل قبل ذلك، إن قلنا إنه لم يركبه أحد قبله، أو لبعد العهد بركوبه إن قلنا إنه ركب قبله. ويحتمل أن يكون استصعابه تيها وزهوا بركوبه هم وأراد جبريل أبمحمد تستصعب استنطاقه بلسان الحال أنه لم يقصد الصعوبة وإنما تاه زهوا لمكان الرسول على منه، ولهذا قال: فارفض عرقاً، فكأنه أجاب بلسان الحال متبرئاً من الاستصعاب، وعرق من خجل العتاب، ومثل هذا رجفة الجبل به حتى قال: اثبت فإنما عليك نبي وصديق وشهيدان)(١) فإنها هزة الطرب لا هزة الغضب. وكذلك البراق لما قال له جبريل: اسكن فما ركبك أحد أكرم على الله منه استقر وخجل من ظاهر

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهقي في دلائل النبرة ٦/ ٣٥٠.

الاستصعاب وتوجه الخطاب فعرق حتى غرق.

ووقع في حديث حديفة عند الإمام أحمد قال: أتي رسول الله بل بالبراق فلم يزل على ظهره منو وجبريل حتى انتهيا إلى بيت المقدس. وهذا لم يسنده حديفة عن النبي بن فبحتمل أن يكون قوله: «هو وجبريل» متعلقاً بمرافقته في السير، لا في الركوب. وقال ابن دحية معناه: وجبريل قائد أو سائق أو دليل، قال: وإنما جزمنا بذلك لأن قصة المعراج كانت كرامة للنبي به فلا مدخل لغيره فيها.

وقد تعقب الحافظ ابن حجر التأويل المذكور: بأن في صحيح ابن حبان من حديث ابن مسعود: أن جبريل حمله على البراق رديفاً له، وفي رواية الحارث في مسنده: أتي بالبراق فركبه خلف جبريل فسار بهما. فهذا صريح في ركوبه معه، والله أعلم، انتهى.

وقد وقع في غير هذه الرواية بيان ما رآه في ليلة الإسراء، فمن ذلك:

ما وقع في حديث شداد بن أوس ـ عند البزار والطبراني، وصححه البيهةي في الدلائل ـ أنه أول ما أسري به مرّ بأرض ذات نخل، فقال له جبريل: انزل فصل، فصلى، فقال: صليت بيثرب، ثم مر بأرض بيضاء فقال: انزل فصل، فصلى، فقال: صليت بمدين، ثم مر ببيت لحم فقال: انزل فصل، فنزل فصلى، فقال صليت حيث ولد عسر(۱).

وفي حديث أنس عند البيهقي في الدلائل: لما جاء جبريل بالبراق إليه على فكأنها أصرت أذنيها، فقال لها جبريل: مه يا براق، فوالله ما ركبك مثله، فسار رسول الله على فإذا هو بعجوز على جنب الطريق، فقال: قما هذا يا جبريل؟ قال: سريا محمد، فسار ما شاء الله أن يسير، فإذا هو بشيخ يدعوه متنحياً عن الطريق يقول: هلم يا محمد، فقال له جبريل: سر، وأنه مرّ بجماعة فسلموا عليه فقالوا: السلام عليك يا أول، السلام عليك يا آخر، السلام عليك يا حاشر، فقال له جبريل: اردد عليهم السلام، فرد، الحديث. وفي آخره فقال له جبريل: أما العجوز التي رأيت جانب الطريق فلم يبق من الدنيا إلا ما يعيم من عمر تلك العجوز، والذي دعاك إبليس، والعجوز الدنيا، أما لو أجبتهما لاختارت أمتك الدنيا على الآخرة، وأما الذين سلموا عليك فإبراهيم وموسى وعيسى عليهم الصلاة والسلام (٢)، قال الحافظ عماد الدين ابن كثير: في ألفاظه نكارة وخرابة.

وفي حديث: أنه مر بموسى عليه السلام، وهو يصلي في قبره(٢٣). قال أنس: ذكر

<sup>(</sup>١) آخرجه البيهقي في دلائل النبوة ٢/ ٣٥٥ والطبراني في المعجم الكبير ٧/ ٣٣٩.

<sup>(</sup>٢) انظر دلائل النبوة للبيهقي ٢/ ٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم من حديث حماد بن سلمة في الفضائل برقم (١٦٤) والنسائي كتاب قيام الليل رقم الحديث (١٥) والإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١٤٤ و ٢٤٨ وفي البداية والنهاية ٢٩٦/١.

كلمة فقال: أشهد أنك رسول الله. ولا مانع أن الأنبياء عليهم السلام يصلون في قبورهم لأنهم أحياء عند ربهم يرزقون، فهم يتعبدون بما يجدون من دواعي أنفسهم، لا بما يلزمون به، كما يلهم أهل الجنة اللكر. وستأتي الإشارة إليه في حجة الوداع إن شاء الله تعالى.

وفي حديث أبي هريرة عند الطبراني والبزار: أنه ﷺ مرَّ على قوم يزرعون ويحصدون في كل يوم، كلما حصدوا عاد كما كان، فقال لجبريل عليه السلام: ما هذا؟ فقال: هؤلاء المجاهدون في سبيل الله تضاعف لهم الحسنة إلى سبعمائة ضعف، وما أنفقوا من شيء فهو يخلفه، وهو خير الرازقين، ثم مرٌّ على قوم ترضخ رؤوسهم بالصخر، كلما رضخت عادت كما كانت، ولا يفتر عنهم من ذلك شيء، فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هؤلاء اللين تتثاقل رؤوسهم عن الصلاة المكتوبة، ثم أتى على قوم على أقبالهم رقاع، وعلى أدبارهم رقاع، يسرحون كما تسرح الأنعام، يأكلون الضريع والزقوم ورضف جهنم، فقال: ما هؤلاء يا جبريل؟ قال: هؤلاء اللين لا يؤدون زكاة أموالهم، وما ظلمهم الله وما ربك بظلام للعبيد. ثم أتى على قوم بين أيديهم لحم نضيج في قدر، ولمحم آخر نيء في قدر خبيث، فجعلوا يأكلون النيء الخبيث، ويدعون النضيج، فقال: ما هؤلاء يا جبريل؟ قال جبريل: هذا الرجل من أمتك تكون عنده المرأة الحلال الطيب، فيأتي امرأة خبيثة فيبيت عندها حتى يصبح، والمرأة تقوم من عند زوجها حلالًا طيباً فتأتي رجلاً خبيثاً فتبيت عنده حتى تصبح. ثم أتى على رجل قد جمع حزمة عظيمة لا يستطيع حملها، وهو يزيد عليها، فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الرجل من أمتك تكون عليه أمانات الناس لا يقدر على أدائها، وهو يريد أن يحمل عليها. ثم أنى على قوم تقرض ألسنتهم وشفاههم بمقاريض من حديد، كلما قرضت عادت كما كانت، لا يفتر عنهم من ذلك شيء، قال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هؤلاء خطباء الفتنة، قال: ثم أتى على جحر صغير يخرج منه ثور عظيم، فجعل الثور يريد أن يرجع من حيث خرج فلا يستطيع، فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الرجل يتكلم بالكلمة العظيمة ثم يندم عليها فلا يستطيع أن يردها. ثم أتى على واد فوجد فيه ريحاً طيبة باردة، وريح مسك، وسه. صوتاً، فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا صوت الجنة، تقول: رب آتني بما وعدتني. فقد كثرت غرفي واستبرقي وحريري وسندسي وعبقريي ولؤلؤي ومرجاني وفف وذهبي، وأكوابي وصحافي وأباريقي، ومراكبي، وعسلي ومائي ولبني وخمري، فاتنى بما وعدتني، فقال: لك كل مسلم ومسلمة ومؤمن ومؤمنة، ومن آمن بي وبرسلي وعمل صالحاً، ولم يشرك بي شيئاً، ولم يتخذ من دوني أنداداً، ومن خشيني فهو آمن، ومن سألني أعطيته، ومن أقرضني أجزيته، ومن توكل على كفيته، إنني أنا الله، لا إله إلا أنا،

لا أخلف الميعاد، قد أفلح المؤمنون، وتبارك الله أحسن الخالقين، قالت: رضيت، ثم أتى على واد فسمع صوتاً منكراً، ووجد رياً منتنة فقال: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا صوت جهنم، تقول: رب آتني ما دعوتني، فقد كثرت سلاسلي وأغلالي وسعيري وحميمي ونساقي وعذابي، وقد بعد قعري واشتد حري، فائتني بما وعدتني، قال: لك كل مشرك ومشركة وكافر وكافرة، وكل جبار عنيد لا يؤمن بيوم الحساب، قالت: رضيت. قال: فسار حتى أتى بيت المقدس.

وفي رواية أبي سعيد عند البيهةي: دعاني داع عن يميني: انظرني أسألك، فلم أجبه، ثم دعاني آخر عن يساري كذلك فلم أجبه، وفيه: إذا امرأة حاسرة عن ذراعيها وعليها من كل زينة خلقها الله تعالى فقالت: يا محمد انظرني أسألك، فلم ألتفت إليها، وفيه أن جبريل قال له: أما الداعي الأول فهو داعي اليهود، ولو أجبته لتهودت أمتك، وأما الثاني فداعي النصارى، ولو أجبته لتنصرت أمتك، وأما المرأة فالدنيا. وفيه: أنه صعد إلى السماء الدنيا ورأى فيها آدم، وأنه رأى أخوته عليها لحم طيب ليس عليها أحد، وأخرى عليها لحم منتن عليها ناس يأكلون، قال جبريل: هؤلاء الذين يتركون الحلال ويأكلون الحرام، وفيه: أنه مرّ بقوم بطونهم أمثال البيوت كلما نهض أحدهم خرّ، وأن جبريل قال له: هم أكلة الربا، وأنه مرّ بقوم مشافرهم كالإبل، يلتقمون حجراً، فيخرج من أسافلهم، وأن جبريل قال: إن هؤلاء الذين يأكلون أموال اليتامي ظلماً، وأنه مرّ بنساء تعلقن بثديهن وأنهن الزواني، وأنه مرّ بقوم يقطع من جنوبهم اللحم فيطعمون وأنهم الغمازون (١) اللمازون (١)

وفي حديث أبي هريرة \_ عند البزار والحاكم \_ أنه رهم صلى ببيت المقدس مع الملائكة، وأنه أتي هناك بأرواح الأنبياء فأثنوا على الله. وفيه قول إبراهيم: لقد فضلكم محمد.

وفي رواية عبد الرحمن بن هشام عن أنس: ثم بعث له آدم فمن دونه فأمهم تلك الليلة. وفي حديث أم هانىء عند أبي يعلى: ونشر لي رهط من الأنبياء، منهم إبراهيم وموسى وعيسى. وفي رواية أبي سلمة ثم حانت الصلاة فأممتهم. أخرجه مسلم. وفي

<sup>(</sup>۱) الغمز الإشارة بالعين والحاجب والجفن قال الله تعالى: «وإذا مروا بهم يتفامزون». [المطففين: ٣٠] وقال ابن الأثير: وقد فسر الغمز في بعض الأحاديث بالإشارة كالرمز بالعين والحاجب والبد. انظر لسان العرب مادة (غمز) ١٠/ ١٢٠.

 <sup>(</sup>٢) اللمز: كالغمز في الوجه. تلمزه بفيك بكلام خفي قال تعالى: «ومنهم من يلمزك في الصدقات»
 [التوبة: ٥٨] ورجل لمزة: يعيبك في وجهك ورجل همزة: يعيبك بالغيب. وقال الزجاج: الهمزة اللمزة اللي يغتاب الناس ويغضُّهم. انظر لسان العرب مادة (لمز) ٢٢٦/١٢.

حديث أبي أمامة عند الطبراني في الأوسط: ثم أقيمت الصلاة فتدافعوا حتى قدموا محمداً

● وفي رواية ثابت البناني عن أنس عند مسلم قال: فربطته، يعني البراق، بالحلقة \_ وهي بإسكان اللام على الأشهر \_ التي تربط به الأنبياء \_ بضمير المذكر، إعادة على معنى الحلقة وهو الشيء، والمراد حلقة باب مسجد بيت المقدس. قاله صاحب التحرير \_ قال ﷺ: ثم دخلت المسجد فصليت فيه ركعتين ثم خرجت، فجاءني جبريل بإناء من خمر وإناء من لبن فاخترت اللبن، فقال جبريل: اخترت الفطرة (١١). أي اخترت اللبن الذي عليه بنيت الخلقة، وبه نبت اللحم ونشز العظم، أو اخترته لأنه الحلال الدائم في دين الإسلام بخلاف الخمر فحرام فيما يستقر عليه الأمر.

وقال النووي: المراد بالفطرة هنا، الإسلام والاستقامة، قال: ومعناه والله أعلم ...: اخترت علامة الإسلام والاستقامة، قال: وجعل اللبن علامة لكونه سهلاً طيباً طاهراً سائفاً للشاربين، سليم العاقبة، أما الخمر فإنها أم الخبائث، وجالبة لأنواع الشر في المحال والمال، انتهى. وقال القرطبي: يحتمل أن يكون سبب تسمية اللبن فطرة لكونه أول شيء يدخل جوف المولود، ويشق أمعاءه، والسر في ميل النبي إليه دون غيره لكونه مألوفاً له أولاً، انتهى. وإذا كانت الخمر مباحة .. لأنها إنما حرمت بالمدينة والإسراء كان بمكة .. فما وجه تعيينه الإعد المباحين، وما وجه عد ذلك صواباً، وعد الآخر خطأ، وهما سواء في الإباحة؟

فيحتمل أن يكون توقاها تورعاً وتعريضاً بأنها ستحرم، وأنه لما وافق الصواب في علم الله تعالى قال له جبريل: أصبت الفطرة، أو أصبت أصاب الله بك، كما رويا. وإذا قلنا: بأنها كانت من خمر الجنة فيكون سبب تجنبها صورتها ومضاهاة الخمر المحرمة، أي في علم الله تعالى، وذلك أبلغ في الورع. ويستفاد منه: أن من اتخذ من ماء الرمان أو غيره، ولو ماء قراحاً، وضاهى به الخمر في الصورة وهيأه بالهيئة التي يتعاطاها أهل الشهوات من الاجتماعات والآلات فقد أتى منكراً، وإن كان لا يحد عليها. قاله ابن المنير. وينظر فيما يعمله كثير من فقراء اليمن وغيرهم بمكة المشرفة وجدة وغيرهما من ماء قشر البن ويسمونه بالقهوة، وهي اسم من أسماء الخمر (٢).

وفي حديث ابن عباس \_ عند أحمد \_: فلما أتى المسجد الأقصى قام يصلي، فلما

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم برقم (٢٥٩).

<sup>(</sup>Y) والقهوة: الخمر سميت بذلك لأنها تقهي شاربها عن الطعام أي تلهب بشهوته وفي التهذيب: أي تشبعه. انظر لسان العرب مادة (قها) ٣٣٧/١١.

انصرف جيء بقدحين في أحدهما لبن، وفي الآخر عسل، فأخد اللبن. وفي رواية البزار: بثلاثة أواني، وأن الثالث كان خمراً، وأن ذلك وقع ببيت المقدس، وأن الأول كان ماء، ولم يذكر العسل. وفي حديث شداد بن أوس: فصليت من المسجد حيث شاء الله، وأخذني من العطش أشد ما أخذني، فأتيت بإناءين أحدهما لبن والآخر عسل، ثم هداني الله تعالى فأخدت اللبن. فقال شيخ بين يدي ـ يعني لجبريل ـ: أخد صاحبك الفطرة. وقد كان إتيانه بالأواني مرتين، مرة عند فراغه من الصلاة، ومرة عند وصوله إلى سدرة المنتهى ورؤية الأنهار الأربعة. وممن صرح بأنه كان مرتين الحافظ عماد الدين بن كثير، وعلى هذا فيكون تكرار جبريل عليه السلام للتصويب حيث اختار اللبن تأكيداً للتحذير مما سواه.

وقد أنكر حذيفة ربط البراق بالحلقة، فروى أحمد والترمذي من حديث حذيفة قال: يحدثون أنه ربطه، أخاف أن يفر منه، وقد سخره له عالم الغيب والشهادة؟ وكذا أنكر حذيفة أيضاً صلاته على ببيت المقدس.

وتعقبه البيهقي وابن كثير: بأن المثبت مقدم على النافي، يعني من أثبت ربط البراق والصلاة في بيت المقدس معه زيادة علم على من نفى، فهو أولى بالقبول. ووقع ذلك في رواية بريدة عند البزار: لما كان ليلة أسري به، فأتى جبريل الصخرة التي ببيت المقدس فوضع أصبعه فيها فخرقها، فشد بها البراق، ونحوه للترمدي. وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي: حتى أتيت بيت المقدس، فأوثقت دابتي بالحلقة التي كانت الأنبياء تربطها فيه، فدخلت أنا وجبريل بيت المقدس، فصلى كل واحد منا ركعتين.

وفي رواية ابن مسعود نحوه، وزاد: ثم دخلت المسجد فعرفت النبيين ما بين قائم وراكع وساجد، ثم أذن مؤذن فأقيمت الصلاة فقمنا صفوفاً ننتظر من يؤمنا، فأخل بيدي جبريل فقدمني فصليت بهم. وفي حديث ابن مسعود أيضاً عند مسلم ..: وحانت الصلاة فأممتهم. وفي حديث ابن عباس، عنل أحمد: فلما أتى الله الأقصى قام يصلي، فإذا النبيون أجمعون يصلون معه. وفي حديث أبي سعيد: ثم سار حتى أتى بيت المقدس فنزل، فربط فرسه إلى صخرة، ثم دخل فصلى مع الملائكة، فلما قضيت الصلاة قالوا: يا جبريل من هذا معك؟ قال: هذا محمد رسول الله خاتم النبيين، قالوا: وقد أرسل إليه؟ قال: نعم، قالوا: حياه الله من أخ وخليفة، فنعم الأخ ونعم الخليفة. ثم لقوا أرواح الأنبياء فأثنوا على ربهم. فقال إبراهيم عليه الصلاة والسلام: الحمد لله الذي اتخذني خليلاً، وأعطاني ملكاً عظيماً، وجعلني أمة قانتاً يؤتم بي، وأنقذني من النار، وجعلها على برداً وسلاماً.

ثم إن موسى عليه الصلاة والسلام أثنى على ربه فقال: الحمد لله الذي كاسني تكليماً، واصطفاني، وأنزل علي التوراة، وجعل هلاك فرعون ونجاة بني إسرائيل علي يدي، وجعل من أمتى قوماً يهدون بالحق وبه يعدلون.

ثم إن داود عليه الصلاة والسلام أثنى على ربه فقال: الحمد لله الذي جعل لي ملكاً عظيماً، وعلمني الزبور، وألان لي الحديد، وسخر لي الجبار يسجن معي والطير وآتاني الحكمة وفصل الخطاب.

ثم إن سليمان عليه السلام أثنى على ربه فقال: الحمد لله الذي سخر لي الرياح، وسخر لي الشياطين، يعملون ما شئت من محاريب وتماثيل، وعلمني منطق الطير وآتاني من كل شيء فضلاً، وسخر لي جنود الشياطين والإنس والجن والطير، وآتاني ملكاً لا ينبغى لأحد من بعدي، وجعل لي ملكاً طيباً ليس على فيه حساب.

ثم إن عيسى عليه السلام أثنى على ربه فقال: الحمد لله الذي جعلني كلمته، وجعلني بمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون، وعلمني الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل وجعلني أخلق أي أسوي من الطين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيراً بإذن الله، وجعلني أبرىء الأكمه والأبرص، وأحيي الموتى بإذن الله، ورفعني وطهرني وأعاذني وأمي من الشيطان الرجيم. فلم يكن للشيطان علينا سبيل.

قال: وإن محمداً ﷺ أثنى على ربه فقال: كلكم أثنى على ربه وأنا أثني على ربي: المحمد لله الذي أرسلني رحمة للعالمين، وكافة للناس بشيراً ونذيراً، وأنزل عليّ الفرقان، فيه تبيان كل شيء، وجعل أمتي خير أمة أخرجت للناس، وجعل أمتي أمة وسطاً، وجعل أمتي هم الأولون وهم الآخرون، وشرح لي صدري، ووضع عني وزدي، ورفع لي ذكرى، وجعلني قائماً وخاتماً.

فقال إبراهيم: بهذا فضلكم محمد. ثم ذكر أنه عرج به إلى السماء الدنيا، ومن سماء إلى سماء. ذكره القاضي عياض في «الشفاء» مختصراً من حديث أبي هريرة من غير عزو<sup>(۱)</sup>. ورواه البيهقي من حديث أبي سعيد الخدري، وهذا لفظه.

وفي رواية ابن أبي حاتم في تفسيره، عن أنس: فلما بلغ بيت المقدس، فبلغ المكان الذي يقال له: باب محمد، أتى إلى الحجر الذي به، فغمز جبريل بأصبعه فنقبه، ثم ربطها، ثم صعدا(٢)، فلما استويا في سرحة المسجد قال جبريل: يا محمد، هل

<sup>(</sup>١) انظر الشفا ١/ ١٨١ والحديث أخرجه البزار وابن جرير وابن مردويه وابن أبي حاتم وأبو يعلى كلهم من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) قال الزرقاني في الشرح: أي مرا: وإلا فلا معنى للصعود هنا، وأكثر النسخ بإسقاطها.

سألت ربك أن يريك الحور العين؟ قال: نعم، قال: فانطلق إلى أولئك النسوة فسلم عليهن، قال: فسلمت عليهن فرددن علي السلام، فقلت لمن أنتن؟ فقلن: خيرات حسان، نساء قوم أبرار، نقوا فلم يدرنوا، وأقاموا فلم يظعنوا، وخلدوا فلم يموتوا، قال: ثم انصرفت فلم ألبث إلا يسيراً، حتى اجتمع ناس كثير، ثم أذن مؤذن وأقيمت الصلاة، قال فقمنا صفوفاً ننتظر من يؤمنا، فأخذ بيدي جبريل عليه السلام فقدمني فصليت بهم، فلما انصرفت قال لي جبريل: أتدري من صلى خلفك؟ قلت: لا، قال: صلى خلفك؟ قلت: لا، قال: صلى خلفك كل نبى بعثه الله.

قال القاضي عياض: يحتمل أن يكون على بالأنبياء جميعاً في بيت المقدس، ثم صعد منهم من ذكر أنه على رآه في السماوات، ويحتمل أن يكون صلى بهم بعد أن هبط من السماء، فهبطوا أيضاً، والأظهر أن صلاته بهم في بيت المقدس كان قبل العروج. انتهى. وقال ابن كثير: صلى بهم ببيت المقدس قبل العروج وبعده، فإن في الحديث ما يدل على ذلك، ولا مانع منه، انتهى.

وقد اختلف في هذه الصلاة، هل هي فرض أو نفل؟ وإذا قلنا إنها فرض، فأي صلاة هي؟ قال بعضهم: الأقرب أنها الصبح، ويحتمل أن تكون العشاء، وإنما يتأتى على قول من قال: إنه صلى بهم قبل عروجه إلى السماء، وأما على قول من قال: إنه صلى بهم بعد العروج فتكون الصبح.

قال ابن كثير: ومن الناس من يزعم أنه أمهم في السماء، والذي تظاهرت به الروايات أنه ببيت المقدس، والظاهر أنه بعد رجوعه إليه، لأنه لما مرَّ بهم في منازلهم جعل يسأل جبريل عنهم واحداً واحداً، وهو يخبره بهم، ثم قال: وهذا هو اللائق، لأنه أولاً كان مطلوباً إلى الجناب العلوي، ليفرض الله عليه وعلى أمته ما يشاء، ثم لما فرغ مما أريد به اجتمع هو وإخوانه من النبيين، ثم أظهر شرفه عليهم بتقديمه في الإمامة.

وفي رواية ابن إسحاق: أنه على قال: لما فرغت مما كان في بيت المقدس، أتي بالمعراج ولم أر قط شيئاً أحسن منه، وهو الذي يمد إليه الميت عينيه إذا احتضر، فأصعدني صاحبي فيه حتى انتهى إلى باب من أبواب السماء. وفي رواية كعب: فوضعت له مرقاة من فضة ومرقاة من ذهب حتى عرج هو وجبريل. وفي الشرف المصطفى، أنه أتى بالمعراج من جنة الفردوس، وأنه منضد عن يمينه ملائكة، وعن يساره ملائكة. وفي رواية أبي سعيد ـ عند البيهقي ـ ثم أتيت بالمعراج الذي تعرج عليه أرواح بني آدم، فلم ير المخلائق أحسن من المعراج، أما رأيت الميت حين يشق بصره طامحاً إلى السماء، فإن ذلك عجبه بالمعراج.

وقد تقدم في حديث البخاري بالسابق: فانطلق بي جبريل حتى أتى السماء الدنيا فاستفتح، قيل من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد أرسل إليه قال: نعم. ولم يقل جبريل عليه السلام: أنا، حيث قيل له: من هذا؟ إنما سمى نفسه فقال: جبريل، لأن لفظ «أنا» فيه إشعار بالعظمة. وفي الكلام السائر: أول من قال «أنا» إبليس، فشقي، وأيضاً فقوله «أنا» مبهمة لافتقار الضمير إلى العود، فهي غير كافية في البيان. وعلى هذا فينبغي للمستأذن إذا قيل له من أنت؟ أن لا يقول: «أنا»، بل يقول: فلان.

وفي رواية للبخاري ومسلم: فعرج. وهو بفتح العين بمعنى صعد. وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي: حتى انتهى إلى باب من أبواب السماء يقال له: باب الحفظة، وعليه ملك يقال له إسماعيل تحت يده اثنا عشر ألف ملك.

وفي رواية شريك عند البخاري أيضاً ثم عرج به إلى السماء الدنيا، فضرب باباً من أبوابها، فناداه أهل السماء الدنيا: من هذا؟ قال: جبريل، قالوا: ومن معك قال: محمد. قالوا: وقد بعث إليه؟ قال: نعم، قالوا: مرحباً وأهلاً، فيستبشر به أهل السماء، لا يعلم أهل السماء بما يريد الله به في الأرض حتى يعلمهم، أي على لسان من شاء كجبريل.

ووقع في هذه الرواية أنه رأى في سماء الدنيا النيل والفرات عنصرهما. وظاهره يخالف حديث مالك بن صعصعة فإن فيه بعد ذكر سدرة المنتهى: فإذا في أصلها أربعة أنهار. ويجمع بينهما: بأن أصل نبعهما من تحت سدرة المنتهى ومقرهما في السماء الدنيا، ومنها ينزلان إلى الأرض. ووقع في هذه الرواية أيضاً: ثم مضى به في سماء الدنيا فإذا هو بنهر آخر، عليه قصور من لؤلؤ وزبرجد، وأنه الكوثر. وهو مما استشكل من رواية شريك، فإن الكوثر من الجنة، والجنة فوق السماء بالسابعة. ويحتمل أن يكون تقديره: ثم مضى في السماء الدنيا إلى السابعة فإذا هو بنهر.

ثم إن في قوله في الحديث «افتح» دلالة على أنه صادف أبواب السماء مغلقة، والحكمة في ذلك \_ والله أعلم \_ التنويه بقدره في وتحقيق أن السماوات لم تفتح أبوابها إلا من أجله، ولو وجدها مفتوحة لم يتحرر أنها فتحت لأجله، فلما فتحت له تحقق في المحل مصون، وأن فتحه له كرامة وتبجيل.

وأما قوله في الحديث: «أرسل إليه؟» وفي رواية «بعث إليه؟» فيحتمل أن يكون استفهم عن الإرسال إليه للعروج إلى السماء، وهو الأظهر لقوله: «إليه» لأن أصل بعثته قد اشتهر في الملكوت الأعلى.

وقيل: سألوه تعجباً من نعمة الله عليه بذلك، واستبشاراً به، وقد علموا أن بشراً لا يترقى هذا الترقى إلا بإذن من الله تعالى، وأن جبريل لا يصعد إلا بمن أرسل إليه.

وقد قيل: إن الله تعالى أراد إطلاع نبيه على أنه معروف عند الملأ الأعلى، لأنهم قالوا: أبعث إليه؟ أو: أرسل إليه؟ فدل على أنهم كانوا يعرفون أن ذلك سيقع له، وإلا لكانوا يقولون: ومن محمد مثلاً؟ ولذلك أجابوا بقولهم: مرحباً به ولنعم المجيء جاء، وكلامهم بهذه الصيغة أول دليل على ما ذكرناه من معرفتهم بجلالته وتحقيق رسالته، ولأن هذا أجل ما يكون من حسن الخطاب والترفيع، على المعروف من عادة العرب.

وأما قوله: «من معك؟» فيشعر بأنهم أحسوا به هي، وإلا لكان السؤال بلفظ: أمعك أحد؟ وهذا الإحساس إما بمشاهدة لكون السماء شفافة، وإما بأمر معنوي كزيادة أنوار ونحوها. قاله الحافظ ابن حجر. ولعله أخذه من كلام العارف ابن أبي جمرة، حيث قال في «بهجته»: الثاني أن يكون سؤالهم له لما رأوا حين رأوا إقباله عليهم من زيادة الأنوار وغيرها من المآثر الحسان زيادة على ما يعهدونه منه. قال: وهذا هو الأظهر، كأنهم قالوا: من الشخص الذي من أجله هذه الزيادة معك؟ فأخبرهم بما أرادوا وهو تعيين الشخص باسمه حتى عرفوه، انتهى. وقد قال بعض العلماء: ﴿لقد رأى من آبات ربه الكبرى﴾ [النجم: ١٨] أنه رأى صورة ذاته المباركة في الملكوت فإذا هو عروس المملكة.

وأما قولهم له: «مرحباً به ولنعم المجيء جاء» فيحتمل أن يكونوا قالوه لما عاينوه من بركاته ﷺ التي سبقته للسماء مبشرة بقدومه. وفيه تقديم وتأخير، والتقدير: جاء فنعم المجيء مجيئه، وإنما لم يقل الخازن: مرحباً بك، بصيغة الخطاب، بل قال بصيغة الغيبة لأته حياه قبل أن يفتح الباب، وقبل أن يصدر من النبي ﷺ خطاب، ويحتمل أن يكون حياه بصيغة الغيبة تعظيماً له، لأن «هاء» الغيبة ربما كانت أفخم من كاف الخطاب.

وأما قوله في الحديث: (فإذا رجل قاعد عن يمينه أسودة وعن يساره أسودة، إذا نظر قبل يمينه ضبحك، وإذا نظر قبل شماله بكى، فقال: مرحباً بالنبي الصالح والابن الصالح، قلت لجبريل: من هذا ؟ قال: هذا آدم، وهذه الأسودة عن يمينه وشماله نسم بنيه. فأهل اليمين منهم أهل الجنة، والأسودة التي عن شماله أهل النار، فإذا نظر عن يمينه ضبحك، وإذا نظر عن شماله بكى)(١).

فالأسودة: بوزن أزمنة، هي الأشخاص. والنسم: ـبالنون والسين المهملة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٤٩).

المفتوحتين \_ جمع نسمة، وهي الروح. وقد قال القاضي عياض: جاء أن أرواح الكفار في سجين، وأن أرواح المؤمنين منعمة في الجنة، يعني: فكيف تكون مجتمعة في سماء الدنيا؟ وأجاب: بأنه يحتمل أنها تعرض على آدم أوقاتاً، فوافق عرضها مرور النبي هيئ، ويدل على كونهم في النار إنما هو في أوقات دون أوقات، قوله تعالى: ﴿النار يعرضون عليها غدواً وعشياً﴾ [غافر: ٤٦]. واعترض: بأن أرواح الكفار لا تفتح لها أبواب السماء، كما هو نص القرآن [الأعراف: ٤٠].

والجواب: ما أبداه هو احتمال أن الجنة كانت في جهة يمين آدم، والنار في جهة شماله: وكان يكشف له عنهما، ولا يلزم من رؤية آدم لها \_ وهو في السماء \_ أن تفتح لهم أبواب السماء ولا تلجها.

وفي حديث أبي هريرة عند البزار: فإذا عن يمينه باب تخرج منه ريح طيبة، وعن شماله باب تخرج منه ريح خبيثة، إذا نظر عن يمينه استبشر، وإذا نظر عن شماله حزن. وهذا \_ لو صح \_ لكان المصير إليه أولى من جميع ما تقم، ولكن سنده ضعيف. قاله الحافظ ابن حجر.

وأما قوله في الحديث: (ثم صعد بي، حتى أتى السماء الثانية، فقيل من هذا؟ قال: جبريل، ومن معك؟ قال: محمد، قيل: رقد أرسل إليه؟ قال: نعم فقيل: مرحباً به، فنعم المجيء جاء، ففتح فلما خلصنا إذا يحيى وعيسى، وهما ابنا الخالة، قال: هذا يحيى وعيسى فسلم عليهما، فسلمت عليهما فردا، ثم قالا: مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح. إلى قوله: ثم صعد بي إلى السماء السابعة فاستفتح جبريل، قيل: من هذا؟ قال جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد، قيل: وقد بعث إليه؟ قال: نعم، قال: مرحباً به، فنعم المجيء جاء، فلما خلصت فإذا إبراهيم، قال: هذا أبوك إبراهيم فسلم عليه، قال: فسلمت عليه فرد السلام وقال مرحباً بالابن الصالح)(٢).

فهذه الرواية موافقة لرواية ثابت عن أنس عند مسلم: أن في السماء الأولى؛ آدم، وفي الثانية يحيى وعيسى، وفي الثالثة يوسف، وفي الرابعة إدريس، وفي الخامسة هارون وفي السادسة موسى وفي السابعة إبراهيم (٣).

وخالف في ذلك ابن شهاب الزهري في روايته عن أنس عن أبي ذر ــ كما في أول

<sup>(</sup>١) وهو قوله ﴿إِن اللَّين كلُّبُوا بِآياتنا واستكبروا عنها لا تفتح لهم أبواب السماء ﴾.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري رقم الحديث (٣٨٨٧).

<sup>(</sup>٣) الحديث في صحيح مسلم كتاب الايمان برقم (٢٥٩).

الصلاة من البخاري أيضاً أنه لم يثبت كيف منازلهم. وقال فيه: وإبراهيم في السماء السادسة. وفي رواية شريك عن أنس أن إدريس في الثانية وهارون في الرابعة، وآخر في الخامسة لم أحفظ اسمه، وابراهيم في السادسة وموسى في السابعة، بتفضيل كلام الله(١). وسياقه بدل على أنه لم يضبط منازلهم كما صرح به الزهري.

ورواية من ضبط أولى، ولا سيما في اتفاق قتادة وثابت، وقد وافقهما يزيد بن أبي مالك عن أنس، إلا أنه خالف في إدريس وهارون، فقال: هارون في الرابعة، وإدريس في الخامسة. ووافقهم أبو سعيد إلا أن في روايته: يوسف في الثانية، وعيسى ويحيى في الثالثة. والمشهور في الروايات: أن الذي في السابعة هو إبراهيم، وأكد ذلك في حديث مالك بن صعصة: بأنه كان مسنداً ظهره إلى البيت المعمور. فمع التعدد: لا إشكال.

ومع الاتحاد فقد جمع: بأن موسى كان حالة العروج في السادسة وإبراهيم في السابعة على ظاهر حديث مالك بن صعصعة. وعند الهبوط: كان موسى في السابعة، لأنه لم يذكر في القصة أن إبراهيم كلمه في شيء مما يتعلق بما فرض على أمته من الصلاة، كما كلمه موسى عليه السلام، والسماء السابعة هي أول شيء انتهى إليه حالة الهبوط، فناسب أن يكون موسى بها، لأنه هو الذي خاطبه في ذلك، كما ثبت في جمع الروايات.

ويحتمل أن يكون لقي موسى في السادسة فأصعد معه إلى السابعة تفضيلاً له على غيره من أجل كلام الله تعالى، وظهرت فائدة ذلك في كلامه مع نبينا فيما يتعلق بأمر أمته في الصلاة. قاله في فتح الباري. وقال: إن النووي أشار إلى شيء من ذلك.

وفي رواية شريك عن أنس في قصة موسى: (لم أظن أن أحداً يرفع علي). قال ابن بطال: فهم موسى عليه السلام من اختصاصه بكلام الله تعالى له في الدنيا دون غيره من البشر: لقوله تعالى: ﴿إني اصطفيتك على الناس برسالاتي وبكلامي﴾ [الأعراف،: ١٤٤] أن المراد بالناس هنا: البشر كلهم، وأنه استحق بذلك أن لا يرفع عليه أحد، فلما فضل الله تعالى محمداً ﷺ بما أعطاه من المقام المحمود وغيره، ارتفع على موسى وغيره بذلك.

وفي حديث أبي سعيد قال موسى: يزعم بنو إسرائيل أني أكرم على الله، وهذا أكرم على الله مهذا أكرم على الله مني. زاد الأموي في روايته: ولو كان هذا وحده هان، ولكن معه أمته، وهم أفضل الأمم عند الله.

وفي حديث مالك بن صعصعة: (فلما جاوزته ـ يعني موسى ـ بكى، فنودي: ما

<sup>(</sup>١) الحديث: أخرجه البخاري برقم (٧٥١٧).

يبكيك؟ قال: رب، هذا غلام بعثته بعدي يدخل الجنة من أمته أكثر ممن يدخل من أمتى).

ولم يكن بكاء موسي حسداً، معاذ الله، فإن الحسد في ذلك العالم منزوع من آحاد المؤمنين، فكيف بمن اصطفاء الله تعالى، بل كان آسفاً على ما فاته من الأجر الذي يترتب عليه رفع الدرجات له بسبب ما وقع من أمته من كثرة المخالفة المقتضية لتنقيص أجره، لأن لكل نبي بمثل أجر كل من اتبعه، ولهذا كان من اتبعه في العدد دود من اتبع نبينا على، مع طول مدتهم بالنسبة لمدة هذه الأمة.

وقال العارف ابن أبي جمرة: قد جعل الله تعالى في قلوب أنبيائه عليهم الصلاة والسلام الرأفة الرحمة لأمتهم، وركبهم على ذلك، وقد بكى نبينا هي فقيل له: ما يبكيك؟ قال: عله رحمة وإنما يرحم الله من عباده الرحماء (١)، والأنبياء عليهم الصلاة والسلام قد أخلوا من رحمة الله أوفر نصيب، فكانت الرحمة في قلوبهم لعباد الله أكثر من غيرهم، فلأجل ما كان لموسى عليه السلام من الرحمة واللطف بكى إذ ذاك رحمة منه لأمته، لأن هذا وقت إفضال وجود وكرم، فرجا لعل أن يكون وقت القبول والإفضال فيرحم الله أمته ببركة هذه الساعة.

فإن قال قائل: كيف يكون هذا، وأمته لا تخلو عن قسمين: قسم مات على الإيمان، وقسم مات على الكفر، فالذي مات على الإيمان لا بد له من دخول الجنة، والذي مات على الكفر لا يدخل الجنة أبداً، فبكاؤه لأجل ما ذكر لا يسوغ، لأن الحكم فيهم قد مرَّ ونفذ.

قيل: إن الله تعالى قدر قدره على قسمين، فقدر قدراً وقدر أن ينفذ على كل الأحوال، وقدر قدراً وقدر أن لا ينفذ، ويكون رفعه بسبب دعاء أو صدقة أو غير ذلك، فلأجل ما ركب في موسى عليه السلام من اللطف والرحمة بالأمة طمع لعل أن يكون ما اتفق لأمته من القدر الذي قدره الله تعالى وقدر ارتفاعه بسبب الدعاء والتضرع إليه، وهذا وقت يرجى فيه التعطف والإحسان من الله تعالى، لأنه وقت أسري فيه بالحبيب الكريم، ليخلع عليه خلع القرب والفضل الجسيم، فطمع الكليم لعل أن يلحق لأمته من هذا الخير العظيم نصيباً. وقد قال نبينا ﷺ: قان لله نفحات فتعرضوا لنفحات الله الله المناه فقحة العناء في المناه المناء المناه ال

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في كتاب الجنائز باب (۳۲) رقم الحديث [۱۲۸٤ ـ ٥٦٥٥ ـ ٢٠٠٢ ـ ٥٦٥٥ ـ ٢٦٥٠ ـ ٢٦٥٠ ـ ٢٦٥٠ و ٧٣٧٧ و ٧٤٤٨] ومسلم في كتاب الجنائز رقم الحديث (۱۱) وأحمد بن حنبل في المسند ١٨٨١ و ٥ / ٢٠٤٥ والبيهةي في السنن الكبرى ٢٥/٤ وفي مصنف عبد الرزاق (١٦٦٠) والتبريزي في مشكاة المصابيح (١٧٢٣) والمتقي الهندي في كنز العمال (٢٩٠١ ـ ٤٢٤٨١).

<sup>(</sup>٢) ذكر نحوه الزبيلي في إتحاف السادة المتقين ٥/ ٤٠ والبيهقي في الاسماء والصفات ١٥٠ وابن عبد= المواهب اللدنية/ج٢/م٢٤

من النفحات فتعرض لها موسى، فكان أمراً قد قدر، والأسباب لا تؤثر إلا بما سبقت القدرة بأنها فيه تؤثر، وما كان قضاء نافذاً لا تؤثر فيه ولا ترده الأسباب، حتم قد لزم.

وفي بكائه عليه السلام وجه آخر، وهو البشارة لنبينا ﷺ وإدخال السرور عليه، وذلك قول موسى عليه السلام ـ الذي هو أكثر الأنبياء أتباعاً ـ: إن الذين يدخلون الجنة من أمة محمد ﷺ أكثر مما يدخلها من أمتى,

وأما قول موسى عليه السلام: (لأن غلاماً) ولم يقل غير ذلك من الصيغ، فإشارة إلى صغر سنه بالنسبة إليه. وفي القاموس: الغلام: الطار الشارب، والكهل ضده (١٠). وقال الخطابي: العرب تسمي الرجل المستجمع السن غلاماً، ما دامت فيه بقية من القوة.

قال في فتح الباري: ويظهر لي أن موسى عليه السلام أشار إلى ما أنعم الله به على نبينا من استمرار القوة في الكهولة إلى أن دخل في أول سن الشيخوخة، ولم يدخل على بدنه هرم، ولا اعتراه في قوته نقص، حتى إن الناس في قدومه المدينة لما رأوه مردفاً أبا بكر، أطلقوا عليه اسم الشاب وعلى أبي بكر اسم الشيخ، مع كونه في العمر أسن من أبي بكر والله أعلم. وقد ذكرت ذلك في الهجرة من المقصد الأول.

وقد وقع في حديث أبي هريرة عند الطبراني في ذكر إبراهيم: فإذا هو برجل أشمط جالس عند باب الجنة على كرسي. وفي رواية مسلم من حديث ثابت عن أنس: ثم عرج بنا إلى السماء السابعة فإذا أنا بإبراهيم عليه السلام مسنداً ظهره إلى البيت المعمور، وإذا هو يدخله كل يوم سبعون ألف ملك ثم لا يعو ون إليه، وفيه: فإذا أنا بيوسف، وإذا هو قد أعطي شطر الحسن.

وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي، وأبي هربرة عند الطبراني: فإذا أنا برجل أحسن ما خلق الله: قد فضل الناس بالحسن كالقمر ليلة البدر على سائر الكواكب. وهذا ظاهره أن يوسف عليه السلام كان أحسن من جميع الناس، لكن روى الترمذي من حديث أنس: «ما بعث الله نبياً إلا حسن الوجه حسن الصوت، وكان نبيكم أحسنهم وجها وأحسنهم صوتاً» (۲۷. فعلى هذا يحمل حديث المعراج على أن المراد غير النبي على .

البر في التمهيد ٥/ ٣٣٩ والسيوطي في الدر المنثور ٣/ ٣١٨ و ٤/ ٢٥ وابن عساكر في تاريخ دمشق
 ٢/ ٢٥٥ .

<sup>(</sup>١) انظر القاموس المحيط ١٥٨/٤ مادة (علم).

<sup>(</sup>٢) ذكره ابن عدي في الكامل في الضعفاء ٢/ ٨٤٠ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٦/ ٤٧٠ والعراقي في المغنى ٢/ ٢٦٨ .

ويؤيده قول من قال: إن المتكلم لا يدخل في عموم خطابه. وحمل ابن المنير حديث الباب على أن المراد: أن يوسف أعطى شطر الحسن الذي أوتيه نبينا على المراد:

وأما قوله في الحديث عن إدريس: ثم قال: (مرحباً بالأخ الصالح والنبي الصالح) فيحمل على أخوة النبوة والإسلام، لأنها تجمع الوالد والولد، وقال ابن المنير: وفي طريق شاذة: مرحباً بالابن الصالح، وهذه هي القياس، لأنه جده الأعلى. وقيل: إن إدريس الذي لقيه ليس هو الجد المشهور، ولكنه إلياس، فإن كان كذلك ارتفع الإشكال.

فإن قلت: م كان هؤلاء الأنبياء عليهم السلام في السماوات دون غيرهم من الأنبياء؟ وما وجه اختصاص كل واحد منهم بسماء تخصه؟ ولم كان في السماء الثانية بخصوصها اثنان

أجيب: عن الاقتصار على هؤلاء دون غيرهم من الأنبياء، بأنهم أمروا بملاقات نبينا ﷺ، فمنهم من أدركه في أول وهلة، ومنهم من تأخر فلحقه، ومنهم من فاته. وقيل: إشارة إلى ما سيقع له ﷺ مع قومه، من نظير ما وقع لكل منهم:

فأما آدم عليه السلام فوقع التنبيه بما وقع له من الخروج من الجنة إلى الأرض، بما سيقع لنبينا ﷺ من الهجرة إلى المدينة، والجامع بينهما ما حصل لكل منهما من المشقة. وكراهة فراق ما ألفه من الوطن، ثم كان عاقبة كل منهما أن يرجع إلى وطنه الذي خرج منه.

وبعيسى ويحيى \_ عليهما السلام \_ على ما وقع له أول الهجرة من عداوة اليهود وتماديهم على البغي عليه، وإرادتهم السوء به.

وبيوسف، بما وقع له من إخوته على ما وقع لنبينا هي من قريش، من نصبهم الحرب له، وإرادتهم إهلاكه، وكانت العاقبة له، وقد أشار في إلى ذلك يوم الفتح بقوله لقريش: «أقول لكم كما قال يوسف: لا تثريب عليكم اليوم يغفر الله لكم وهو أرحم الراحمين، اذهبوا فأنتم الطلقاء»(١)، أي العتقاء. وبإدريس على رفيع منزلته عند الله تعالى. وبهارون على أن قومه رجعوا إلى محبته بعد أن آذوه.

وبموسى على ما وقع له من معالجة قومه، وقد أشار إلى ذلك ﷺ بقوله: «لقد أوذي موسى بأكثر من هذا فصبر». وبإبراهيم في استناده إلى البيت المعمور بما ختم له ﷺ في آخر عمره من إقامة مناسك الحج، وتعظيم البيت الحرام. وأجاب العارف ابن

<sup>(</sup>١) ذكره العراقي في المغني عن حمل الأسفار في الأسفار ٣/ ١٧٩.

أبي جمرة عن وجه اختصاص كل واحد منهم بسماء: بأن الحكمة في كون آدم في السماء الدنيا لأنه أول الأنبياء، وأول الآباء، وهو الأصل، ولأجل تأنيس النبوة بالأبوة. وأما عيسى فإنما كان في السماء الثانية لأنه أقرب الأنبياء إلى النبي ﷺ، ولا انمحت شريعة عيسى عليه السلام إلا بشريعة محمد ﷺ، ولأنه ينزل في آخر الزمان لأمة محمد ﷺ على شريعته ويحكم بها، ولهذا قال ﷺ: «أنا أولى الناس بعيسى»(١) فكان في الثانية لأجل هذا المعنى.

وإنما كان يحيى عليه السلام معه هناك لأنه ابن خالته، وهما كالشيء الواحد، فلأجل التزام أحدهما بالآخر كانا هناك معاً. وإنما كان يوسف عليه السلام في السماء الثالثة لأن على حسنه تدخل أمة محمد عليه الجنة، فأري له هناك لكي يكون ذلك بشارة له يسر بذلك. وإنما كان إدريس عليه السلام في السماء الرابعة لأنه هناك توفي ولم تكن له تربة في الأرض على ما ذكر (٢٠).

وإنما كان هارون عليه السلام في السماء الخامسة لأنه ملازم لموسى عليه السلام، لأجل أنه أخوه وخليفته في قومه، فكان هناك لأجل هذا المعنى. وإنما لم يكن مع موسى في السماء السادسة لأن لموسى مزية وحرمة وهي كونه كليماً، واختص بأشياء لم تكن لهارون فلأجل هذا المعنى لم يكن معه في السادسة.

وإنما كان موسى عليه السلام في السماء السادسة لأجل ما اختص به من الفضائل، ولأنه الكليم، وهو أكثر الأنبياء أتباعاً بعد نبينا ﷺ.

وإنما كان إبراهيم عليه السلام في السماء السابعة لانه المخليل والأب الأخير فناسب أن يتجدد للنبي علله بلقياه أنس، لتوجهه بع، إلى عالم آخر، وهو اختراق الحجب، وأيضاً لأنه الخليل، ولا أحد أفضل من الخليل لا الحبيب، والحبيب ها هو قد علا ذلك المقام فكان الخليل فوق الكل لأجل خلته وفضله، وارتفع الحبيب فوق الكل لأجل ما اختص به بما زاد به عليهم، قال الله تعالى: ﴿تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض منهم من كلم الله ورفع بعضهم درجات﴾ [البقرة: ٣٥٣] فحصل لهم الكمال والدرجة الرفيعة وهي درجة الرسالة والنبوة، ورفعوا بعضهم فوق بعض بمقتضى الحكمة ترفيعاً للمرفوع دون تنقيص بالمنزول. انتهى فليتأمل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (١٤٣) وأبو داود برقم (٤٦٧٥) والإمام أحمد بن حنيل في المسند ٢١٤/٨ والحاكم في المستدرك ٢٠٤/٨ والهيثمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢١٤ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٥٧٣٢) والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٣٣٤٦).

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ أبن حجر: «إن هذا من الإسرائيليات والله أعلم بصحته، وإن رفع إدريس وهو حي لم يثبت من طريق مرفوعة، والقصة هذه مروية عن كعب الأحبار.

وقد اختلف في رؤية نبينا ﷺ لهؤلاء الأنبياء عليهم السلام، فحمله بعضهم على رؤية أرواحهم إلا عيسى، لما ثبت من رفع جسده. وقد قيل في إدريس أيضاً ذلك.

وأما الذين صلوا معه في بيت المقدس، فيحتمل، الأرواح خاصة، ويحتمل: الأجساد بأرواحها.

وقيل: يحتمل أن يكون 難 عاين كل واحد منهم في قبره في الأرض على الصورة التي أخبر بها من الموضع الذي ذكر أنه عاينه فيه، فيكون الله عز وجل قد أعطاه من القوة في البصر والبصيرة ما أدرك به ذلك، ويشهد له رؤيته 難 الجنة والنار في عرض الحائط وهو محتمل لأن يكون 難 راهما في ذلك الموضع أو مثل له صورتهما في عرض الحائط، والقدرة صالحة لكليهما.

وقيل: يحتمل أن يكون الله سبحانه وتعالى لما أراد بإسراء نبينا ﷺ، رفعهم من قبورهم لتلك المواضع إكراماً لنبيه ﷺ وتعظيماً له حتى يحصل له من قبلهم ما أشرنا إليه من الأنس والبشارة، وغير ذلك مما لم نشر إليه ولا نعلمه نحن. وكل هذه الوجوء محتمل، ولا ترجيح لأحدها على الآخر إذ القدرة صالحة لكل ذلك. انتهى.

وأما قوله في الحديث: (ثم رفعت إلى سدرة المنتهى، فإذا نبقها مثل قلال هجر، وإذا ورقها مثل آذان الفيلة، قال: هذه سدرة المنتهى، وإذا أربعة أنهار، نهران باطنان ونهران ظاهران، فقلت: وما هذا يا جبريل، قال: أما الباطنان فنهران في الجنة، وأما الظاهران: فالنيل والفرات).

وفي رواية عند البخاري أيضاً: (فإذا في أصلها \_أي سدرة المنتهى \_ أربعة أنهار). وعند مسلم: (يخرج من أصلها) وعنده أيضاً من حدبث أبي هريرة: (أربعة أنهار من المجنة: النيل والفرات وسيحان وجيحان) فيحتمل: أن تكون سدرة المنتهى مغروسة في المجنة، والأنهار تخرج من أصلها، فيصح أنها من الجنة. ووقع في حديث شريك، كما عند البخاري في التوحيد: أنه رأى في السماء الدنيا نهرين يطردان، فقال له جبريل: هما النيل والفرات عنصرهما.

والجمع بينهما: أنه رأى هذين النهرين عند سدرة المنتهى مع نهري . جنة ، ورآهما في السماء الدنيا دون نهري الجنة ، وأراد بـ «العنصر» عنصر انتشارهما بسماء الدنيا ، كذا قاله ابن دحية . ووقع في حديث شريك أيضاً: (ومضى به إلى السماء ، وإذا هو بنهر آخر عليه قصر من لؤلؤ وزبرجد ، فضرب بيده فإذا هو مسك أذفر ، فقال : ما هذيا جبريل؟ قال : هذا الكوثر الذي خبأ لك ربك).

وروى ابن أبي حاتم عن أنس أنه ﷺ بعد أن رأى إبراهيم قال: ثم انطلق بي على ظهر السماء السابعة، حتى انتهى إلى نهر عليه جام الياقوت واللؤلؤ والزبرجد، وعليه طير خضر، أنعم طير رأيت، قال جبريل: هذا الكوثر الذي أعطاك ربك، فإذا فيه آنية الذهب والفضة يجري على رضراض من الياقوت والزمر، ماؤه أشد بياضاً من اللبن، قال: فأخذت من آنيته فاغترفت من ذلك الماء فشربت، فإذا هو أحلى من العسل وأشد رائحة من المسك.

وفي حديث أبي سعيد عند البيهقي: فإذا فيها عين تجري يقال لها السلسبيل، فينشق منها نهراذ: أحدهما الكوثر، والأخر يقال له نهر الرحمة، وسيأتي مزيد لما ذكر هنا من الكوثر في المقصد الأخير إن شاء الله تعالى.

وقد وقع في حديث ثابت عن أنس عند مسلم: (ثم ذهب بي إلى سدرة المنتهى، فإذا ورقها كآذان الفيلة، وإذا ثمرها كالقلال، قال: فلما غشيها من أمر الله ما غشي تغيرت. فما أحد من خلق الله يستطيع أن ينعتها من حسنها)(١١).

وقد جاء في حديث ابن مسعود عند مسلم أيضاً بيان سبب تسميتها بـ «سدرة المنتهى»، ولفظه: (لما أسري برسول الله على قال: انتهى بي إلى سدرة المنتهى، وهي في السماء السادسة، وإليها ينتهي ما يعرج من الأرض، فيقبض منها وإليها ينتهي ما يهبط من فوقها فيقبض منها)(٢).

وهو معنى قول ابن أبي جمرة: لأن إليها تنتهي الأعمال، ومن هناك ينزل الأمر والنهي وتتلقى الأحكام، وعندها تقف الحفظة وغيرهم لا يتعدونها، فكانت منتهى، لأن إليها ينتهي ما يصعد من السفلي، وما ينزل من العالم العلوي من أمر العلي.

وقال النووي: لأن علم الملائكة ينتهي إليها. ولم يجاوزها أحد إلا رسول الله ﷺ. ولا يعارض قوله في حديث ابن مسعود هذا، أنها في السادسة، ما دل عليه بقية الأخبار أنه وصل إليها بعد أن دخل في السماء السابعة، لأنه يحمل على أن أصلها في السماء السادسة، وأغصانها وفروعها في السابعة، وليس في السادسة منها إلا أصل ساقها، قاله في فتح الباري. وجاء في حديث أبي ذر عند البخاري في الصلاة: (فغشيها ألوان لا أدري ما سي).

<sup>(</sup>۱) أخرجه مدلم في كتاب الايمان رقم الحديث (۲۰۹) والبخاري كتاب بدء الخلق (۲) والنسائي صلاة (۱) . إمام أحمد بن حنبل في المسند ۱۲۸/۳ و ۲۱۰.

<sup>(</sup>٢) ال بث في مسند الإمام أحمد بن حنبل ١/ ٣٨٧ و ٣/ ١٤٩ و ٥/ ١٤٤.

وفي حديث ابن مسعود، المذكور عند مسلم، (قال الله تعالى: ﴿إِذْ يغشى السدرة ما يغشى﴾ [النجم: ١٦] قال: فراش من ذهب). وفي حديث يزيد بن أبي مالك عن أنس (جراد من ذهب). قال البيضاوي: وذكر الفراش وقع على سبيل التمثيل، لأن من شأن الشجر أن يسقط عليها الجراد وشبهه، وجعلها من الذهب حقيقة، والقدرة صالحة لذلك.

وفي حديث أبي سعيد وابن عباس (فغشيها الملائكة). وفي حديث علي (وعلى كل ورقة منها ملك). وفي رواية ثابت عن أنس عند مسلم (فلما غشيها من أمر الله ما غشي تغيرت، فما أحد من خلق الله يستطيع أن ينعتها). وفي رواية حميد عن أنس عند ابن مردويه: نحوه لكن قال: تحولت ياقوتاً، ونحو ذلك.

قال ابن دحية: واختيرت السدرة دون غيرها لأن فيها ثلاثة أوصاف: ظل مديد وطعم لذيذ، ورائحة زكية، فكانت بمنزلة الإيمان الذي يجمع القول والعمل والنية، فالظل بمنزلة العمل، والطعم بمنزلة النية، والرائحة بمنزلة القول.

وقال العارف ابن أبي جمرة: وهل الشجرة مغروسة في شيء أم لا؟ يحتمل الوجهين معاً، لأن القدرة صالحة لكليهما. فكما جعل الله في هذه الدار الأرض مقراً للشجر، كذلك يجعل الهواء لتلك مقراً، وكما رجع في يمشي في الهواء كما كان يمشي في الأرض، ولأن بالقدرة استقرت الأرض مع أنها على الماء، فلا مانع من أن تكون الشجرة في الهواء، ويحتمل أن تكون مغروسة بأرض، وأن تكون من تراب الجنة، والله قادر على ما يشاء.

وأما قوله ﷺ في الحديث: (ثم أتيت بإناء من خمر، وإناء من لبن، وإناء من عليه عسل، فأخلت اللبن، فقال: «هي الفطرة التي أتت عليها». فيدل على أنه عرض عليه الآنية مرتين، مرة ببيت المقدس، ومرة عند وصوله سدرة المنتهى ورؤية الأنهار الأربعة

وأما الاختلاف في عدد الآنية وما فيها، فيحمل على أن بعض الروا تذكر ما لم يذكره الآخر، ومجموعها أربعة أوان، فيها أربعة أشياء من الأنهار الأربعة الني رآها تخرج من أصل سدرة المنتهى.

ووقع في حديث أبي هريرة عند الطبري: سدرة المنتهى يخرج من أصلها أنهار من ماء غير آسن، ومن لبن لم يتغير طعمه، ومن خمر للة للشاربين، ومن عسل مصفى. فلعله عرض عليه من كل نهر إناء وجاء عن كعب: أن نهر العسل نهر النيل، ونهر اللبن نهر جيحان، ونهر الخمر نهر الفرات، ونهر الماء نهر سيحان. ولنهر النيل فضائل

ولطائف أفردها بالتأليف غير واحد من الأثمة. ووقع في بعض الطرق: .أنه ﷺ صلى بالأنبياء في السماوات.

وأما قوله ﷺ في الحديث: (ثم رفع إلى البيت المعمور). فمعناه أنه أري له، وقد يحتمل أن يكون المراد الرمع والرؤية معاً، لأنه قد يكون بينه وبين البيت المعمور عوالم حتى لا يقدر على إدراكه، غرهم اليه وأمد في بصره وبصيرته حتى رآه.

وروى الطبري من حديث ابن أبي عروبة عن قتادة قال: ذهر لنا أن النبي على قال: البيت المعمور و سجد في السماء بحذاء الكعبة لو خرَّ لخرَّ عليها، يدخله سبعون ألف ملك كل يوم، إذا خرجوا منه لم يعودوا.

وفي هذا دليل عظيم على قدرة الله تعالى، وأنه لا يعجزه شيء ممكن، لأن هذا البيت المعمور يصلي فيه كل يوم هذا العدد العظيم منذ خلق الله تعالى الخلق إلى الأبد، ثم طائفة هذا اليوم لا ترجع إليه أبداً. ومع أنه قد روي أنه ليس في السماوات ولا في الأرض موضع شبر إلا وملك واضع جبهته هناك ساجداً، ثم البحار ما من قطرة إلا وبها ملك موكل، فإذا كانت السماوات والأرض والبحار هكذا، فهؤلاء الملائكة اللين يدخلون أين يذهبون؟ هذا من عظيم القدرة التي لا يشبهها شيء. وفي هذا دليل على أن الملائكة أكثر المخلوقات، لأنه إذا كان سبعون ألف ملك كل يوم تصلي في البيت المعمور على ما تقدم، ثم لا يعودون، مع أن الملائكة في السماوات والأرض والبحار.

وفي حديث أبي هريرة عند ابن مردويه وابن أبي حاتم: أن في السماء نهراً يقال له: الحيوان، يدخله جبريل كل يوم فينغمس فيه، ثم يخرج فينتفض، فيخرج منه سبعون ألف قطرة، يخلق الله من كل قطرة ملكاً، فهم اللين يصلون فيه، أي في البيت المعمور، ثم لا يعودون إليه. وإسناده ضعيف(١١).

وذكر الإمام فخر الدين الرازي عند تفسير قوله تعالى: ﴿ويخلق ما لا تعلمون﴾ [النحل: ٨] أنه روى عن عطاء ومقاتل والضحاك عن ابن عباس أنه قال: إن عن يمين العرش نهراً من نور مثل السماوات السبع والأرضين السبع والبحار السبعة، يدخل فيه جبريل علب السلام كل سحر ويغتسل فيه، فيزداد نوراً إلى نوره وجمالاً إلى جماله، ثم ينتفض في خلق الله من كل نقطة تقع من ريشه كذا وكذا ألف ملك يدخل منهم كل يوم سبعون الله تعالى، ألفاً، ثم لا يعردون إليه إلى أن تقوم الساعة. وقد روي أن ثم ملائكة يسبحون الله تعالى، فيخلق الله حكل تسبيحة ملكاً.

<sup>(</sup>١) في. الألىء المصنوعة قوله: منكر لا أصل له.

هذا ما عدا الملائكة التي للتعبد، وما عدا الملائكة الموكلين بالنبات والأرزاق، والحفظة، والملك الموكل بتصوير ابن آدم، والملائكة الذين ينزلون في السحاب، والملائكة الذين يكتبون الناس يوم الجمعة، وخزنة الجنة، والملائكة الذين يتعاقبون، والذين يؤمنون على قراءة المصلي، والذين يقولون: ربنا ولك الحمد، والذين يدعون لمنتظر الصلاة، والذين يلعنون من هجرت فراش زوجها.

وروي أن في السماء الدنيا \_ وهي من ماء ودخان \_ ملائكة خلقوا من ماء وريح عليهم ملك يقال له الرعد، وهو ملك موكل بالسحاب والمطر، يقولون: سبحان ذي الملك والملكوت.

وأن في الثانية ملائكة على ألوان شتى، رافعين أصواتهم يقولون: سبحان ذي العزة والجبروت، وأن فيها ملكاً نصف جسده من نار ونصف جسده من ثلج، فلا النار تذيب الثلج، ولا الثلج يطفىء النار، وهو يقول: يا من ألف بين الثلج والنار ألف بين قلوب عبادك المؤمنين.

وأن في الثالثة ـ وهي من حديد ـ ملائكة ذوي أجنحة شتى ووجوه شتى وأصوات شتى، رافعي أصواتهم بالتسبيح يقولون: سبحانك أنت الحي الذي لا يموت، وهم صفوف قيام، كأنهم بنيان مرصوص، لا يعرف أحدهم لون صاحبه من خشية الله.

وأن في السماء الرابعة \_ وهي من نحاس \_ ملائكة يضعفون على ملائكة الثالثة، وكذلك كل سماء أكثر عدداً من التي تليها، وأن ملائكة السماء الرابعة قيام وركوع وسجود على ألوان شتى من العبادة، يبعث الله الملك منهم إلى أمر من أموره، فينطلق الملك ثم ينصرف فلا يعرف صاحبه الذي إلى جنبه من شدة العبادة وهم يقولون. سبوح قدوس، ربنا الرحمن الذي لا إله إلا هو.

وأن في الخامسة \_ وهي من فضة \_ ملائكة يزيدون على ملائكة الأربع سماوات، وهم سجود وركوع لم يرفعوا أبصارهم إلى يوم القيامة، فإذا كان يوم القيامة قالوا: ربنا، لم نعبدك حق عبادتك.

وأن في السماء السادسة ـ وهي من ذهب ـ جند الله الأعظم الكروبيون، لا يحصر عددهم إلا الله تعالى، وعليهم ملك له سبعون ألف ملك جنده، وكل ملك منهم جنوده سبعون ألف ملك، وهم الذين يبعثهم الله في أموره إلى أهل الدنيا، رافعوا أصواتهم بالتسبيح والتهليل.

وأن في السابعة .. وهي ياقوتة حمراء .. من الملائكة ما يزيدون على ما تقدم،

وعليهم ملك مقدم على سبعمائة ألف ملك، منهم جنود مثل قطر السماء، وتراب الثرى والرمل والسهل، وعدد الحصى والورق، وعدد كل خلق في السماوات والأرض، ويخلق الله تعالى في كل يوم ما يشاء، وما يعلم جنود ربك إلا هو.

وأن حملة العرش ثمانية يتجاوبون، لكل ملك منهم وجوه شتى وأعين شتى في جسده، لا يشبه بعضها بعضاً، رافعة أصواتهم بالتهليل، ينظرون إلى العرش لا يفترون، لو أن الملك منهم نشر جناحيه لطبق الدنيا بريشة من جناحه، لا يعلم عددهم إلا الله.

وحملة العرش ثمانية يتجاوبون بصوت حسن رخيم، تقول أربعة منهم: سبحانك اللهم وبحمدك على على حلمك بعد علمك، وتقول أربعة: سبحانك اللهم وبحمدك على عفوك بعد قدرتك (١).

وروى الترمذي من حديث أبي سعيد مرفوعاً: «وزيراي من أهل السماء: جبريل وميكائيل» (٢) الحديث. وروى النقاش أن إسرافيل أول من سجد من الملائكة، وأنه جوزي بولاية اللوح المحفوظ. وفي كتاب «العظمة» لأبي الشيخ ابن حيّان من ذلك العجب العجاب، وعندي منه الجزء الثاني. وقد وقعت في غير رواية البخاري هنا زيادات فمنها:

ما وقع في رواية أبي سعيد الخدري عند البيهةي في دلائله: ثم صعدت إلى السماء السابعة فإذا إبراهيم الخليل ساند ظهره إلى البيت المعمور، كأحسن الرجال، ومعه نفر من قومه، فسلمت عليه وسلم علي، وإذا بأمتي شطرين، شطر عليهم ثياب بيض كأنهم المقراطيس، وشطر عليهم ثياب رمدة، قال: فدخلت البيت المعمور ودخل معي اللين عليهم الثياب البيض، وحجب الآخرون اللين عليهم الثياب الرمدة، فصليت أنا ومن معى في البيت المعمور.

وفي رواية الطبراني: فإذا هو برجل أشمط جالس على باب الجنة على كرسي،

<sup>(</sup>١) لم يعزه المؤلف ولا الزرقاني في شرحه ولكن أشار إلى بعض فقرات منه بأنها موضوعة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمدي في كتاب المناقب باب (١٦) رقم الحديث (٣٦٨٠) والحاكم في المستدرك ٢/ ٢٦٥ والسيوطي في الدر المنثور ١/ ٩٤ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٢٦٧٩ ـ ٣٦١٤٨).

وعنده قوم بيض الوجوه أمثال القراطيس، وقوم في ألوانهم شيء، فدخلوا نهراً فاغتسلوا فيه فخرجوا وقد فيه فخرجوا وقد خلص من ألوانهم شيء، ثم دخلوا نهراً آخر فاغتسلوا فيه فخرجوا وقد خلص من ألوانهم شيء، ثم دخلوا نهراً آخر فاغتسلوا فيه وخرجوا وقد خلصت ألوانهم وصارت مثل ألوان البيض الوجوه، فقال: من هذا ومن هؤلاء الذين في ألوانهم شيء، وما هذه الأنهار التي دخلوا فيها وقد صفت ألوانهم؟ قال: هذا أبوك إبراهيم أول من شمط على الأرض، وأما هؤلاء البيض الوجوه فقوم لم يلبسوا إيمانهم بظلم، وأما هؤلاء النفر الذين في ألوانهم شيء فقوم خلطوا عملاً صالحاً وآخر سيئاً، فتابوا فتاب الله عليهم، وأما الأنهار، فأولها رحمة، والثانية نعمة الله، والثالث وسقاهم ربهم شراباً طهوراً.

وفي رواية البخاري في الصلاة (ثم عرج بي حتى ظهرت لمستوى أسمع فيه صريف الأقلام) الحديث. والمستوى: المصعد. وصريف الأقلام: \_ بفتح الصاد المهملة \_ تصويتها حالة الكتابة.

والمراد: ما تكتبه الملائكة من أقضية الله تعالى. والقدر المكتوب قديم، وإنما الكتابة حادثة، وظاهر الأخبار أن اللوح المحفوظ فرغ من كتابته، وجف القلم بما فيه قبل خلق السماوات والأرض، وإنما هذه الكتابة في صحف الملائكة كالفروع المنتسخة من الأصل، وفيها الإثبات والمحو على ما ذكر في الآية. وذكر ابن القيم: أن الأقلام اثنا عشر قلماً، وأنها متفاوتة في الرتب:

فأعلاها وأجلها قدراً، قلم القدر السابق، الذي كتب الله به مقادير الخلائق، كما في سنن أبي داود، عن عبادة بن الصامت قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن أول ما خلق الله تعالى القلم، قال له: اكتب، قال: رب، وما أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة، (١) فهذا أول قلم وأجلها، وقد قال غير واحد من أهل التفسير: إنه القلم الذي أقسم الله به.

والقلم الثاني: قلم الوحي.

والقلم الثالث: قلم التوقيع عن الله ورسوله.

والرابع: قلم طب الأبدان الذي تحفظ به صحتها.

والخامس: قلم التوقيع عن الملوك ونوابهم وبه تساس الممالك.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود في السنن برقم (٤٧٠٠) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣١٧/٥ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٠٤/١ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٩٤) والهيثمي في مجمع الزوائد ١٢٨/٧ والسيوطي في جمع الجوامع (٦٣٧٥) والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٢١٤/١ والطبراني في المعجم الكبير ٢١٣/١١ والمتقي الهندي في كنز العمال (٥٩٧ ـ ١٥١١٦ ـ ١٥١١٧).

والسادس: قلم الحساب، وهو الذي تضبط به الأموال، مستخرجها ومصرفها ومقاديرها، وهو قلم الأرزاق.

والسابع: قلم الحكم الذي تثبت به الحقوق وتنفذ به القضايا.

والثامن: قلم الشهادة التي تحفظ به الحقوق.

والتاسع: قلم التعبير، وهو كاتب وحي المنام وتفسيره وتعبيره.

والعاشر: قلم تواريخ العالم ووقائعه.

والحادي عشر: قلم اللغة وتفاصيلها.

والثاني عشر: القلم الجامع، وهو قلم الرد على المبطلين، ودفع شبه المحرفين.

فهذه الأقلام التي بها انتظام مصالح العالم. قال: ويكفي في جلالة القلم أنه لم تكتب كتب الله إلا به وأنه تعالى أقسم به في كتابه. انتهى ملخصاً من كتاب «أقسام القرآن».

وقد وقع في رواية أبي ذر عند مسلم وغيره من الزيادة أيضاً: (ثم أدخلت الجنة فإذا فيها جنابذ اللؤلؤ، وإذا ترابها المسك) الحديث.

والجنابذ: \_ بالجيم ثم النون المفتوحتين ثم ألف ثم موحدة ثم ذال معجمة \_ هي القباب. ويؤيده ما في «التفسير» من البخاري من حديث قتادة عن أنس: (لما عرج به على قال: أثيت على نهر حافتاه قباب اللؤلؤ. وأما ما في «كتاب الصلاة» من البخاري (وإذا فيها حبائل اللؤلؤ) \_ بالمهملة والموحدة وآخره لام \_ فقال القاضي عياض وغيره: هو تصحيف. وفي حديث الإمام أحمد من رواية حليفة: (فتحت لهما أبواب السماء، قال: فرأيت الجنة والنار). وفي حديث أبي سعيد: أنه عرضت عليه الجنة، وأن رمانها كأنه الدلاء، وإذا طيرها كأنه البخت، وأنه عرضت عليه النار، فإذا هي لو طرح فيها الحجارة والمحديد لأكلتها. ووقع عند مسلم من طريق همام عن قتادة عن أنس: (بينا أنا أسير في المجنة إذا أنا بنهر حافتاه قباب الدر المجوف، وإذا طينه مسك أذفر، فقال جبريل: هذا الكوثر).

وفي رواية أبي عبيدة بن عبد الله بن مسعود عن أبيه: أن إبراهيم عليه السلام قال للنبي ﷺ يا بني، إنك لاق ربك الليلة، وإن أمتك آخر الأمم وأضعفها، فإن استطعت أن تكون حاجتك في أمتك فافعل.

ووقع في حديث أبي سعيد الخدري، عند البيهقي: ثم صعد بي إلى السماء السابعة، قال: ثم رفعت إلى سدرة المنتهى، فإذا كل ورقة منها تغطى هذه الأمة، وإذا

فيها عين تجري يقال لها: السلسبيل، فيشق منها نهران، أحدهما الكوثر، والآخر يقال له: الرحمة، فاغتسلت فيه فغفر لي ما تقدم من ذنبي وما تأخر، ثم رفعت إلى الجنة، فاستقبلتني جارية، فقلت: لمن أنت يا جارية؟ قالت: لزيد بن حارثة. وفيه: فإذا رمانها أنه الدلاء عظماً، ثم عرضت علي المار، فإذا فيها غضب الله وزجره ونقمته، لو طرحت فيها الحجارة والحديد لأكلتها، ثم أغلقت دوني.

وفي الطبراني من حديث عائشة: لما كان ليلة أسري بي إلى السماء، أدخلت الجنة، فوقنس على شجرة من أشجار الحنة لم أر في الجنة أحسن منها، ولا أبيض منها، وبلا أطيب منها ثمرة، فتناولت ثمرة من ثمارها فأكلنها فصارت نطفة في صلبي، فلما هبطت إلى الأرض واقعت خديجة فحملت بفاطعة. وهو حديث ضعبف<sup>(۱)</sup>. وفيه التصريح بأن الإسراء كان قبل ولادة فاطمة، وهي ولدت قبل النبوة بسبع سنين وشيء، ولا ريب أن الإسراء كان بعد النبوة.

وذكر أبو الحسن بن غالب، فيما تكلم فيه على أحاديث الحجب السبعين والسبعمائة والسبعين ألف حجاب وعزاها لأبي الربيع بن سبع في شفاء الصدور من حديث ابن عباس: أن رسول الله على قال بعد أن ذكر مبدأ حديث الإسراء، كما ورد في الأمهات:

أتاني جبريل وكان السفير بي إلى ربي، إلى أن انتهى إلى مقام ثم وقف عند ذلك، فقلت: يا جبريل، في مثل هذا المقام يترك الخليل خليله؟ فقال: إن تجاوزته احترقت بالنور، فقال النبي على: يا جبريل، هل لك من جاجة؟ قال: يا محمد، سل الله أن أبسط جناحي على الصراط لأمتك حتى يجوزوا عليه، قال النبي على: ثم زج بي في النور زجاً، فخرق بي إلى السبعين ألف حجاب، ليس فيها حجاب يشبه حجاباً، وانقطع عني حس كل إنسي وملك، فلحقني عند ذلك استيحاش، فعند ذلك ناداني مناد بلغة أبي بكر: قف إن ربك يصلي، فبينا أنا أتفكر في ذلك فأقول: هل سبقني أبو بكر؟ فإذا النداء من العلي الأعلى، ادن يا خير البرية، ادن يا أحمد ادن يا محمد، ليدن الحبيب، فأدناني ربي حتى الأعلى، ادن يا خير البرية، ادن يا أحمد ادن يا محمد، ليدن الحبيب، فأدناني ربي حتى وسألني ربي فلم أستطع أن أجيبه، فوضع يده بين كتفي – بلا تكييف ولا تحديد ووسألني ربي فلم أستطع أن أجيبه، فوضع يده بين كتفي – بلا تكييف ولا تحديد فوجدت بردها بين ثديي، فأورثني علم الأولين والآخرين، وعلمني علوماً شتى، فعلم أخذ علي كتمانه إذ علم أنه لا يقدر على حمله أحد غيري، وعلم خيرني فيه، وعلمني القرآن فكان جبريل عليه السلام يذكرني به، وعلم أمرني بتبليغه إلى العام والخاص من القرآن فكان جبريل عليه السلام يذكرني به، وعلم أمرني بتبليغه إلى العام والخاص من

<sup>(</sup>١) قال اللهبي موضوع. وابن الجوزي.

أمتي. ولقد عاجلت جبريل عليه السلام في آية نزل بها علي، فعاتبني ربي وأنزل علي فولا تعجل بالقرآن من قبل أن يقضى إليك وحيه وقل رب زدني علماً [4: ١١٤]، ثم قلت: اللهم إنه لما لحقني استيحاش قبل قدومي عليك سمعت منادياً ينادي بلغة تشدرات أبي بكر فقال لي: قف إن ربك يصلي (١)، فعجبت من هاتين، هل سبقني أبو بكر الى المقام؟ وإن ربي لغني عن أن يصلي، فقال تعالى: أنا الغني عن أن أصلي لأحد، وإنما أقول: سبحاني سبحاني، سبقت رحمتي غضبي، اقرأ يا محمد: ﴿هو الذي يصلي عليكم وملائكته ليخرجكم من الظلمات إلى النور وكان بالمؤمنين رحيماً [الأحزاب: ٤٣]، فصلاتي رحمة لك ولأمتك، وأما أمر صاحبك يا محمد، فإن أخاك موسى كان أنسه بالعصا، فلما أردنا كلامه قلنا: ﴿وما تلك بيمينك يا موسى، قال هي عصاي [طه: ١٧ - ١٨]، وشغل بذكر العصا عن عظيم الهيبة. وكذلك أنت يا محمد، لما كان أنسك بصاحبك أبي بكر وأنك خلقت أنت وهو من طينة واحدة، وهو أنسك في الذنيا والآخرة، خلقنا ملكاً على صورته يناديك بلغته ليزول عنك الاستيحاش، فلا يلحقك من عظيم الهيبة ما يقطعك عن فهم ما يراد منك. ثم قال الله تعالى: وأين حاجة جبريل؟ فقلت: اللهم إنك أعلم، فقال: يا محمد، قد أجبته فيما سأل، ولكن فيمن أحبك فقلت: اللهم إنك أعلم، فقال: يا محمد، قد أجبته فيما سأل، ولكن فيمن أحبك وصحبك.

وفي رواية: فتقدمت وجبريل على أثري، حتى انتهى بي إلى حجاب فراش الذهب فحرك الحجاب، فقيل من هذا؟ قال: أنا جبريل ومعي محمد فله فقال الملك: الله أكبر، فأخرج يده من تحت الحجاب فاحتملني فوضعني بين يديه في أسرع من طرفة عين، وغلظ الحجاب مسيرة خمسمائة عام، فقال لي: تقدم يا محمد، فمضيت فانطلق بي المملك في أسرع من طرفة عين إلى حجاب اللؤلؤ، فحرك الحجاب، فقال الملك من وراء الحجاب: من هذا؟ فقال أنا فلان صاحب حجاب الذهب، وهذا محمد وضعني رب العزة معي، فقال: الله أكبر، فأخرج يده من تحت الحجاب فاحتملني حتى وضعني بين يديه، فلم أزل كذلك من حجاب إلى حجاب، حتى جاوزت سبعين حجاباً، غلظ كل حجاب مسيرة خمسمائة عام، فقال لي: تقدم يا محمد، فمضيت فانطلق بي الملك، ثم دلي لي رفرف أخضر يغلب ضوقه ضوء الشمس، فالتمع بصري، ووضعت على ذلك الرفرف، ثم احتملت حتى وصلت إلى العرش، فأبصرت أمراً عظيماً لا تناله الألسن، ثم دلي لي قطرة من العرش، فوقعت على نساني، فما ذاق الذاتقون شيئاً قط أحلى منها

<sup>(</sup>١) قال محمود الحوت البيروتي في «أسنى المطالب في أحاديث مختلفة المراتب؛ حديث: قف إن ربك يصلى، باطل.

فأنبأني الله بها نبأ الأولين والآخرين، ونور قلبي، وغشي نور عرشه بصري فلم أر شيئاً فجعلت أرى بقلبي ولا أرى بعيني، ورأيت من خلفي ومن بين كتفي، كما رأيت أمامي، الحديث. رواه والذي قبله في كتاب قشفاء الصدور، كما ذكره ابن غالب والعهدة عليه في ذلك.

وتكثير الحجب لم يرد في طريق صحيح، ولم يصبح في ذلك غير ما في مسلم: (حجابه النور)(١). والرفرف: البساط، وقيل إنه في الأصل ما كان من الديباج وغيره رقيقاً حسن الصنعة ثم اتسع فيه.

واعلم أن ما ذكر في هذا المحل الرفيع من الحجب فهو في حق المخلوق، لا في حق المخلوق، لا في حق المخالق عز وجل، والله سبحانه وتعالى منزه عما يحجب، إذ الحجب إنما تحيط بمقدر محسوس، فالخلق كلهم محجوبون عنه تعالى بمعاني الأسماء والصفات والأفعال، وسائر المخلوقات من معاني الأنوار والظلمات كل له مقام من الحجب معلوم، وحظ من الإدراك والمعرفة مقسوم، وأقرب الخلق إلى الله تعالى الملائك المحافون والكروبيون، وهم محجوبون بنور المهابة والعظمة والكبرياء والجلال والقدس والقيومية، حجب الذات بالصفات. وهم في الحجب عنه على طبقات مختلفات، كل على مقام معلوم ودرجات.

وبالجملة، فالمخلوقات كلها ما كانت حجاباً عن الخالق؟ فقوم حجبوا برؤية النعم عن المنعم، وبرؤية الأحوال عن المحول، وبرؤية الأسباب عن المسبب، وقوم حجبوا بالعلم عن المعلم وبالفهم عن المفهم، وبالعقل عن المعقل، وذلك كله من معنى حجاب النعم عن المنعم، والمواهب عن الواهب.

وقوم حجبوا بالشهوات المباحة، وقوم بالشهوات المحرمات والمعاصي والسيئات، وقوم حجبوا بالمال والبنين وزينة الحياة الدنيا. اللهم لا تحجب قلوبنا عنك في الدنيا ولا أبصارنا عنك في الآخرة يا كريم.

وقد ورد في الصحيح عن أنس قال: (لما عرج بي جبريل إلى سدرة المنهى. ودنا الجبار رب العزة جل جلاله فتدلى حتى كان منه قاب قوسين أو أدنى، فأوحى إلى عبده ما أوحى)(٢)الحديث.

وهذا الدنو والتدلى المذكور في هذا الحديث وغيره من أحاديث المعراج غير الدنو

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في كتاب الايمان برقم (٢٩٣).

<sup>(</sup>٢) المحديث في البخاري برقم (٧٥١٧) ولفظه: فأوحى الله فيما أوحى خمسين صلاة.

والتدلي المذكور في قوله تعالى في سورة النجم: ﴿ثم دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾ [النجم: ٨ و ٩]. وإن اتفقا في اللفظ. فإن الصحيح أن المراد في الآية جبريل ، لأنه الموصوف بما ذكر من أول السورة إلى قوله: ﴿ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى ٤٠ [النجم: ١٣ ـ ١٤]. هكذا فسره النبي ﷺ في الحديث الصحيح.

قالت عائشة رضي الله عنها: سألت رسول الله عن هذه الآية فقال: «ذاك جبريل لم أره في صورته التي خلق عليها إلا مرتين»(١). ولفظ القرآن لا يدل على غير ذلك من وجوه.

أحدها: أنه قال: ﴿علمه شديد القوى﴾ [النجم: ٥]. وهذا جبريل الذي وصفه بالقوة في سورة التكوير.

الثاني: أنه قال: ﴿ فُو مُرةٍ ﴾ [النجم: ٦] أي حسن الخلق وهو الكريم الذي في سورة التكوير.

الثالث: أنه قال: ﴿فاستوى وهو بالأفق الأعلى﴾ [النجم: ٦ و ٧] وهو ناحية السماء العليا، وهذا استواء ببريل عليه السلام، وأما استواء الرب جل جلاله فعلى عرشه.

الرابع: أنه قال: ﴿ثم دنا فتدلى فكان قاب قوسين أو أدنى ﴾ [النجم ٨ و ٩] فهذا دنو جبريل وقد نزل إلى الأرض حيث كان رسول الله 義 بها. وأما الدنو والتدلي في حديث المعراج فرسول الله 對 كان فوق السماوات فهناك دنى الجبار جل جلاله منه وتدلى.

المخامس: أنه قال: ﴿ولقد رآه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى﴾ [النجم: ١٣ و ١٤] والذي عند سدرة المنتهى قطعاً هو جبريل، وبهذا فسره النبي ﷺ فقال: ذاك جبريل.

السادس: أن نفس الضمير في قوله: ﴿ولقد رآه﴾ [النجم: ١٣] وقوله: ﴿دنا فتدلى﴾ [النجم: ٨] وقوله: ﴿فاستوى﴾ [النجم: ٦] وقوله: ﴿وهو بالأفق الأعلى﴾ [النجم: ٧] واحد، فلا يجوز أن يخالف بين المفسرين من غير دليل.

السابع: أنه سبحانه وتعالى أخبر أن هذا الذي دنا فتدلى كان بالأفق الأعلى، وهو أفق السماء، بل تحتها فدنا من الأرض فتدلى من رسول الله هذه، ودنو الرب تبارك

<sup>(</sup>١) الحديث في صحيح مسلم كتاب الايمان رقم (٢٨٧) وفي مسند أبي عوانة ١٥٤/١ وفي الترمذي برقم (٣٢٧٨) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/٢٣٦.

وتدليه \_ على ما في حديث شريك \_ كان فوق العرش لا إلى الأرض.

ثم نفى سبحانه وتعالى عن نبيه بي بقوله: ﴿مَا زَاعُ البصر ومَا طَعَى﴾ [النجم: ١٧] ما يعرض للراثي الذي لا أدب له بين يدي الملوك والعظماء من التفاته يميناً وشمالاً، ومجاوزة بصره لما بين يديه، وأخبر عنه بكمال الأدب في ذلك المقام وفي تلك الحضرة إذ لم يلتفت جانباً ولم يمد بصره إلى غير ما أري من الآيات، وما هناك من العجائب، بل قام مقام العبد الذي أوجب أدبه إطراقه وإقباله على ما أريه دون التفاته إلى غيره ودون تطلعه إلى ما لم يره مع ما في ذلك من ثبات الجأش وسكون القلب وطمأنينته، وهذا غاية الكمال.

وقال في «مدارج السالكين»: وفي هذه الآية أسرار عجيبة هي من غوامض الآداب الملائقة بأكمل البشر، صلوات الله وسلامه عليه، تواطأ هناك بصره وبصيرته وتوافقا وتصادقا، فما شاهده بصره فالبصيرة مواطئة له، وما شاهدته بصيرته فهو أيضاً حق مشهود بالبصر، فتواطأا في حقه، أي: ما كذب الفؤاد ما رآه ببصره، ولهذا قرأها هشام وأبو جعفر ﴿ما كذب الفؤاد ما رأى﴾ [النجم: ١١] بتشديد الذال، أي لم يكذب القلب البصر بل صدقه وواطأه بصحة الفؤاد والبصر، وكون المرئي المشاهد بالبصر والبصيرة حقاً. وقرأ الجمهور ﴿ما كذب الفؤاد﴾ [النجم: ١١] بالتخفيف، وهو متعد، و «ما رأى» مفعوله، أي: أي ما كذب قلبه ما رأت عيناه بل واطأه ووافقه.

فلمواطأة قلبه لقالبه، وظاهره لباطنه، وبصره لبصيرته، لم يكذب الفؤاد البصر، ولم يتجاوز البصر حده، ولم يمل عن المرئي فيزيغ، بل اعتدل البصر على المرئي لم يتجاوزه ولا مال عنه لما اعتدل القلب في الإقبال على الله بكليته والإعراض عما سواه، فإنه أقبل على الله بكليته وأعرض عما سواه، بكليته.

وللقلب زيغ وطغيان، كما أن للبصر زيغاً وطغياناً وكلاهما منتف عن قلبه وبصره، فلم يزغ قلبه التفاتاً عن الله إلى غيره ولم يطغ بمجاوزته مقامه الذي أقيم فيه، وهذا غاية الكمال والأدب مع الله تعالى الذي لا يلحقه فيه سواه، فإن عادة النفوس إذا أقيمت في مقام عال رفيع أن تتطلع إلى ما هو أعلى منه وفوقه، ألا ترى إلى موسى عليه السلام، لما أقيم مقام التكليم والمناجاة طلبت نفسه الرؤية، ونبينا على لما أقيم في ذلك المقام وفاه حقه، ولم يتلفت بصره ولا قلبه إلى غير ما أقيم فيه البتة، ولأجل هذا ما عاقه عائق، ولا وقف به مراد، حتى جاوز السماوات السبع فلم تعقه إرادة منه لشيء، ولم تقف به دون كمال العبودية همة، ولهذا كان مركوبه في مسراه يسبق خطوه الطرف، فيضع قدمه عند المواهب اللنبة/ج٢/م٢٢

منتهى طرفه، مشاكلًا لحال راكبه وبعد شأوه الذي يسبق به العالم أجمع في سيره، فكان قدم البراق لا يتخلف عن محل معرفته.

فلم يزل ﷺ في خفارة كمال أدبه مع الله سبحانه، وتكميل مرتبة عبوديته له، حتى خرق حجب السماوات، وجاوز السبع الطباق، وجاوز سدرة المنتهى، ووصل إلى محل من القرب سبق به الأولين والآخرين، فانصبت له هناك أقسام القرب انصباباً، وانقشعت سحائب الحجب ظاهراً وباطناً حجاباً، واقيم مقاماً غبطه فيه الأنبياء والمرسلون.

فإذا كان في المعاد أقيم مقاماً من القرب تاماً، يغبطه فيه الأولون والآخرون، واستقام هناك على صراط مستقيم من كمال أدبه مع الله تعالى، ما زاغ البصر وما طغى، فأقامه في هذا العالم على أقوم صراط على الحق والهدى، وأقسم بكلامه القديم على ذلك في الذكر الحكيم فقال: ﴿يس والقرآن الحكيم إنك لمن المرسلين على صراط مستقيم﴾ [يس: ١ ـ ٤] فإذا كان يوم المعاد أقامه على الصراط، فيسأل السلامة لأتباعه وأهل سنته، حتى يجوزوا إلى جنات النعيم، وذلك فضل الله يؤتيه من يشاء والله ذو الفضل العظيم.

ثم إن ما ذكر هنا من القرب والدنو، المراد به تأكيد المحبة والقربة، ورفع المنزلة والرتبة، قال جعفر الصادق: لما قرب الحبيب من الحبيب غاية القرب، نالته غاية الهيبة، فلاطفه الحق تعالى بغاية اللطف، وذلك قوله جل جلاله: ﴿فأوحى إلى عبده ما أوحى [النجم: ١٠] أي كان ما كان وجرى ما جرى، وقال الحبيب للحبيب ما يقول الحبيب للحبيب: وألطف به الطاف الحبيب بالحبيب، فخفي السر ولم يطلع عليه أحد، ما أوحى إلا الذي أوحى.

وقال غيره في قوله: ﴿فأوحى إلى عبده ما أوحى﴾ [النجم: ١٠] أبهمه لعظمه، فإن الإبهام قد يقع للتعظيم، فهو مبهم لا يطلع عليه بل يتعبد بالإيمان به. وقيل: بل هو مفسر بالأخبار الواردة، قال سعيد بن جبير: أوحى الله تعالى إليه على ألم نجدك يتيماً فأريتك، ألم أجدك ضالاً فهديتك، ألم أجدك عائلاً فأغنيتك، ﴿ألم نشرح لك صدرك ووضعنا عنك وزرك الذي أنقض ظهرك ورفعنا لك ذكرك﴾ [الشرح: ١ - ٤]. وقيل: أوحى الله إليه أن الجنة حرام على الأنبياء حتى تدخلها يا محمد، وعلى الأمم حتى تدخلها أمتك. ذكره الثعلبي والقشيري، وقيل: أوحى الله إليه: خصصتك بحوض الكوثر، فكل أهل الجنة أضيافك بالماء، ولهم الخمر واللبن والعسل. ذكره القشيري. وذكر أيضاً: أنه أوحى إليه ما أوحى إلى الرسل لقوله تعالى: ﴿ما يقال لك إلا ما قد قبل للرسل من قبلك﴾ [فصلت: ٤٣]. وقيل: أوحى إليه الصلوات الخمس.

وفي رواية أبي سعيد الخدري عند البيهقي: أن الله تعالى قال له صلوات الله وسلامه عليه: سل، فقال: إنك اتخلت إبراهيم خليلاً وأعطيته ملكاً عظيماً، وكلمت موسى تكليماً، وأعطيت داود ملكاً عظيماً، وألنت له الحديد، وسخرت له الجبال، وأعطيت سليمان ملكاً عظيماً، وسخرت له الإنس والجن والشياطين، وسخرت له الرياح، وأعطيته ملكاً لا ينبغي لأحد من بعده، وعلمت عيسى التوراة والإنجيل، وجعلته يبرىء الأكمه والأبرص ويحيى الموتى بإذنك، وأعلته وأمه من الشيطان الرجيم، فلم يكن له عليهما سبيل. فقال له ربه تعالى: قد اتخذتك حبيباً، فهو مكتوب في التوراة: حبيب الرحمن، وأرسلتك إلى الناس كافة بشيراً ونذيراً، وشرحت لك صدرك، ووضعت عنك وزرك، ورفعت لك ذكرك، فلا أذكر إلا ذكرت معي، وجعلت أمتك خير أمة أخرجت للناس، وجعلت أمتك أمة وسطاً، وجعلت أمتك هم الأولون وهم الآخرون، وجعلت أمتك لا تجوز لهم خطبة حتى يشهدوا أنك عبدي ورسولي، وجعلت من أمتك أقواماً قلوبهم أناجيلهم، وجعلتك أول النبيين خلقاً وآخرهم بعثاً وأولهم يقضى له، وأعطيتك سبعاً من المثاني لم أعطها نبياً قبلك، وأعطيتك خواتيم سورة البقرة من كنز تحت عرشى لم أعطها نبياً قبلك، وأعطيتك الكوثر وأعطيتك ثمانية أسهم: الإسلام والهجرة والجهاد والصلاة والصدقة وصوم رمضان والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر، وجعلتك فاتحاً وخاتماً. وفي إسناده أبو جعفر الرازي ضعفه بعضهم، وقال أبو زرعة: إنه متهم، وقال ابن كثير: الأظهر أنه سيء الحفظ.

وذكر الفخر الرازي عن والده قال: سمعت أبا القاسم سليمان الأنصاري يقول: لما وصل محمد على إلى الدرجات العالية والمراتب الرفيعة في المعارج، أوحى الله تعالى إليه: يا محمد بم شرفك؟ قال: يا رب، بنسبتي إليك بالعبودية. فأنزل الله تعالى: ﴿سبحان الذي أسرى بعبده ليلاً﴾ [الإسراء: ١] فسماه تعالى بهذا الاسم لتحققه بالاسم الأعظم واتصافه بجميع صفاته، فلا يصلح هذا الاسم بالحقيقة إلا له وللأقطاب من بعده بتبعيته لا بالحقيقة، وإن أطلق على غيره مجازاً، ويرحم الله الأديب برهان الدين القيراطي فلقد أجاد حيث قال:

ودعتنى بالعبد يرمأ فقالوا قد دعته بأسرف الأسماء

ولبعض أهل الإشارات: كأن الله تعالى قال له: يا محمد، قد أعطيتك نوراً تنظر به جمالي، وسمعاً تسمع به كلامي، يا محمد، إني أعرفك بلسان الحال معنى عروجك إلي، يا محمد، أرسلتك إلى الناس شاهداً ومبشراً ونذيراً، والشاهد مطالب بحقيقة ما يشهد به، فأريك جنتى لتشاهد ما أعددت فيها لأوليائي، وأريك ناري لتشاهد ما أعددت

فيها لأعدائي، ثم أشهدك جلالي، وأكشف لك جمالي لتعلم أني منزه في كمالي عن الشبيه والنظير، والوزير والمشير، فرآه على النور الذي قواه من غير إدراك ولا إحاطة فرداً صمداً، لا في شيء، ولا من شيء، ولا قائماً بشيء، ولا على شيء، ولا مفتقراً إلى شيء، ليس كمثله شيء، فلما كلمه شفاها، وشاهده كفاحاً، فقيل له: يا محمد لا بد لهذه الخلوة من سر لا يذاع ورمز لا يشاع، فأوحى إلى عبده ما أوحى، فكان سراً من سر، لم يقف عليه ملك مقرب ولا نبي مرسل، وأنشد لسان الحال:

بين المحبين سر ليس يفشيه قول ولا قلم في الكون يحكيه سر يمازجه أنسس يقابله نور تحير في بحر من التيه ·

ولما انتهى إلى العرش تمسك العرش بأذياله، وناداه بلسان حاله: يا محمد، أنت في صفاء وقتك من مقتك أشهدك جمال أحديته، وأطلعك على جلال صمديته، وأنا الطمآن إليه اللهفان عليه المتحير فيه لا أدري من أي وجه آتيه، جعلني أعظم خلقه، فكنت أعظمهم منه هيبة، وأكثرهم فيه حيرة، وأشهدهم منه خوفاً. يا محمد، خلقني فكنت أرعد لهيبة جلاله، فكتب على قائمتي، لا إله إلا الله فازددت لهيبة إسمه ارتعاداً فكنت أرعد لهيبة بسمك رسول الله، فسكن لللك قلقي، وهذا روعي، فكان اسمك لقاحاً لقلبي، وطمأنينة لسري، فهذه بركة كتابة اسمك علي، فكيف إذا وقع جميل نظرك إلي، يا محمد أنت المرسل رحمة للعالمين، ولا بد لي من نصيب من هذه الرحمة، ونصيبي يا حبيبي أن تشهد لي بالبراءة مما نسبه أهل الزور إلي، وتقوله أهل الغرور علي، زعموا: أني أسع من لا مثيل له، وأحيط بمن لا كيفية له. يا محمد، من لا حدًّ لذاته، ولا عدًّ لصفاته كيف يكون مفتقراً إلي؟ أو محمولاً علي؟ إذا كان الرحمن اسمه، والاستواء صفته وصفته متصلة بذاته فكيف يتصل بي أو ينفصل عني؟ يا محمد، وعزلته، لست بالقريب منه وصلاً، ولا بالبعيد عنه فصلاً، ولا بالمطيق له حملاً، أوجدني رحمة منه وفضلاً، منه وصلاً، ولا بالبعيد عنه فصلاً، يا محمد، أنا محمول قدرته، ومعمول حكمة.

فأجاب لسان حال سيدي، زاده الله فضلاً وشرفاً لديه، ووالى صلاته وسلامه عليه: أيها العرش إليك عني، أنا مشغول عنك، فلا تكدر علي صفوتي، ولا تشوش علي خلوتي، فما أعاره عليه منه طرفاً، ولا أقرأه من مسطور ما أوحي إليه حرفاً، ما زاغ البصر وما طغى.

وقد ورد في بعض أخبار الإسراء مما ذكره العلامة ابن مرزوق في شرحه لبردة المديح: أنه الله لله لما كان من ربه تعالى قاب قوسين قال: اللهم إنك عدبت الأمم بعضهم بالحجارة وبعضهم بالخسف، وبعضهم بالمسخ، فما أنت فاعل بأمتي؟ قال: أنزل عليهم الرحمة وأبدل سيئاتهم حسنات، ومن دعاني منهم لبيته، ومن سألني أعطيته، ومن توكل

علي كفيته، وفي الدنيا أستر على العصاة، وفي الآخرة أشفعك فيهم، ولولا أن الحبيب يحب معاتبة حبيبه لما حاسبت أمتك. ولما أراد الله الانصراف قال: يا رب، لكل قادم من سفره تحفة، فما تحفة أمتي؟ قال الله تعالى: أنا لهم ما عاشوا، وأنا لهم إذا ماتوا، وأنا لهم في القبور، وأنا لهم في النشور.

واعلم أنه قد اختلف العلماء قديماً وحديثاً في رؤيته ﷺ لربه ليلة الإسراء. فروى المبخاري من حديث مسروق قال: (قلت لعائشة: يا أمتاه، هل رأى محمد ربه؟ فقالت: لقد قف شعري مما قلت، أين أنت من ثلاث من حدث الهن فقد كذب: من حدثك أن محمداً رأى ربه فقد كلب، ثم قرأت ﴿لا تدركه الأبصار وهو يدرك الأبصار وهو اللطيف المخبير﴾ [الأنعام: ١٠٣] ﴿وما كان لبشر أن يكلمه الله إلا وحياً أو من وراء حجاب الشورى: ٥١] ومن حدثك أنه يعلم ما في غد فقد كذب، ثم قرأت ﴿وما تدري نفس ماذا تكسب غداً﴾ [لقمان: ٣٤] ومن حدثك أنه كتم فقد كذب، ثم قرأت ﴿يا أيها الرسول بلغ ما أنزل إليك من ربك﴾ [المائدة: ٢٧] الآية، [ولكن](١) رأى جبريل في صورته مرتين)(٢).

وفي رواية مسلم (من حدثك أن محمداً رأى ربه فقد أعظم الفرية). وقولها: «قف شعري» أي قام من الفزع، لما حصل عندها من هيبة الله، واعتقدته من تنزيهه واستحالة وقوع ذلك. قال النووي ـ تبعاً لغيره ـ: لم تنف عائشة وقوع الرؤية بحديث مرفوع، ولو كان معها لذكرته، وإنما اعتمدت الاستنباط على ما ذكرته من ظاهر الآبة، وقد خالفها غيرها من الصحابة، والصحابي إذا قال قولاً وخالفه غيره منهم لم يكن ذلك القول حجة اتفاقاً، انتهى.

قال الحافظ أبو الفضل العسقلاني: جزمه بأن عائشة لم تنف الرؤية بحديث مرفوع، تبع فيه ابن خزيمة، وهو عجيب، فقد ثبت عنها في صحيح مسلم ـ الذي شرحه الشيخ ـ فعنده من طريق داود بن أبي هند عن الشعبي عن مسروق، في الطريق المذكورة، قال مسروق: وكنت متكناً فجلست، فقلت: ألم يقل الله: ﴿ولقد رآه نزلة أخرى﴾ [النجم: ١٣].

فقالت: أنا أول هذه الأمة سألت رسول الله ﷺ عن هذا فقلت: يا رسول الله، هل رأيت ربك؟ فقال: لا، إنما رأيت جبريل منهبطاً.

<sup>(</sup>١) هكذا في البخاري وفي الأصل [ولكنه].

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتَّاب التفسير باب (١) رقم الحديث (٤٨٥٥).

نعم، احتجاج عائشة \_ رضي الله عنها \_ بالآية، خالفها فيه ابن عباس. فأخرج الترمذي من طريق الحكم بن أبان عن عكرمة عن ابن عباس قال: (رأى محمد ربه، فقلت: أليس يقول الله: (لا تدركه الأبصار) [الأنعام: ١٠٣] قال: ويحك، ذاك إذا تجلى بنوره الذي هو نوره، وقد رأى ربه مرتين)(١). وقال القرطبي: «الأبصار» في الآية جمع محلى بالألف واللام، فيقبل التخصيص، وقد ثبت دليل ذلك سمعاً في قوله تعالى: ﴿كلا إنهم محن ربهم يومئذ لمحجوبون﴾ [المطففين: ١٥] فيكون المراد: الكفار، بدليل قوله في الآية الأخرى: ﴿وجوه يومئذ ناضرة إلى ربها ناظرة﴾ [القيامة: ٢٢ و ٢٣]، وإذا جازت في الدنيا لتساوي الوقتين بالنسبة إلى المرئي، انتهى وهو استدلال حدد.

وقال القاضي عياض: رؤية الله تعالى جائزة عقلاً، وليس في العقل ما يحيلها، والدئيل على جوازها: سؤال موسى ـ عليه السلام ـ لها، ثم قال: وليس في الشرع دليل قاطع على استحالتها ولا امتناعها، إذ كل موجود فرؤيته جائزة غير مستحيلة، ولا حجة لمن استدل على منعها بقوله تعالى: ﴿لا تدركه الأبصار﴾ [الأنعام: ١٠٣] لاختلاف التأويلات في الآية، انتهى.

وقد روى ابن أبي حاتم بسنده عن إسماعيل بن علية في تأويل هذه الآية قال: هذا في الدنيا. وقال آخرون: لا تدركه الأبصار، أي جميعها، وهذا مخصص بما ثبت من رؤية المؤمنين له في الدار الآخرة، وقال آخرون من المعتزلة، بمقتضى ما فهموا من هذه الآية: أنه لا يرى في الدنيا ولا في الآخرة. فخالفوا أهل السنة والجماعة في ذلك، مع ما ارتكبوه من الجهل بما دل عليه كتاب الله وسنة رسوله عليه.

أما الكتاب: فقوله تعالى: ﴿وجوه يومثل ناضرة إلى ربها ناظرة﴾ [القيامة: ٢٧ و ٢٣] وقوله: ﴿كلا إنهم عن ربهم يومثل لمحجوبون﴾ [المطففين: ١٥] قال الإمام الشافعي ـ رحمه الله ـ: فدل هذا على أن المؤمنين لا يحجبون عنه تبارك وتعالى. وأما السنة: فقد تواترت الأخبار عن أبي سعيد، وأبي هريرة، وأنس وجرير، وصهيب، وبلال، وغير واحد من الصحابة عن النبي ﷺ: أن المؤمنين يرون الله تبارك وتعالى في الدار الآخرة في العرصات، وفي روضات الجنات، جعلنا الله منهم. وقيل: المنفي في الآية، إدراك العقول: قال الحافظ ابن كثير: وهو غريب جداً، وخلاف ظاهر الآية.

وقال آخرون: لا منافاة بين إثبات الرؤية ونفي الإدراك، فإن الإدراك أخص من الرؤية، ولا يلزم من نفي الأخص انتفاء الأعم. ثم اختلف هؤلاء في الإدراك المنفي، ما هو؟ فقيل: معرفة الحقيقة، فإن هذا لا يعلمه إلا هو، وإن رآه المؤمنون، كما أن من

<sup>(</sup>١) الحديث في الترمذي برقم (٣٢٧٩).

رأى القمر فإنه لا يدرك حقيقته وكنهه وماهيته، فالعظيم أولى بذلك، وله المثل الأعلى. وقال آخرون: المراد بالإدراك الإحاطة، قالوا: ولا يلزم من عدم الإحاطة عدم الرؤية: كما لا يلزم من عدم الرؤية عدم العلم. وفي صحيح مسلم (لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك(١) ولا يلزم من هذا عدم الثناء فكذلك هذا.

وروى ابن أبي حاتم عن أبي سعيد الخدري عن رسول الله ﷺ في قوله تعالى: ﴿لا تدركه الأبصار﴾ [الأنعام: ١٠٣] فقال: لو أن الجن والإنس والشياطين والملائكة منذ خلقوا إلى أن فنوا، صفوا صفاً واحداً ما أحاطوا بالله أبداً. قال ابن كثير: غريب، لا يعرف إلا من هذا الوجه ولم يروه أحد من أصحاب الكتب الستة والله أعلم.

ومما نسب لإمام الحرمين في «لمع الأدلة» أنه قال: من أصحابنا من قال: إن الرب تعالى يُرى ولا يُدرّك، لأن الإدراك ينبي عن الإحاطة، ودرك الغاية، والرب جل جلاله تقدس عن الغاية والنهاية، ثم قال: فإن عارضوا بقوله تعالى في جواب موسى عليه السلام: ﴿ لن تراني ﴾ [الأعراف: ١٤٣] وزعموا: أن «لن» تفيد النفي على التأبيد، قلنا: هله الآية أوضح الأدلة على جواز الرؤية، فإنها لو كانت مستحيلة لكان معتقد جواز الرؤية ضالاً وكافراً، وكيف يعتقد ما لا يجوز على الله تعالى من اصطفاه لرسالته واختاره لنبوته، وخصه بكرامته، وشرفه بتكليمه، وجعله أفضل أهل زمانه، وأيده ببرهانه، وكيف يجوز على الأنبياء الريب في أمر يتعلق بعلم الغيب. فيجب حمل الآية على أن ما اعتقد موسى عليه السلام جوازه جائز، لكن ظن أن ما اعتقد جوازه ناجز، فرجع النفي في الجواب إلى الإنجاز، وما سأل موسى عليه السلام ربه رؤيته في المآل، فصرف النفي اليه، والجواب يدل على قضية الخطاب، انتهى.

وقال البيضاوي: في هذه الآية دليل على أن رؤيته تعالى جائزة في الجملة، لأن طلب المستحيل من الأنبياء محال، وخصوصاً ما يقتضي الجهل بالله تعالى، ولذلك رده بقوله: ﴿ لَنْ تَرَانَى ﴾ [الأعراف: ١٤٣] دون: لن أرى، انتهى.

ونقل القاضي عياض عن أبي بكر الهدلي، في الآية، أن المراد: ليس لبشر أن يطيق أن ينظر إلي في الدنيا، وأنه من نظر إلي مات. قال: وقد رأيت لبعض السلف والمتأخرين ما معناه: أن رؤيته تبارك وتعالى في الدنيا ممتنعة لضعف تركيب أهل الدنيا وقواهم، وكونها متغيرة، غرضاً للآفات والفناء، فلم تكن لهم قوة على الرؤية، فإذا كان في الآخرة وركبوا تركيباً آخر، ورزقوا قوى ثابتة باقية، وأتم أنوار أبصارهم وقلوبهم،

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم في الصلاة برقم (٢٢٢) والنسائي في قيام الليل (٥١) والترمذي في الدعوات (١١٢٠٧٥) ومالك في الموطأ في مس القرآن (٣١).

قووا بها على الرؤية. قال: وقد رأيت نحو هذا لمالك بن أنس ـ رحمه الله ـ قال: لم ير في الدنيا لأنه باق، ولا يرى الباقي بالفاني. فإذا كان في الآخرة رزقوا أبصاراً باقية، رؤي الباقي بالباقي، وهذا كلام حسن مليح، وليس فيه دليل على الاستحالة إلا من حيث ضعف القوة، فإذا قوى الله تعالى من شاء من عباده وأقدره على حمل أعباء الرؤية لم تمتنع في حقه، انتهى.

والاستثناء في قوله: «إلا من حيث ضعف القوة» ينبغي أن يكون منقطعاً، على معنى: لكن من حيث ضعف القوة، وإلا فضعف القوة قصاراه أن يكون مانعاً، أي امتنع من جهة ضعف القوة لا من جهة كونه مستحيلاً، ويدل غلى هذا قوله: «فإذا قوى الله تعالى من شاء من عباده وأقدره على حمل أعباء الرؤية لم يمتنع في حقه». وقد وقع في صحيح مسلم ما يؤيد هذه التفرقة في حديث مرفوع فيه (واعلموا أنكم لن تروا ربكم حتى تموتوا)(١). واخرجه ابن خزيمة أيضاً من حديث أبي أمامة، ومن حديث عبادة بن الصامت.

فإن جازت الرؤية في اللذنيا عقلاً فقد امتنعت شرعاً، لكن من أثبتها للنبي على له أن يقول: إن المتكلم لا يدخل في عموم كلامه. وفي كلام ابن كثير: أن في بعض كتب الله المتقدمة أن الله تعالى قال لموسى لما سأله الرؤية، يا موسى، إنه لن يراني حي إلا مات. وقد جزم القشيري \_ في الرسالة \_ بأنها لا تجوز في الدنيا على جهة الكرامة، وادعى حصول الإجماع عليه. وحكى القاضي عياض امتناعها في الدنيا عن جماعة من المحدثين والفقهاء والمتكلمين. وقال القشيري أيضاً: سمعت الإمام أبا بكر بن فورك يحكي عن أبى الحسن الأشعري في ذلك قولين في كتاب الرؤية الكبير. انتهى.

وقد ذهبت عائشة وابن مسعود إلى أنه الله لم ير ربه ليلة الإسراء. واختلف عن أبي ذر. وذهب جماعة إلى إثباتها، وحكى عبد الرزاق عن معمر عن الحسن: أنه حلف أن محمداً رأى ربه. وأخرج ابن خزيمة عن عروة ابن الزبير إثباتها، وبه قال سائر أصحاب ابن عباس. وجزم به كعب الأحبار والزهري، وصاحبه معمر وآخرون وهو قول الأشعري وغالب أتباعه، ثم اختلفوا: هل رآه بعينيه أو بقلبه؟ وجاءت عن ابن عباس أخبار مطلقة، وأخرى مقيدة، فيجب حمل مطلقها على مقيدها، فمن ذلك، ما أخرجه النسائي بإسناد صحيح، وصححه الحاكم أيضاً من طريق عكرمة عن ابن عباس قال أتعجبون أن تكون الخلة لإبراهيم، والكلام لموسى، والرؤية لمحمد .

 كذب الفؤاد ما رأى﴾ [النجم: ١١] ﴿ولقد رآه نزلة أخرى﴾ [النجم: ١٣] قال: رآه بفؤاده مرتين. وله: من طريق عطاء عن ابن عباس قال: رآه بقلبه. وأصرح من ذلك: ما أخرجه ابن مردويه من طريق عطاء عن ابن عباس قال: لم يره رسول الله ﷺ بعينيه وإنما رآه بقلبه.

وعلى هذا فيمكن الجمع بين إثبات ابن عباس ونفي عائشة، بأن يحمل نفيها على رؤية البصر، وإثباته على رؤية القلب. لكن روى الطبراني في الأوسط بإسناد رجاله رجال الصحيح، خلا جهور بن منصور الكوفي، وجهور بن منصور قد ذكره ابن حبان في الثقات، عن ابن عباس أنه كان يقول: إن محمد في الثقات، عن ابن عباس أنه كان يقول: إن محمد في الثقات،

ثم المراد «برؤية الفؤاد» رؤية القلب، لا مجرد حصول العلم، لأنه هي كان عالماً بالله على الدوام. بل مراد من أثبت له أنه رآه بقلبه أن الرؤية التي حصلت له خلقت له في قلبه كما تخلق الرؤية بالعين لغيره، والرؤية لا يشترط لها شيء مخصوص عقلاً، ولو جرت العادة بخلقها في العين. وروى ابن خزيمة بإسناد قوي عن أنس قال: (رأى محمد ربه) وفي مسلم من حديث أبي ذر أنه سأل النبي هي عن ذلك فقال: (نور أنى أراه) أي حجابه نور فكيف أراه، ومعناه: أن النور منعني من الرؤية. وعند أحمد قال: (رأيت نوراً) ومن المستحيل أن تكون ذات الله تعالى نوراً، إذ النور من جملة الأعراض، والله تعالى يتعالى عن ذلك.

وعند ابن خزيمة عنه، قال: (رآه بقلبه ولم يره بعينه). وبهذا يتبين مراده في حديث أبي ذر بذكر النور، أي أن النور حال بينه ويين رؤيته له ببصره. وجنح ابن خزيمة في كتاب التوحيد إلى ترجيح الإثبات، وأطنب في الاستدلال بما يطول ذكره، وحمل ما ورد عن ابن عباس على أن الرؤية وقعت مرتين: مرة بقلبه ومرة بعينه.

ومما يعزى للأستاذ عبد العزيز المهدوي: أنه الله لما رجع من سفر الإسراء، أخبر العوالم من حيث فلكهم مراتبهم، وسقى كل واحد من كأسه، وعلى قدر عقله، فخاطب الكفار، وهم آخر العوالم بما رأى في الطريق، وما كان في المسجد الأقصى على العيان وبما يعرفون، لأنهم في فلك الأجسام، حتى صدقوا بالإسراء، ثم ارتقى حتى حدث عن فلك السماء، وكدلك في كل سماء، وأخبر عما شاهد ورأى في كل فلك وما يليق أن يحدث به \_ أعني الصحابة \_ كلا على قدر مرتبته بلا ضيق ولا مزاحم إلى السماء السابعة، ولما وصل مقام جبريل تحدث عن الأفق المبين، وعما فوق إلى الدنو وإلى التدلي إلى موضع الإيحاء عند حضرة إسقاط الصور والخلق، فأخبر بذلك أصحابه، فمنهم من قال: رأى جبريل بالأفق المبين، وبالأفق الأعلى، وصدق، ومنهم من قال برؤية الفؤاد والبصيرة

وصدق، وهي عائشة ومن معها، ومنهم من قال: بعيني رأسه رأى وصدق. فكل أخبر بما حدثه على من مقامه وسقاه من كأسه وما يليق به، فإذا صح هذا المعراج عرفت الأمر، ومقامات الرؤية والقائلين بذلك وقولهم الجميع الحق انتهى.

وممن أثبت الرؤية لنبينا ﷺ الإمام أحمد. فروى الخلال<sup>(۱)</sup> في «كتاب السنن» عن المروزي: قلت لأحمد: إنهم يقولون إن عائشة قالت: من زعم أن محمداً رأى ربه فقد أعظم على الله الفرية، فبأي معنى يدفع قولها؟ قال: بقول النبي ﷺ: «(رأيت ربي») فقول النبي أكبر من قولها.

وقد أنكر صاحب «الهدي» على من زعم أن أحمد قال: رأى ربه بعيني رأسه. قال: وإنما قال مرة: رأى محمد ربه، وقال مرة: بفؤاده. وحكى عن بعض المتأخرين: رأى بعيني رأسه. وهذا من تصرف الحاكي، فإن نصوصه موجودة انتهى.

وقد رجح القرطبي في «المفهم» قول الوقف في هذه المسألة، وعزاه لجماعة من المحققين، وقواه: بأنه ليس في الباب دليل قاطع، وغاية ما استدل به الطائفتان ظواهر متعارضة، قابلة للتأويل. قال: وليست المسألة من العمليات فيكتفى فيها بالأدلة الظنية، وإنما هي من المعتقدات فلا يكتفي فيها إلا بالدليل القطعي. والله أعلم.

وأما قوله في الحديث: (ثم فرضت على الصلاة خمسين صلاة في كل يوم). ففي رواية ثابت البناني عن أنس عند مسلم (ففرض الله على خمسين صلاة في كل يوم وليلة). ونحوه في رواية مالك بن صعصعة عند البخاري أيضاً. ويحتمل أن يقال: ذكر الفرض عليه يستلزم الفرض على الأمة، وبالعكس، إلا ما استثنى من خصائصه.

وفي حديث ثابت عن أنس عند مسلم (فنزلت إلى موسى، فقال ما فرض ربك على أمتك؟ قلت: خمسين صلاة، قال: ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف، فإن أمتك لا يطيقون ذلك، فإني قد بلوت بني إسرائيل وخيرتهم. قال: فرجعت إلى ربي فقلت: يا رب، خفف عن أمتي، فحط عني خمساً، فرجعت إلى موسى فقلت: حط عني خمساً، فقال: إن أمتك لا يطيقون ذلك، فارجع إلى ربك فاسأله التخفيف. قال: فلم أزل أرجع بين ربي وبين موسى، حتى قال: يا محمد هن خمس صلوات في اليوم والليلة، لكل صلاة عشر فتلك خمسون صلاة. ومن هم بحسنة فلم يعملها كتبت له حسنة فإن عملها كتبت له عشراً، ومن هم بسيئة فلم يعملها لم تكتب شيئاً، فإن عملها كتبت سيئة واحدة. قال: فنزلت حتى انتهيت إلى موسى فأخبرته فقال: ارجع إلى ربك فاسأله التخفيف،

<sup>(</sup>١) هو الحسن بن علي بن محمد الخلال الهللي الحلواني أبو علي محمدث حافظ توفي سنة (٢٤٢ هـ) انظر معجم المؤلفين ١/ ٢٤١.

فقلت: لقد رجعت إلى ربى حتى استحييت منه).

وفي رواية النسائي عن أنس: فقال لي: إني يوم خلقت السماوات والأرض فرضت عليك وعلى أمتك خمسين صلاة فقم بها أنت وأمتك، وذكر مراجعته مع موسى، وفيه: فإنه فرض على بني إسرائيل صلاتان فما قاموا بهما. وقال في آخوه: فخمس بخمسين، فقم بها أنت وأمتك. قال: فعرفت أنها عزمة من الله فرجعت إلى موسى فقال: ارجع، فلم أرجع.

فإن قلت: لم قال موسى عليه السلام لنبينا ﷺ: إن أمتك لا يطيقون ذلك، ولم يقل: أنت وأمتك لا تطيقون ذلك؟

أجيب: بأن العجز مقصور على الأمة لا يتعداهم إلى النبي ﷺ، فهو لما رزقه الله تعالى من الكمال يطيق ذلك وأكثر منه، وكيف لا وقد جعلت قرة عينه في الصلاة. قال العارف ابن أبي جمرة: والحكمة في تخصيص فرض الصلاة بليلة الإسراء أنه ﷺ لما عرج به ورأى في تلك الليلة تعبد الملائكة، وأن منهم القائم فلا يقعد، والراكع فلا يسجد، والساجد فلا يقعد، فجمع الله تعالى له ولأمته تلك العبادات كلها في ركعة يصليها العبد بشرائطها من الطمأنينة والإخلاص.

وقد وقع من موسى عليه السلام من العناية بهذه الآمة في أمر الصلاة ما لم يقع لغيره، ووقعت الإشارة لذلك في حديث أبي هريرة عند الطبراني والبزار، قال ﷺ: لاكان موسى أشدهم علي حين مررت، وخيرهم لي حين رجعت، وفي حديث أبي سعيد: فأقبلت راجعاً فمررت بموسى، ونعم الصاحب كان لكم، فسألني كم فرض عليك ربك. الحديث.

قال السهيلي: وأما اعتناء موسى عليه السلام بهذه الأمة، وإلحاحه على نبيها أن يشفع لها ويسأل التخفيف عنها، فكقوله والله أعلم حين قضي إليه الأمر بجانب الغربي، ورأى صفات أمة محمد على في الألواح، وجعل يقول: إني أجد في الألواح أمة صفتهم كذا، اللهم اجعلهم أمتي، فيقال له: تلك أمة أحمد، وهو حديث مشهور وقد تقدم ذكره في خصائص هذه الأمة. قال: فكان إشفاقه عليهم واعتناؤه بأمرهم كما يعتني بالقوم من هو منهم لقوله اللهم اجعلني منهم انتهى.

وقال القرطبي: الحكمة في أمر موسى بمراجعة النبي ﷺ في أمر الصلوات يحتمل أن تكون لكون أمة موسى عليه السلام كلفت من الصلوات ما لم يكلف به غيرها من الأمم قبلها، فثقلت عليهم، فأشفق موسى على أمة محمد ﷺ مثل ذلك، ويشير إليه قوله: إني جربت الناس قبلك. انتهى.

ووقع في كلام بعض أهل الإشارات: لما تمكنت نار المحبة من قلب موسى

أضاءت له أنوار نور الطور، فأسرع إليها ليقتبس فاحتبس، فلما نودي من النادي، اشتاق إلى المنادي، فكان يطوف في بني إسرائيل: من يحملني رسالة إلى ربي، ومراده أن تطول المناجاة مع الحبيب، فلما مر علينا نبينا يللة المعراج، ردده في أمر الصلوات ليسعد برؤية حبيب الحبيب.

وقال آخر: لما سأل موسى عليه السلام الرؤية، ولم تحصل له البغية، بقى الشوق يقلقه، والأمل يعلله، فلما تحقق أن سيدنا محمداً الحبيب منح الرؤية، وفتح له باب المزية، أكثر السؤال ليسعد برؤية من قد رأى. كما قيل:

واستنشـــق الأرواح مــن نحــو أرضكــم لعلـــي أراكـــم أو أرى مــن يــراكـــم وأنشد من لاقيت عنكم عساكم تجودون لي بالعطف منكم عساكم فأنتهم حياتي إن حييت وإن أمت فيا حبدا إن مت عبد هدواكم وقال آخر:

وإنمسا السسر فسي مسوسسي يسردده يبدو سناها على وجه الرسول فيا

ليجتلي حسن ليلي حين يشهده للـــه در رســـول حيــن أشهــده

وقال آخر: لما جلس الحبيب في مقام القرب، دارت عليه كؤوس الحب، ثم عاد، وهلال ما كلب الفؤاد ما رأى بين عينيه، وسرٌّ فأوحى إلى عبده ما أوحى ملء قلبه وأذنيه، فلما اجتاز بموسى عليه السلام، قال لسان حاله لنبينا ﷺ:

يا وارداً من أهيل الحي يخبرني حن جيرتي شنف الأسماع بالخبر نساشسدتسك الله يسا راوي حسديثهسم

حدث فقد ناب سمعي اليوم عن بصر

فأجاب لسان حال نبينا ﷺ يقول:

ولقد خلسوت مسع الحبيسب وبيننسا سسر أرق مسن النسيسم إذا سسرى

وأبسساح طسسرفسسي نظسسرة أملتهسسا فغسندوت معسروفساً وكنست منكسراً

فكل قوم يلحظون مذهبهم، وقد علم كل أناس مشربهم، والله بفضله وإحسانه يوالى انسجام سحائب عفوه ورضوانه على العارف الرباني أبي عبد الرحمن السلمي، فلقد أجاد إذ أفاد بما أفرد من لطائف المعراج حسبما جمعه من كلام أهل الإشارات، باقوم منهاج.

وقد استدل العلماء بقوله في الحديث (فهن خمس صلوات كل يوم وليلة، لكل صلاة عشر فتلك خمسون): على عدم فرضية ما زاد على الصلوات الخمس، كالوتر. وعلى دخول النسخ قبل الفعل. قال ابن بطال وغيره: ألا ترى أنه عز وجل نسخ الخمسين بالخمس قبل أن تصلى؟ ثم تفضل عليهم بأن أكمل لهم الثواب.

وتعقبه ابن المنير فقال: هذا ذكره طوائف من الأصوليين والشراح وغيرهم، وهو مشكل على من أثبت النسخ قبل الفعل كالأشاعرة، أو منعه كالمعتزلة. لكونهم اتفقوا جميعاً على أن النسخ لا يتصور قبل البلاغ. وحديث الإسراء وقع فيه النسخ قبل البلاغ، فهو مشكل عليهم جميعاً. اهـ.

ولما رجع ﷺ من سفر الإسراء، مر في طريقه بعير لقريش تحمل طعاماً، فيها جمل يحمل غرارتين: غرارة سوداء وغرارة بيضاء، فلما حاذى العير نفرت منه واستدارت وانصرع ذلك البعير.

وفي رواية: مر بعير قد أضلوا بعيراً لهم قد جمعه فلان. قال ﷺ: فسلمت عليهم فقال بعضهم: هذا ضوت محمد. ثم أتى مكة قبل الصبح وأخبر قومه بما رأى، وقال لهم: إن من آية ما أقول لكم أني مررت بعيركم في مكان كذا وكذا، وقد أضلوا بعيراً لهم قد جمعه فلان، وأن مسيرهم ينزلون بمكان كذا وكذا، ويأتونكم يوم كذا وكذا يقدمهم جمل آدم عليه مسح أسود وغرارتان، فلما كان ذلك اليوم أشرف الناس ينظرون حتى إذا كان قريب من نصف النهار أقبلت العير يقدمهم ذلك الجمل الذي وصفه ﷺ.

وفي رواية البيهقي: سألوه آية، أخبرهم بقدوم العير يوم الأربعاء، فلما كان ذلك اليوم لم يقدموا حتى كادت الشمس أن تغرب، فدعا الله تعالى فحبس الشمس حتى قدموا كما واصف. وعن عائشة: لما أسري بالنبي الله إلى المسجد الأقصى أصبح يحدث الناس بذلك، فارتد ناس كانوا آمنوا، وسعى رجال من المشركين إلى أبي بكر فقالوا: هل لك إلى صاحبك، يزعم أنه أسري به الليلة إلى بيت المقدس، قال: وقد قال ذلك؟ قالوا: نعم، قال: لئن قال ذلك لقد صدق، قالوا: تصدقه أنه ذهب إلى بيت المقدس وجاء قبل أن يصبح فقال: نعم، إني لأصدقه فيما هو أبعد من ذلك، أصدقه في خبر السماء في غدوة أو روحة، فلذلك سمي الصديق. رواه الحاكم في المستدرك، وابن إسحاق.

ثم أقبل حتى انتهى إلى رسول الله على فقال: يا نبي الله، أحدثت هؤلاء أنك جئت بيت المقدس في هذه الليلة؟ قال: نعم، فقال: يا نبى الله صفه لى فإنى قد جئته، قال

الحسن: فقال رسول الله ﷺ: فرفع لي المسجد حتى نظرت إليه، فجعل رسول الله ﷺ يصفه لأبي بكر، فيقول أبو بكر: صدقت، أشهد أنك رسول الله، كلما وصف له منه شيئاً.

وقول أبي بكر: صفه لي، لم يكن عن شك، فإنه صدقه من أول وهلة، ولكنه أراد إظهار صدقه لقومه، فإنهم كانوا يثقون بأبي بكر، فإذا طابق خبره على ما كان يعلم أبو بكر وصدقه كان حجة ظاهرة عليهم. وفي رواية البخاري (فجلا الله لي بيت المقدس) أي كشف الحجب بيني وبينه حتى رأيته. وفي رواية مسلم: (فسألوني عن أشياء لم أثبتها، فكربت كرباً شديداً لم أكرب مثله قط، فرفعه الله لي أنظر إليه، ما يسألوني عن شيء إلا أنباتهم به).

فيحتمل أن يكون حمل إلى أن وضع بحيث يراه، ثم أعيد، ففي حديث ابن عباس عند أحمد والبزار: فجيء بالمسجد وأنا أنظر إليه حتى وضع عند دار عقيل فنعته وأنا أنظر إليه.

وهذا أبلغ في المعجزة، ولا استحالة فيه، فقد أحضر عرش بلقيس في طرفة عين.

وأما ما وقع في حديث أم هانىء عند ابن سعد: فخيل إلي بيت المقدس، وطفقت أخبرهم عن آياته، فإن ثبت احتمل أن يكون مُثِل قريباً منه، كما قيل في حديث: (أريت المجنة والنار) ويؤول قوله: جيء بالمسجد، أي جيء بمثاله.

وفي حديث أم هانيء المذكور: أنهم قالوا له: كم للمسجد من باب، قال: ولم أكن عددتها قال: فجعلت أنظر إليه وأعدها أنظر إليه وأعدها

وعند أبي يعلى: إن الذي سأله عن صفة بيت المقدس هو المطعم بن عدي، والد جبير بن مطعم.

وأشار ابن أبي جمرة: إلى أن الحكمة في الإسراء إلى ببت المقدس إظهار الحق للمعاند، لأنه لو عرج به من مكة إلى السماء لم يجد لمعاندة الأعداء سبيلاً إلى البيان والإيضاح، حيث سألوه عن جزئيات من ببت المقدس كانوا رأوها، وعلموا أنه لم يكن رآها قبل ذلك، فلما أخبرهم بها حصل التحقيق أنه أسري به إلى ببت المقدس. وإذا صح البعض لزم تصحيح الباقي، فكان ذلك سبباً لقوة إيمان المؤمنين، وزيادة في شقاء من عاند وجحد من الكافرين، والله سبحانه وتعالى أعلم.

### فيما ورد في آي التنزيل من تعظيم قدره ﷺ

فيما ورد في آي التنزيل من تعظيم قدره في ورفعة ذكره، وشهادته تعالى بصدق نبوته، وثبوت بعثته، وقسمه تعالى على تحقيق رسالته، وعلو منصبه الجليل ومكانته، ووجوب طاعته، واتباع سنته، وأخله تعالى له الميثاق على سائر النبيين فضلاً ومنة ليؤمنن به إن أدركوه ولينصرنه، والتنويه به في الكتب السابقة كالتوراة والإنجيل بأنه صاحب الرسالة والتبجيل وغير ذلك.

اعلم أطلعني الله وإياك على أسرار التنزيل، ومنحنا بلطفه تبصرة تهدينا إلى سواء السبيل، أنه لا سبيل لنا أن نستوعب الآيات الدالة على ذلك، وما فيها من التصريح والإشارة إلى علو محله الرفيع ومرتبته، ووجوب المبالغة في حفظ الأدب معه، وكذلك الآيات التي فيها ثناؤه تعالى عليه وإظهار عظيم شأنه لديه، وقسمه تعالى بحياته، ونداؤه بدالرسول» وبد «النبي» ولم يناده باسمه بخلاف غيره من الأنبياء، فناداهم بأسمائهم إلى غير ذلك مما يشير إلى أناقة قدره العلي عنده، وأنه لا مجد يساوي مجده. ومن تأمل القرآن العظيم وجده طافحاً بتعظيم الله تعالى لنبيه عليه. ويرحم الله ابن الخطيب الأندلسي حيث قال:

مدحتك آيات الكتاب فما عسى يثني على علياك نظم مديحي وإذا كتياب الله أثني مفصحاً كيان القصور قصار كيل فصيح

وهذا المقصد ـ أكرمك الله ـ يشتمل على عشرة أنواع:

### النوع الأول

في آيات تتضمن تعظيم قدره ورفعة ذكره وجليل رتبته وعلو درجته على الأنبياء وتشريف منزلته (١)

قال الله تعالى: ﴿تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض، منهم من كلم الله﴾

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١٣/١ وما بعدها.

[البقرة: ٢٥٣]. قال المفسرون: يعني موسى عليه السلام، كلمه بلا واسطة، وليس نصاً في اختصاص موسى عليه السلام بالكلام، فقد ثبت أنه تعالى كلم نبينا ﷺ أيضاً كما مر. فإن قلت: إذا ثبت أنه ﷺ كلمه ربه وقام به هذا الوصف، فلم لم يشتق له من من الكلام اسم الكليم، كما اشتق لموسى؟

أجيب: بأن اعتبار المعنى قد يكون لتصحيح الاشتقاق كاسم الفاعل فيطرد، بمعنى أن كل من قام به ذلك الوصف يشتق له منه اسم وجوباً، وقد يكون للترجيح فقط، كالكليم والقارورة فلا يطرد، وحينئذ فلا يلزم في كل من قام به ذلك الوصف أن يشتق له منه اسم، كما حققه القاضي عضد الدين (١)، وهذا ملخصه وتحريره، كما قاله الموسى سعد الدين التفتازاني. انتهى. وقوله: ﴿ورفع بعضهم درجات﴾ [البقرة: ٢٥٣] يعني محمداً ﷺ رفعه الله تعالى من ثلاثة أوجه:

بالذات في المعراج.

وبالسيادة على جميع البشر.

وبالمعجزات لأنه ﷺ أوتي من المعجزات ما لم يؤته نبي قبله .

قال الزمخشري: وفي هذا الإبهام من تفخيم فضله وإعلاء قدره ما لا يخفي لما فيه من الشهادة على أنه العلم الذي لا يشتبه، والمتميز الذي لا يلتبس، انتهى. وقد بينت هذه الآية وكذا قوله تعالى: ﴿ولقد فضلنا بعض النبيين على بعض﴾ [الإسراء: ٥٥]. أن مراتب الرسل والأنبياء متفاوتة، خلافاً للمعتزلة القائلين: بأنه لا فضل لبعضهم على بعض، وفي هاتين الآيتين رد عليهم.

وقال قوم: آدم أفضل لحق الأبوة. وتوقف بعضهم فقال: السكوت أفضل. والمعتمد الذي عليه جماهير السلف والخلف: أن الرسل أفضل من الأنبياء، وكذلك الرسل بعضهم أفضل من بعض بشهادة هاتين الآيتين وغيرهما. ،

قال بعض أهل العلم .. فيما حكاه القاضي عياض ..: والتفضيل المراد لهم هنا في الدنيا، وذلك بثلاثة أحوال: أن تكون آياته ومعجزاته أظهر وأشهر، أو تكون أمته أزكى وأكثر، أو يكون في ذاته أفضل وأظهر، وفضله في ذاته راجع إلى ما خصه الله تعالى به من كرامته واختصاصه: من كلام أو خلة أو ما شاء الله من ألطافه وتحف ولايته واختصاصه، انتهى.

فلا مرية أن آيات نبينا ﷺ ومعجزاته أظهر وأبهر وأكثر وأبقى وأقوى، ومنصبه أعلى ودولته أعظم وأوفر وذاته أفضل وأظهر، وخصوصياته على جميع الأنبياء أشهر من

<sup>(</sup>١) هو عبد الرحمن بن أحمد الأبجي، المحقق، يروي تصانيف البيضاوي.

أن تذكر، فدرجته أرفع من درجات جميع المرسلين، وذاته أزكى وأفضل من سائر المخلوقين. وتأمل حديث الشفاعة في المحشر، وانتهائها إليه، وانفراده هناك بالسؤدد، كما قال 激: هزأنا سيد ولد آدم، وأول من تنشق عنه الأرض يوم القيامة، (رواه ابن ماجه. وفي حديث أنس عند الترمذي: (أنا أكرم ولد آدم يومئد على ربي ولا فخر) (٢٠). لكن هذا لا يدل على كونه أفضل من آدم، بل من أولاده، فالاستدلال بذلك على مطلق أفضليته 對 بقوله على الأنبياء كلهم ضعيف. واستدل الشيخ سعد الدين التفتازاني لمطلق أفضليته 對 بقوله تعالى: ﴿كنتم خير أمة أخرجت للناس﴾ [آل عمران: ١١٠] قال: لأنه لا شك أن خيرية الأمة بحسب كمالهم في الدين، وذلك تابع لكمال نبيهم الذين يتبعونه.

واستدل الفخر الرازي - في المعالم - بأنه تعالى وصف الأنبياء بالأوصاف الحميدة، ثم قال لمحمد على: ﴿ أُولئك اللّهِن هدى الله فبهداهم اقتده ﴾ [الأنعام: ٩٠]، فأمره أن يقتدي بأثرهم، فيكون إتيانه به واجباً، وإلا فيكون تاركاً للأمر، وإذا أتى بجميع ما أتوا به من الخصال الحميدة فقد اجتمع فيه ما كان متفرقاً فيهم، فيكون أفضل منهم، وبأن: دعوته في التوحيد والعبادة وصلت إلى أكثر بلاد العالم بخلاف سائر الأنبياء، فظهر أن انتفاع أهل الدنيا بدعوته في أكمل من انتفاع سائر الأمم بدعوة سائر الأنبياء، فوجه أن يكون أفضل من سائر الأنبياء. انتهى. وقد روى الترمذي عن أبي سعيد الخدري قا قال رسول الله في: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة ولا فخر، وبيدي لواء الحمد ولا فخر وما من نبي آدم فمن سواه إلا تجت لوائي (٣٠). وفي حديث أبي هريرة مرفوعاً - عالبخاري -: (أنا سيد الناس يوم القيامة)(٤) وهذا يدل على أنه أفضل من آدم عليه السلا

<sup>(</sup>١) الحديث في سنن أبي داود برقم (٢٧٣) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٥٤٠ وفي المغني عن حمل الأسفار للعراقي ٣/ ٥٧.

<sup>(</sup>٢) الحديث في الدر المنثور للسيوطي ١١٩/٦ وفي تفسير القرطبي ٢٦٣/٣ وفي تفسير ابن كثير ١٢/٧ وفي إتحاف السادة وفي زاد المسير لابن الجوزي ٢٤٥/٤ وفي دلائل النبوة لأبي نعيم ١٣/١ وفي إتحاف السادة المتقين ١١٣/١ .

<sup>(</sup>٣) الحديث في مسلم كتاب الفضائل رقم (٣) وفي الترمذي برقم (٣١٤٨) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ١/ ٢٨١ و ٣/٢ وفي الشفا ١/ ٣٩٩ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٧٤١ه - ٥٧٦١) وفي شرح السنة للبغوي ٢/٤١ وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٩/ ٢٢٥ وفي كنز العمال (٢١٨٨١ ـ ٣١٠٥٢).

<sup>(3)</sup> المحديث في مسلم (٣٢٧) وفي البخاري (٤٧١٢) وفي الترمذي (٢٤٣٤) وفي المسند للإمام أحمد ابن حنبل ٢/ ٤٣٥ وفي المستدرك للحاكم ٤/٣٧٥ وفي مشكاة المصابيح (٥٥٧٥) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٢٠/ ٣٧٧ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٥/ ٤٧٧ وفي إتحاف السادة المتقين ٧/ ٥٧٢ وفي كنز العمال (٣٢٠٤ ـ ٣٩٠٥١).

ومن كل أولاده بل أفضل من الأنبياء، بل أفضل الخلق كلهم.

وروى البيهةي في فضائل الصحابة، أنه ظهر علي بن أبي طالب من البعد، فقال على: «هذا سيد العرب» فقالت عائشة: ألست بسيد العرب؟ فقال: «أنا سيد العالمين وهو سيد العرب» وهذا يدل على أنه أفضل الأنبياء، بل أفضل خلق الله كلهم. وقد روى هذا الحديث \_ أيضاً \_ الحاكم في صحيحه عن ابن عباس، لكن بلفظ: «أنا سيد ولد آدم، وحلى سيد العرب». وقال: إنه صحيح ولم يخرجاه.

وله شاهد من حديث عروة عن عائشة، وساقه من طريق أحمد ابن عبيد عن ناصح قال حدثنا الحسين عن علوان ـ وهما ضعيفان ـ عن هشام بن عروة عن أبيه، عن عائشة بلفظ: «ادعوا لي سيد العرب» قالت: فقلت يا رسول الله ألست سيد العرب؟ فقال: وذكره (۱). وكذا أورده من حديث عمر بن موسى الوجيهي ـ وهو ضعيف أيضاً ـ عن أبي الزبير عن جابر مرفوعاً: «ادعوا لي سيد العرب» فقالت عائشة: ألست بسيد العرب وذكره. قال شيخنا: وكلها ضعيفة. بل جنح الذهبي إلى الحكم على ذلك بالوضع.

ولم يقل ﷺ: أنا سيد الناس عجباً وافتخاراً على من دونه، حاشاه الله من ذلك، وإنما قاله ﷺ إظهاراً لنعمة الله تعالى عليه، وإعلاماً للأمة بقدر إمامهم ومتبوعهم عند الله تعالى، وعلو منزلته لديه، لتعرف نعمة الله عليه وعليهم. وكذا العبد إذ لاحظ ما هو فيه من فيض المدد، وشهده من عين المنة ومحض الجود، وشهد مع ذلك فقره إلى ربه في كل لحظة، وعدم استغنائه عنه طرفة عين أنشأ له ذلك في قلبه سحائب السرور، فإذا انبسطت هذه السحائب في سماء قلبه وامتلأ أفقه بها أمطرت عليه وابل الطرب بما هو فيه من لذيذ السرور، فإن لم يصبه وابل فطل، وحينئذ يجري على لسانه الافتخار من غير عجيب ولا فخر، بل فرح بفضل الله وبرحمته، كما قال تعالى: ﴿قل بفضل الله وبرحمته فبذك فليفرحوا﴾ [يونس: ٥٨] فالافتخار على ظاهره، والافتخار والإنكسار في باطنه، ولا ينافي أحدهما الآخر، وإلى هذا المعنى يشير قول العارف الرباني سيد على الوفائي في قصيدته التى أولها:

مــــن أنــــت مـــولاه حـــاشـــا عـــــــلاه أن يتــــــلاشـــــا والله يــــــا روح قلبــــــي لا مـــات مـــن بـــك عــاشـــا قــــوم لهــــم أنــــت ســـاقي لا ــــرجعــــون عطـــاشــــا

<sup>(</sup>١) ذكره أبو نعيم في الحلية ١/ ٦٣ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٦٤٤٨).

لا قصص دهسر جناحا لسه وفساؤك راشا بسك النعيسم مقيسم لمسن وهبست انتعساشا ومسن بحسولك يقسوى لن يضعف السدهسر جاشا عبد لسه بسك عسز فكيسف لا يتحساشا حاشا وفاؤك بسرمسي مسن أنست مسولاه حاشا

فإن قلت: فما الجمع بين هاتين الآيتين، وبين قوله تعالى: ﴿قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون﴾ [البقرة: ١٣٦].

والحديث الثابت في الصحيحين، عن أبي هريرة قال: استب رجل من المسلمين ورجل من اليهود فقال اليهودي في قسمه: لا والذي اصطفى موسى على العالمين، فرفع المسلم يده فلطم اليهودي وقال: أي خبيث، وعلى محمد؟ فجاء اليهودي إلى رسول الله واشتكى على المسلم فقال على الانبياء وفي رواية (لا تفضلوا بين الأنبياء) (١). وحديث أبي سعيد الخدري عند البخاري ومسلم أنه على قال: ولا تخيروا بين الأنبياء) (١). وحديث ابن عباس عند البخاري ومسلم مرفوعاً (ما ينبغي لعبد أن يقول: أنا خير من يونس بن متى) (١). وحديث أبي هريرة عند الشيخين، (من قال: أنا خير من يونس ابن متى فقد كذب).

أجاب العلماء: بأن قوله عز وجل: ﴿لا نفرق بين أحد منهم﴾ [البقرة: ١٣٦] يعني: في الإيمان بما أنزل إليهم والتصديق بهم، والإيمان بأنهم رسل الله وأنبياؤه، والتسوية بينهم في هذا لا تمنع أن يكون بعضهم أفضل من بعض. وأجابوا عن الأحاديث بأجوبة:

فقال بعضهم: أن نعتقد أن الله تعالى فضل بعضهم على بعض في الجملة. ونكف

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الأنبياء باب (٣٥) رقم الحديث (٣٤١٤) ومسلم في كتاب الفضائل باب (٤٢) رقم الحديث (١٥٩) والطحاوي في مشكل الآثار ١/ ٤٥٢ والبيهةي في دلائل النبوة ٥/ ٤٩٢ والمتقي الهندى في كنز العمال (٣٢٣٧٣).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري في كتاب الخصومات رقم الحديث (٢٤١٢ ـ ٣٣٩٨ ـ ٤٦٣٨ ـ ٦٩١٦ ـ ٢٩١٧ ـ ٢٩١٧ ـ ٢٩١٧ . ٧٤٢٧). ومسلم كتاب الفضائل رقم الحديث (١٦٠). وأبن أبي شيبة في مصنفه ١١/ ٥٢٦.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري برقم (٣٤١٦) ومسلم في كتاب الفضائل رقم الحديث (١٦٣) والبيهقي في دلائل النبوة ٥/ ٤٩٥.

عن الخوض في تفصيل التفضيل بآرائنا، قال ابن طغر بك: فإن أراد هذا القائل أن نكف عن الخوض في تفصيل التفضيل بآرائنا فصحيح، وإن أراد أنا لا نذكر في ذلك ما فهمناه من كتاب الله وروي لنا من حديث رسول الله على فسقيم.

وقال آخر: تفضل من رفع الله درجته بخصائص الحظوة والزلفى، ولا نخوض في تفضيل بعضهم على بعض في سياسة المندرين والصبر على الدين، والنهضة في أداء الرسالة، والحرص على هدى الضلال، فإن كلا منهم قد بذل في ذلك وسعه الذي لا يكلفه الله تعالى أكثر منه.

وقال آخر.. مما حكاه القاضي عياض..: إن نهيه على عن التفضيل كان قبل أن يعلم أنه سيد ولد آدم، فنهى عن التفضيل إذ يحتاج إلى توقيف، وإن من فضل بلا علم فقد كلب. قال الحافظ عماد الدين بن كثير: وفي هذا نظر. انتهى. ولعل وجه النظر من جهة معرفة المتقدم تاريخاً من ذلك. ثم رأيت في تاريخ ابن كثير أن وجه النظر من جهة ـ أن هذا من رواية أبي سعيد وأبي هريرة، وما هاجر أبو هريرة إلا عام خيبر متأخراً، فيبعد أنه لم يعلمه بهذا إلا بعد هذا. وقال آخر: إنما قاله على عن طريق التواضع ونفي التكبر والعجب. قال القاضي عياض: وهذا لا يسلم من الاعتراض. وقيل: لا يفضل بينهم تفضيلاً يؤدي إلى تنقيص بعضهم أو الغض منه. وقيل: منع التفضيل في حق النبوة والرسالة، فإن الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فيها على حد واحد، لا يتفاضل. وإنما التفاضل في زيادة الأحوال والخصوص والكرامات والرتب، وأما النبوة في نفسها فلا تتفاضل، وإنما التفاضل بأمور آخر زائدة عليها، ولذلك منهم رسل وأولو عزم، انتهى، وهذا قريب من القول الثاني.

وقال ابن أبي جمرة في حديث يونس: يريد بذلك نفي التكييف والتحديد على ما قاله ابن خطيب الري، لأنه قد وجدت الفضيلة بينهما في عالم الحس، لأن النبي 難أسري به إلى قوق السبع الطباق، ويونس نزل به إلى قعر البحر، وقد قال 難: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة» وقال 難: «آدم ومن دونه تحت لواني» وقد اختص 難 بالشفاعة الكبرى التي لم تكن لغيره من الأنبياء عليهم السلام. فهذه الفضيلة وجدت بالضرورة، فلم يبق أن يكون قوله ﷺ: «لا تفضلوني على يونس بن متى» إلا بالنسبة إلى القرب من الله سبحانه وتعالى والبعد، فمحمد صلوات الله وسلامه عليه وإن أسري به لفوق السبع الطباق واخترق الحجب، ويونس عليه الصلاة والسلام وإن نزل به لقعر البحر فهما بالنسبة إلى القرب والبعد من الله سبحانه وتعالى على حد واحد. انتهى. وهو مروي عن إمام دار الهجرة مالك بن أنس وعزي نحوه لإمام الحرمين.

وقال أبن المنير: إن قلت إن لم يفضل على يونس باعتبار استواء الجهتين بالنسية إلى وجود الحق تعالى، فقد فضله باعتبار تفاوت الجهتين في تفضيل الحق فإنه تعالى فضل الملأ الأعلى على الحضيض الأدنى، فكيف لا يفضله عليه الصلاة والسلام على يونس، فإن لم يكن التفضيل بالمكان فهو بالمكانة بلا إشكال. ثم قال: قلت لم ينه عن مطلق التفضيل، وإنما نهى عن تفضيل مقيد بالمكان يفهم منه القرب المكاني فعلى هذا يحمل جمعاً بين القواعد، انتهى.

واختلف هل البشر أفضل من الملائكة؟ فقال جمهور أهل السنة والجمامة: خواص بني آدم، وهم الأنبياء، أفضل من خواص الملائكة وهم جبريل وميكائيل وإسرافيل وعزرائيل وحملة العرش، والمقربون والكروبيون والروحانيون. وخواص الملائكة أفضل من عوام بني آدم ـ قال التفتازاتي: بالإجماع بل بالضرورة ـ وعوام بني آدم أفضل من عوام الملائكة. فالمسجود له أفضل من الساجد، فإذا ثبت تفضيل الخواص على الخواص ثبت تفضيل العوام على العوام، فعزام الملائكة خدم عمال الخير، والمخدوم له فضل على الخادم، ولأن المؤمنين ركب فيهم الهوى والعقل، مع تسليط الشيطان عليهم بوسوستة، والملائكة ركب فيهم العقل دون الهوى لا سبيل للشيطان عليهم. فالإنسان حما قاله في شرح العقائد ـ يحصل الفضائل والكمالات العلمية والعملية مع وجود العوائق والموانع من الشهوة والغضب وسنوح الحاجات الضرورية الشاغلة عن اكتساب الكمالات، ولا شك أن العبادة والكمالات مع الشواغل والصوارف أشق وأدخل في الإخلاص فتكون أفضل.

والمراد بعوام بني آدم \_ هنا \_ الصلحاء لا الفسقة، كما نبه عليه العلامة كمال الدير ابن أبي شريف المقدسي، قال: ونص البيهقي عليه في الشعب وعبارته: قد تكلم الناس قديماً وحديثاً في الملائكة والبشر، فذهب ذاهبون إلى أن الرسل من البشر أفضل من الرسل من الملائكة، وأن الأولياء من البشر أفضل من الأولياء من الملائكة، وأن الأولياء من البشر أفضل من الأولياء من الملائكة، انتهى.

وذهب المعتزلة والفلاسفة وبعض. الأشاعرة إلى تفضيل الملائكة، وهو اختيار القاضى أبي بكر الباقلاني (١)، وأبي عبد الله الحليمي (٢)، وتمسكوا بوجوه:

<sup>(</sup>١) هو محمد بن العليب بن محمد بن جعفر أبو بكر الباقلاني (٣٣٨ ـ ٤٠٣ هـ) قاض من علماء الكلام. توفي في بغداد. الاعلام ١٧٦/٦ وفيات الأعيان ١/ ٤٨١ تاريخ بغداد ٩٧٩/٥ الوافي بالوفيات ٣/ ١٧٧.

 <sup>(</sup>۲) هو الحسين بن الحسن بن محمد بن حليم البخاري البعرجاني أبو عبد الله (٣٣٨ ـ ٤٠٣ هـ) فقيه قاض رئيس أهل الحديث فيما وراء النهر، مولده في جرجان ووفاته في بخارى. الاعلام ٢/ ٢٣٥ الرسالة المستطرفة ٤٤ كشف الظنون ٢/ ١٨٧١.

الأول: أن الملاثكة أرواح مجردة كاملة بالفعل مبرأة عن مبادىء الشرور والآفات كالشهوة والغضب، وعن ظلمات الهيولى والصورة، قوية على الأفعال العجيبة عالمة بالكواتن ماضيها وآتيها من غير غلط.

والجواب: أن مبنى ذلك على الأصول الفلسفية دون الأصول الإسلامية.

الثاني: أن الأنبياء مع كونهم أفضل البشر يتعلمون ويستفيدون منهم بدليل قوله تعالى: ﴿ وَلَمُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّه

والجواب: أن التعليم من الله تعالى والملائكة إنما هم مبلغون.

الثالث: أنه أطرد في الكتاب والسنة تقديم ذكرهم على ذكر الأنبياء، وما ذلك إلا لتقدهم في الشرف والرتبة.

والجواب: أن ذلك لتقدمهم في الوجود، أو لأن وجودهم أخفى فالإيمان بهم أقوى وبالتقديم أولى.

الرابع: قوله تعالى: ﴿ لَن يستنكف المسيح أن يكون عبداً لله ولا الملائكة المقربون ﴾ [النساء: ١٧٧]، فإن أهل اللسان يفهمون من ذلك أفضلية الملائكة على عيسى، إذ القياس في مثله الترقي من الأدنى إلى الأعلى، يقال: لا يستنكف من هذا الأمر الوزير ولا السلطان، ولا يقال: السلطان ولا الوزير. ثم لا قائل بالفصل بين عيسى عليه السلام وغيره من الأنبياء عليهم السلام.

والجواب: أن النصارى استعظموا المسيح بحيث يترفع أن يكون عبداً من عباد الله، بل ينبغي أن يكون ابناً له، لأنه مجرد لا أب له، وكان يبرىء الأكمه والأبرص ويحيي الموتى، بخلاف سائر العباد من بني آدم، فرد عليهم بأنه لا يستنكف من ذلك المسيح ولا من هو أعلى منه في هذا المعنى وهم الملائكة اللين لا أب لهم ولا أم، ويقدرون بإذن الله على أفعال أقوى وأحجب من إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى بإذن الله تعالى فالترقي والعلو إنما هو في أمر التجرد وإظهار الآثار القوية لا في مطلق الشرف والكمال، فلا دلالة على أفضلية الملائكة، انتهى.

ثم الملائكة بعضهم أفضل من بعض، وأفضلهم الروح الأمين جبريل، المزكى من رب العالمين، المقول فيه من ذي العزة ﴿إنه لقول رسول كريم ذي قوة عند ذي العرش مكين، مطاع ثم أمين ﴾ [التكوير: ١٩ و ٢٠ و ٢١] فوصفه بسبع صفات، فهو أفضل الملائكة الثلاثة ـ الذين هم أفضل الملائكة على الإطلاق ـ وهم: ميكائيل وإسرافيل وعزرائيل.

وكذلك الرسل أفضل من الأنبياء، وكذلك الرسل بعضهم أفضل من بعض، ومحمد الشيخ أفضل الأنبياء والرسل، كما تقدم. وأول الأنبياء آدم وآخرهم نبينا محمد يخلف فنوة آدم فبالكتاب الدال على أنه قد أمر ونهي، مع القطع بأنه لم يكن في زمنه نبي آخر، فهو بالوحي لا غير، وكذا السنة والإجماع، فإنكار نبوته على ما نقل عن البعض يكون كفراً (۱).

وقد اختلف في عدد الأنبياء والمرسلين، والمشهور في ذلك ما في حديث أبي ذر عند ابن مردويه في تفسيره، قال: قلت يا رسول الله، كم الأنبياء؟ قال: «مائة ألف وأربعة وعشرون ألفاً» قلت: يا رسول الله، كم الرسل منهم؟ قال: . «ثلاثمائة وثلاثة عشر جم غفير»، قلت: يا رسول الله، من كان أولهم؟ قال: «آدم»، ثم قال: «يا أبا ذر، أربعة سريانيون: آدم وشيت ونوح وخنوخ» وهو إدريس وهو أول من خط بالقلم .. «وأربعة من العرب: هود وصالح وشعيب ونبيك يا أبا ذر، وأول نبي من بني إسرائيل موسى وآخرهم عيسى، وأول النبيين آدم وآخرهم نبيك» (۱)، وقد روى هذا الحديث بطوله الحافظ أبر حاتم بن حبان في كتاب «الأنواع والتقاسيم» وقد وسمه بالصحيح.

وخالفه ابن الجوزي فذكره في الموضوعات واتهم به إبراهيم بن هشام: قاا الحافظ ابن كثير: ولا شك أنه قد تكلم فيه غير واحد من أثمة الجرح والتعديل من أجل هذا الحديث، فالله أعلم. وروى أبو يعلى عن أنس مرفوعاً: كان من خلى من إخواني من الأنبياء ثمانية آلاف نبي، ثم كان عيسى بن مريم، ثم كنت أنا واللين نص الله تعالى على أسمائهم في القرآن: آدم وإدريس ونوح وهود وصالح وإبراهيم، ولوط وإسماعيل وإسحاق، ويعقوب ويوسف وأيوب وشعيب، وموسى وهارون ويونس، وداود وسليمان وإلياس واليسع، وزكريا ويحيى وعيسى. وكذا ذو الكفل عند كثير من المفسرين والله أعلم.

أ وقال الله تعالى: ﴿ورفعنا لك ذكرك﴾ [الشرح: ٤]. روى ابن جرير من حديث أبي سعيد، أن رسول الله ﷺ قال: «أتاني جبريل عليه السلام» فقال: إن ربي وربك يقول: أتدري كيف رفعت ذكرك؟ قلت: «الله أصلم» قال: إذا ذكرتُ ذكرتَ معي(٣).

<sup>(</sup>١) انظر شرح العقائد النسفية صفحة ١٦٧ للشيخ سعد الدين التفتازاني والفتاوى الهندية ٢٠١ وفيها: وفيمن يقول آمنت بجميع أنبيائه ولا أعلم أن آدم نبي أم لا يكفر . . . وانظر أيضاً كتاب أصول الدين لعبد القاهر التميمي ١٥٧ و ١٥٩ ومراتب الإجماع لابن حزم صفحة ١٧٣ . باب في الإجماع من الإحتقادات يكفر من خالفه بإجماع ووذكر أن آدم نبي .

<sup>(</sup>٢) ذكره أبو نعيم في الحلية ١/١٦٧.

 <sup>(</sup>٣) ذكره الهيثمي في موارد الظمآن (١٧٧٢) وفي مجمع الزوائد ٨/ ٢٥٤ والطبري في التفسير ٣٠/ ١٥١ وابن كثير في التفسير ٨/ ٤٥٢.

وذكره الطبراني، وصححه ابن حبان. وروينا عن الإمام الشافعي قال: أخبرنا ابن عيينة عن ابن أبي نجيح: معناه لا أذكر إلا ذكرت معي، أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمداً رسول الله، قال الإمام الشافعي يعني والله أعلم ذكره عند الإيمان بالله، والأذان، قال: ويحتمل ذكره عند تلاوة القرآن وعند العمل بالطاعة والوقوف عن المعصية انتهى. وقيل: رفعه بالنبوة. قاله يحيى بن آدم. وعن ابن عطاء: جعلتك ذكراً من ذكرك ذكرني، وعنه أيضاً: جعلت تمام الإيمان بلكري معك. وعن جعفر بن محمد الصادق: لا يذكرك أحد بالرسالة إلا ذكرني بالربوبية. قال البيضاوي: وأي رفعة مثل أن قرن اسمه باسمه في كلمتي الشهادة، وجعل طاعته طاعته، انتهى، يشير إلى قوله تعالى: ﴿ من يطع الرسول فقد أطاع الله﴾ [النساء: ١٠] ﴿ والله ورسوله أحق أن يرضوه ﴾ [التوبة: ٢٦] ﴿ والله والرسول فقد أطاع الله ورسوله ﴾ [النساء: ٢٠] ﴿ وأطيعوا الله والرسول في المرسول فقد أطاع الله ورسوله ﴾ [النساء: ٢٠] ﴿ وأطيعوا الله والرسول في الله عران: ٢٣] .

وقول قتادة: رفع الله ذكره في الدنيا والآخرة، فليس خطيب ولا متشهد ولا صاحب صلاة إلا يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، انتهى. فهو مذكور معه في الشهادة والنشهد، ومقرون ذكره بذكره في القرآن والخطب والآذان، ويؤذن باسمه في موقف القيامة. وأخرج أبو نعيم في الحلية عن أبي هريرة رفعه: لما نزل آدم عليه السلام مالهند استوحش فنزل جبريل عليه السلام فنادى بالأذان: الله أكبر، الله أكبر مرتين، أشهد أن لا إله إلا الله مرتين، أشهد أن محمداً رسول الله مرتين، الحديث. وكتب اسمه الشريف على العرش وعلى كل سماء، وعلى الجنان وما فيها. رواه ابن عساكر. وأخرج البزار عن ابن عمر مرفوعاً: لما عرج بي إلى السماء، ما مررت بسماء إلا وجدت وأخرج البزار عن ابن عمد رسول الله. وفي الحلية عن ابن عباس رفعه: ما في الجنة شجرة عليها ورقة إلا مكتوب عليها لا إله إلا الله محمد رسول الله. وأخرج الطبراني من حديث جابر مرفوعاً: كان نقش خاتم سليمان بن داود عليهما السلام لأ إله إلا الله محمد رسول الله. وعزاه الحافظ ابن رجب(١) في كتاب أحكام الخواتيم لجزء أبي علي الخالدي، وقال: إنه باطل موضوع. وشق اسمه الكريم من اسمه تعالى، كما قال حسان:

وشيق ليبه مين اسميه ليجلبه فيذو العبرش محمود وهيذا محمد

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن أحمد بن رجب السلامي البغدادي الدمشقي أبو الفرج زين الدين (٧٣٦ ـ ٧٩٥ هـ) حافظ للحديث من العلماء. ولد في بغداد وتوفي في دمشق. الاعلام ٣/ ٢٩٥ شدرات اللهب ٣/ ٣٣٩ الدرر الكامنة ٢/ ٣٢١ رقم الترجمة (٢٧٦٢) وفيه ولادته سنة (٢٠٦ هـ).

وسماه من أسمائه الحسنى بنحو سبعين اسماً، كما بينت ذلك في أسمائه صلوات الله وسلامه عليه، وصلى عليه في ملائكته، وأمر المؤمنين بالصلاة عليه، فقال تعالى: ﴿إِنَ الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها اللين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً﴾ [الأحزاب: ٥٦] فأخبر عباده بمنزلة نبيه عنده في الملأ الأعلى بأنه يثني عليه عند الملائكة المقربين، وأن الملائكة تصلي عليه، ثم أمر العالم السفلي بالصلاة والتسليم عليه، فيجتمع الثناء عليه من أهل العالمين العلوي والسفلي جميعاً.

وكتبه نبياً وأدم بين الروح والجسد، وختم به النبوة والرسالة، وأعلن بذكره الكريم في الأولين والآخرين، ونوه بقدره الرفيع حين أخد الميثاق على جميع النبيين، وجعل ذكره في فواتح الرسائل وخواتمها، وشرف به المصاقع على المنابر، وزين بذكره أرباب الأقلام والمحابر، ونشر ذكره في الآفاق شرقاً وغرباً، براً وبحراً، حتى في السماوات السبع وعند المستوى وصريف الأقلام، والعرش والكرسي، وسائر الملائكة المقربين من الكروبين والروحانيين والعلويين والسفليين، وجعله في قلوب المؤمنين بحيث يستطيعون ذكره فترتاح أرواحهم، وربما تميل من طرب سماع اسمه أشباحهم:

وإذا ذكرتكم أميسل كسأنسي من طيب ذكركم سقيت السراحا

كأنه تعالى يقول: أملاً الوجود كله من أتباعك، كلهم يثنون عليك، ويصلون عليك ويحفظون سنتك، بل ما من فريضة من فرائض الصلاة إلا ومعها سنة، فهم متمسكون في الفريضة بأمري، وفي السنة بأمرك، وجعلت طاعتي طاعتك، وبيعتي بيعتك، فالقراء يحفظون ألفاظ منشورك، والمفسرون يفسرون معاني فرقانك، والوعاظ يبلغون بليغ وعظك، والملوك والسلاطين يقفون في خدمتك ويسلمون من وراء الباب عليك، ويمسحون وجوههم بتراب روضتك، ويرجون شفاعتك، فشرفك باق إلى أبد الآبدين، والحمد لله رب العالمين.

وقال تعالى: ﴿طه ما أنزلنا عليك القرآن لتشقى﴾ [طه: ١ - ٢]. اعلم أن للمفسرين في (طه) قولين، أحدهما: أنها من حروف التهجي، والثاني أنها كلمة مفيدة.

وعلى الأولى: قيل معناها، يا مطمع الشفاعة للأمة، ويا هادي الخلق إلى الملة، وقيل: «الطاء» في الحساب بتسعة والهاء بخمسة، فالجملة أربعة عشر، ومعناه: يا أيها البدر، وهذه الأقوال لا يجب أن يعتمد عليها إذ هي، كما قاله المحققون، من بدع المفسرين، ومثلها قول الواسطي، فيما حكاه القاضي عياض في «الشفاء»، أراد: يا طاهر يا هادى.

واما على قول من قال: إنها كلمة مفيدة، ففيه وجهان: أحدهما، أن معناه: يا

رجل، وهو مروي عن ابن عباس والحسن ومجاهد وسعيد بن جبير وقتادة وعكرمة. قال سعيد بن جبير: بلسان النبطية، وقال قتادة: بلسان السريانية، وقال عكرمة: بلسان الحبشية. وقال البيضاوي: إن صح إن معناه: يا رجل فلعل أصله: يا هذا فتصرفوا فيه بالقلب والاختصار، انتهى.

وقال الكلبي: لو قلت في «عَكّ»(١) يا رجل، لم يجبك حتى تقول: طه. وقال السدي: معنى طه يا فلان. وقال الزمخشري: لعل «عكاً» تصرفوا في «يا هذا» كأنهم في لغتهم قالبون «الياء» «طاء» فقالوا: في «ياطاء» واختصروا هذا فاقتصروا على «ها»، وأثر الصيغة ظاهر لا يخفى في البيت المستشهد به:

إن السفاهة طه في خلائقكم لا قلس الله أخلاق الملاعيسن

قال في البحر: وقد كان قدم أن «طه» في لغة «عك» في معنى يا رجل، ثم تخوض وتجرأ على «عك» بما لا يقوله نحوي، وهو أنهم قلبوا «الياء» «طاء» وهذا لا يوجد في لسان العرب قلب «الياء» التي للنداء «طاء» وكذلك حذف اسم الإشارة في النداء وإقرار «ها» التي للتنبيه، انتهى.

وقيل: معناه يا إنسان. وقرىء (طه) بإسكان الهاء، على أنه أمر له به بأن يطأ الأرض بقدميه. وقد روي أنه به كان يقوم في تهجده على إحدى رجليه، فأمر أن يطأ الأرض بقدميه معاً، وأن الأصل (طاء) فقلبت همزته هاء، كما قالوا (هياك) في: إياك، و «هرقت، في: أرقت. ويجوز أن يكون الأصل من وطيء على ترك الهمزة، فيكون أصله (طه) يا رجل ثم أثبتت الهاء فيها للوقف. وعلى هذا يحتمل أن يكون أصل (طه): طاها، والألف مبدلة من الهمزة والهاء كناية عن الأرض. لكن يرد ذلك: كتبهما على صورة الحرف.

وأما قوله تعالى: ﴿مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُ القَرَآنُ لِتَشْقَى﴾ [طه: ٢] فَلَـكرُوا فِي سبب نزولها أقوالاً:

أحدها: أن أبا جهل والوليد بن المغيرة ومطعم بن عدي قالوا لرسول الله ﷺ: إنك لتشقى حيث تركت دين آبائك، فقال ﷺ: «بل بعثت رحمة للعالمين» فأنزل الله تعالى هذه الآية رداً عليهم، وتعريفاً له ﷺ بأن دين الإسلام والقرآن هو السلم إلى نيل كل فوز، والسبب في إدراك كل سعادة، وما فيه الكفرة هو الشقاوة بعينها.

وثانيها: أنه على صلى بالليل حتى تورمت قدماه، فقال له جبريل: أبق على نفسك، فإن لها عليك حقاً. أي ما أنزلناه عليك لتنتهك نفسك بالعبادة وتذيقها المشقة

<sup>(</sup>١) هو عكّ بن عدنان أخو معد. وهم باليمن وليس في لغتهم لفظ «رجل» ويقابلها لفظ «طه».

العظيمة، وما بعثت إلا بالحنيفية السمحاء. وروي أنه كان إذا قام من الليل ربط صدره بحبل حتى لا ينام. وقال بعضهم: كان يسهر طول الليل. وتعقب: بأنه بعيد، لأنه على إن فعل شيئاً من ذلك فلا بد أن يكون قد فعله بأمر الله تعالى، وإذا فعله عن أمره فهو من باب الشقاوة.

وثالثها: قال بعضهم: يحتمل أن يكون المراد، لا تشق على نفسك وتعذبها بالأسف على كفر هؤلاء، فإنما أنزلنا عليك القرآن لتذكر به من آمن، فمن آمن وأصلح فلنفسه، ومن كفر فلا يحزنك كفره، فما عليك إلا البلاغ، وهذا كقوله: ﴿لعلك باضع نفسك ألاً يكونوا مؤمنين﴾ [الشعراء: ٣] ﴿فلا يحزنك كفره﴾ [لقمان: ٣٣].

رابعها: أن هذه السورة من أوائل ما نزل بمكة، وفي ذلك الوقت كان على مقهوراً مع أعدائه، فكأنه تعالى قال: لا تظن أنك تبقى على هذه الحالة، بل يعلو أمرك ويظهر قدرك، فإنا ما أنزلنا عليك القرآن لتبقى شقياً، بل تصير معظماً مكرماً، زاده الله تعالى تعظيماً وتكريماً وتشريفاً.

وقال تعالى: ﴿إِنَا أَصَطِينَاكُ الْكُوثُرِ ﴾ [الكوثر: ١] السورة. قال الإمام فخر الدين بن الخطيب: في هذه السورة كثير من الفوائد، منها: أنها كالتتمة لما قبلها من السور، وذلك لأن الله تعالى جعل سورة (والضحى) في مدح نبينا 義, وتفصيل أحواله، فلكر في أولها ثلاثة أشياء تتعلق بنبوته وهي قوله: ﴿ما ودعك ربك وما قلى، وللآخرة خير لك من الأولى، ولسوف يعطيك ربك فترضى [الضحى: ٣ - ٥] ثم ختمها كذلك بأحوال ثلاثة فيما يتعلق بالدنيا، وهي قوله تعالى: ﴿ألم يجدك يتيماً فآوى، ووجدك ضالاً》 [الضحى: ٢ و ٧] أي عن علم الحكم والأحكام ﴿فهدى، ووجدك عائلاً فأفنى ﴾ [الضحى: ٧ و ٨]. ثم ذكر في سورة ﴿ألم نشرح ﴾ [الشرح: ١] أنه تعالى شرفه ﷺ بثلاثة أشياء وهي ﴿الْم نشرح لك صدرك ﴾ أي: ألم نفسحه حتى وسع مناجاة الحق ودعوة الخلق، ﴿ووضعنا عنك وزرك ﴾ [الشرح: ٢]. أي عناءك الثقيل ﴿الذي أنقض ظهرك، ورفعنا لك ﴿ووضعنا عنك وزرك ﴾ [الشرح: ٢]. أي عناءك الثقيل ﴿الذي أنقض ظهرك، ورفعنا لك ﴿كرك ﴾ وهكذا سورة سورة، حتى قال: ﴿إِنا أَعطيناك الكوثر ﴾ [الكوثر: ١] أي أعطيناك هذه المناقب المتكاثرة التي كل واحدة منها أعظم من ملك الدنيا بحذافيرها. وإذ أنعمنا عليك بهذه النعم فاشتغل بطاعتنا ولا تبال بقولهم. ثم إن الاشتغال بالعبادة إما أن يكون عليك بهذه النعم فاشتغل بطاعتنا ولا تبال بقولهم. ثم إن الاشتغال بالعبادة إما أن يكون بالنفس وهو قوله: ﴿وانحر ﴾ [الكوثر ٢].

وتأمل قوله: ﴿إِنَا أَعطيناك﴾ [الكوثر: ١] كيف ذكر بلفظ الماضي، ولم يقل: سنعطيك، ليدل على أن هذا الإعطاء حصل في الزمان الماضي، قال ﷺ: «كنت نبياً وآدم بين الروح والجسد» ولا شك أن من كان في الزمان الماضي عزيزاً مرعي الجانب أشرف

ممن سيصير كذلك، كأنه تعالى يقول: يا محمد قد هيأنا أسباب سعادتك قبل دخولك في هذا الوجود، فكيف أمرك بعد وجودك واشتغالك بعبوديتنا يا أيها العبد الكريم، إنا لم نعطك هذا الفضل العميم لأجل طاعتك، وإنما اخترناك بمجرد فضلنا وإحساسنا من غير موجب. واختلف المفسرون في تفسير (الكوثر) على وجوه:

منها: أنه نهر في الجنة، وهذا هو المشهور والمستفيض عند السلف والخلف، فروى أنس أن رسول الله على قال: (بينا أنا أسير في الجنة إذا أنا بنهر حافتاه قباب الدر المجوف، قلت: ما هذا يا جبريل؟ قال: هذا الكوثر الذي أعطاك ربك، فإذا طينه مسك إذْ فر)(١) رواه البخاري.

وقيل: الكوثر أولاده، لأن هذه السورة إنما نزلت رداً على من عابه به الأولاد، وعلى هذا فالمعنى: أنه يعطيه نسلاً يبقون على لممر الزمان. فانظر كم قتل من الأولاد، وعلى هذا فالمعنى: أنه يعطيه نسلاً يبقون على لممر الزمان. فانظر كم قتل من أهل البيت، ثم العالم ممتلىء منهم، ولم يتفق ذلك لنبي من الأنبياء غيره. وقيل: الكوثر الخير الكثير. وقيل: علماء أمته، وقيل الإسلام، ولا ريب أنهما من الخير الكثير، فالعلماء ورثة الأنبياء، كما رواه أحمد وأبو داود والترملي، وأما «علماء أمتي كأنبياء بني إسرائيل» فقال الحافظ ابن حجر، ومن قبله الدميري والزركشي، أنه لا أصل له. نعم روى أبو نعيم في فضل العالم العفيف بسند ضعيف عن ابن عباس رفعه: أقرب الناس من درجة النبوة أهل العلم والجهاد. وقيل: الكوثر كثرة الأتباع والأشياع.

وعن بعضهم: المراد بالكوثر العلم، وحمله عليه أولى لوجوه: أحدها أن العلم هو الخير الكثير، والثاني: إما أن يحمل الكوثر على نعم الآخرة أو على نعم الدنيا، قال: والأول غير جائز لأنه قال: إنا أعطيناك الكوثر، والجنة سيعطيها لا أنه أعطاها، فوجب حمل الكوثر على ما وصل إليه في الدنيا، وأشرف الأمور الواصلة إليه في الدنيا هو العلم والنبوة، فوجب حمل اللفظ على العلم، والثالث: أنه لما قال ﴿إنا أعطيناك الكوثر﴾ والكوثر: ١] قال عقبة: ﴿فصل لربك وانحر﴾ [الكوثر: ٢] والشيء الذي يتقدم على العبادة هو المعرفة، ولأن «الفاء» في قوله (فصلِ) للتعقيب، ومعلوم أن الموجب للعبادة ليس إلا العلم.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢٠٧/٣ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ١٩٨/١٠ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٥٠٦٦) والمنادي في الترخيب والترهيب ١٧/٤ والعراقي في المغني ٤/ ١٣٥ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٩١٣٣).

وبالجملة: فليس حمل الآية على بعض هذه النعم أولى من حملها على الباقي، فوجب حملها على الكل، ولذا روي أن سعيد بن جبير لما روى هذا القول عن ابن عباس قال له بعضهم: إن ناساً يزعمون أنه نهر في الجنة، فقال سعيد: النهر الذي في الجنة من الخير الذي أعطاه الله إياه.

قال الإمام فخر الدين بن الخطيب: قال بعض العلماء: ظاهر قوله تعالى: ﴿إِنَا أَعَطَيْنَاكُ الْكُوثُرِ ﴿ الْكُوثُرِ الْعَلْمِ الْهُ الْكُوثُرِ فَيجِب أَن يكون الأقرب حمله على ما آتاه الله من النبوة والقرآن والذكر العظيم والنصر على الأعداء. وأما الحوض وسائر ما أعد له من الثواب فهو وإن جاز أن يقال: إنه داخل فيه لأن ما ثبت بحكم وعد الله فهو كالواقع، إلا أن الحقيقة ما قدمناه، لأن ذلك وإن أعد له فلا يصبح أن يقال على الحقيقة إنه أعطاه الكوثر في حال نزول هذه السورة بمكة، ويحتمل أن يجاب عنه بأن من أقر لولده الصغير بشيء له، يصح أن يقال: أعطاه ذلك الشيء مع أن الصبي في ذلك الحال ليس أهلاً للتصرف. انتهى.

وقد روينا في صحيح مسلم من حديث أنس (بينما رسول الله في ذات يوم بين أظهرنا إذ أغفى إغفاءة، ثم رفع رأسه متبسماً، فقلنا ما يضحكك أضحك الله سنك، يا رسول الله؟ قال: نزلت على أنفا سورة فقراً: ﴿بسم الله الرحمن الرحيم. إنا أعطيناك الكوثر، فصل لربك وانحر إن شانئك هو الأبتر﴾ [الكوثر: ١ ـ ٣]. ثم قال: أتدرون ما الكوثر؟ قلنا الله ورسوله أعلم، قال: فإنه نهر وغدنيه ربي، عليه خير كثير، وهو حوض ترد عليه أمتي عليه يوم القيامة، آنيته عدد النجوم، فيختلج العبد منهم فأقول: رب إنه من أمتي، فيقول: ما تدري ما أحدث بعدك)(١). وهذا تفسير صريح منه به أن المراد بالكوثر ـ هنا ـ الحوض، فالمصير إليه أولى، وهذا هو المشهور كما تقدم: فسبحان من أعطاه هذه الفضائل العظيمة وشرفه بهذه الخصال العميمة، وحباه بما أفاضه عليه من نعمه الجسيمة.

وقد جرت عادة الله مع أنبيائه عليهم الصلاة والسلام أن يناديهم بأسمائهم الأعلام نحو: ﴿يَا آدَمُ اسْكُنْ﴾ [البقرة: ٣٥] ﴿يَا نُوحِ اهْبِطُ﴾ [هود: ٤٨] ﴿يَا مُوسَى إِنِي أَنَا

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في كتاب الافتتاح رقم (٢١) ٢/ ١٣٤ ومسلم في كتاب الصلاة رقم الحديث (٥٣) وأبو داود في كتاب الصلاة أيضاً رقم الحديث (٧٨٤) والترمذي نحوه برقم (٢٥٤٢).

الله [القصص: ٣٠] ﴿ يا عيسى ابن مريم اذكر نعمتي عليك ﴾ [المائدة: ١١٠]، وأما نبينا محمد الله فناداه بالوصف الشريف من الإنباء والإرسال فقال: (يا أيها الرسول) (يا أيها النبي). ولله در القائل:

فدعا جميع الرسل كلاً باسمه ودعاك وحدك بالرسول وبالنبي قال الشيخ عز الدين بن عبد السلام: ولا يخفي على أحد أن السيد إذا دعا عبيده بأفضل ما أوجد لهم من الأوصاف العلية والأخلاق السنية ودعا الآخرين بأسمائهم الأعلام التي لا تشعر بوصف من الأوصاف، ولا بخلق من الأخلاق، أن منزلة من دعاه بأفضل الأسماء والأوصاف أعز عليه وأقرب إليه ممن دعاه باسمه العلم، وهذا معلوم بالعرف: أن من دعي بأفضل أوصافه وأخلاقه كان ذلك مبالغة في تعظيمه واحترامه.

وانظر ما في نحو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبِكُ لَلْمَلائِكَةَ إِنِي جَاعِلُ فِي الأَرْضُ عَلَيْفَةَ﴾ [البقرة: ٣٠] من ذكر «الرب» تعالى وإضافته إليه هي، وما في ذلك من التنبيه على شرفه واختصاصه بخطابه، وما في ذلك من الإشارة اللطيفة، وهي أن المقبل عليه بالخطاب، له الحظ الأعظم، والقسم الأوفر من الجملة المخبر بها إذ هو في الحقيقة أعظم خلفائه. ألا ترى إلى عموم رسالته ودعائه، وجعله أفضل أنبيائه، أم بهم ليلة إسرائه، وجعل آدم فمن دونه يوم القيامة تحت لوائه، فهو المقدم في أرضه وسمائه، وفي دار تكليفه وجزائه.

وبالجملة: فقد تضمن الكتاب العزيز من التصريح بجليل رتبته، وتعظيم قدره، وعلو منصبه، ورفعة ذكره ما يقضي بأنه استولى على أقصى درجات التكريم، ويكفي إخباره تعالى بالعفو عنه وملاطفته قبل ذكر العتاب في قوله تعالى: ﴿عفا الله عنك، لم أذنت لهم﴾ [التوبة: ٤٣]. وتقديم ذكره على الأنبياء تعظيماً له، مع تأخره عنهم في الزمان في قوله تعالى: ﴿ومنك ومن نوح وإبراهيم وموسى وحيسى ابن مريم﴾ [الأحزاب: ٧] وإخباره بتمني أهل النار طاعته في قوله تعالى: ﴿يوم تقلب وجوههم في النار يقولون يا ليتنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا﴾ [الأحزاب: ٢٦]، وهذا بحر لا ينفد وقطر لا يعد.

# النوع الثاني فضلا ومنة في أخذ الله الميثاق له على النبيين فضلا ومنة ليؤمنن به إن أدركوه ولينصرنه (١)

قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخَذَ اللهُ مِيثَاقَ النبيينِ لَمَا آتيتكم مِن كتابٍ وحكمة ثم جاءكم

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ٢/١.

رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه ﴾ [آل عمران: ٨١] الآية. أخبر تعالى أنه أخذ الميثاق على كل نبي بعثه، من لدن آدم عليه الصلاة والسلام إلى محمد ﷺ أن يصدق بعضهم بعضاً، قاله الحسن وطاووس وقتادة. وقيل معناه: أنه تعالى أخذ الميثاق من النبيين وأممهم، واستغنى بذكرهم عن ذكر الأمم.

وعن علي بن أبي طالب وابن عباس: ما بعث الله نبياً من الأنبياء إلا أخذ عليه الميثاق لئن محمد ﷺ وهو حي ليؤمنن به ولينصرنه. وما قاله قتادة والحسن وطاووس لا يضاد ما قاله على وابن عباس، ولا ينفيه بل يستلزمه ويقتضيه.

وقيل معناه: أن الأنبياء \_ عليهم الصلاة والسلام \_ كانوا يأخذون الميثاق من أممهم بأنه إذا بعث محمد الله أن يؤمنوا به وأن ينصروه، واحتج له بأن الذين أخذ الله الميثاق منهم يجب عليهم الإيمان بمحمد الله عند مبعثه، وكان الأنبياء عند مبعث محمد الله من جملة الأموات، والميت لا يكون مكلفاً، فتعين أن يكون الميثاق مأخوذاً على الأمم. وقالوا: ويؤكد هذا، أنه تعالى حكم على الذين أخد عليهم الميثاق بأنهم لو تولوا لكانوا فاسقين، وهذا الوصف لا يليق بالأنبياء، وإنما يليق بالأمم.

[وأجاب الفخر الرازي]: بأن يكون المراد من الآية أن الأنبياء لو كانوا في الحياة لوجب عليهم الإيمان بمحمد على ونظيره قوله تعالى ولئن أشركت ليحبطن عملك لوجب عليهم الإيمان بمحمد على ونظيره قوله تعالى ولكنه خرج هذا الكلام على سببيل التقدير والفرض، وقال تعالى: ولو تقوّل علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين [الحاقة: ٤٤ ـ ٤٦] وقال في الملائكة: وومن يقل منهم إني إله من دونه فللك نجزيه جهنم [الأنبياء: ٢٩] مع أنه تعالى أخبر عنهم بأنهم ولا يسبقونه بالقول الأنبياء: ٢٧] وبأنهم ويخافون ربهم من فوقهم [النحل: ٥٠]، فكل ذلك خرج على سبيل الفرض والتقدير. وإذا نزلت هذه الآية على أن الله تعالى لما أوجب على جميع الأنبياء أن يؤمنوا بمحمد على الأنبياء أن يؤمنوا بمحمد الإله على أممهم من باب أولى. فكان صرف الفاسقين، فلأن يكون الإيمان بمحمد المقصود.

وقال السبكي في هذه الآية: إنه على تقدير مجيئهم في زمانه يكون مرسلاً إليهم. فتكون نبوته ورسالته عامة لجميع الخلق، من زمن آدم إلى يوم القيامة، وتكون الأنبياء وأممهم كلهم من أمته، ويكون قوله : «وبعثت إلى الناس كافة» لا يختص به الناس في زمانه إلى يوم القيامة، بل يتناول من قبلهم أيضاً، وإنما أخذ له المواثيق على الأنبياء ليعلموا إنه المتقدم عليهم، وأنه نبيهم ورسولهم. وفي أخذ المواثيق ـ وهي في

معنى الاستحلاف، ولذلك دخلت «لام» القسم في ﴿ (لتؤمنن به ولتنصرنه ﴾ [آل عمران: ٨١] \_ لطيفة: وهي كأنها أيمان البيعة التي تؤخذ للخلفاء، ولعل أيمان الخلفاء أخذت من هنا.

فانظر إلى هذا التعظيم العظيم للنبي على من ربه تعالى، فإذا عرف هذا فالنبي محمد بني الأنبياء، ولهذا ظهر ذلك في الآخرة جميع الأنبياء تحت لوائه. وفي الدنيا كذلك لللة الإسراء صلى بهم، ولو اتفق مجيئه في زمن آدم ونوح وإبراهيم وموسى وعيسى وجب عليهم وعلى أممهم اتباعه والإيمان به ونصرته، وبذلك أخذ الله الميثاق عليهم، فنبوته عليهم ورسالته إليهم معنى حاصل لهم في حياتهم، وإنما أمره يتوقف على اجتماعهم معه، فتأخر ذلك الأمر راجع إلى وجودهم لا إلى عدم اتصافهم بما يقتضيه. وفرق بين توقف الفعل على قبول المحل وتوقفه على أهلية الفاعل، فهاهنا لا توقف من جهة الفاعل، ولا من ذات النبي الشيالة الشريفة، وإنما هو من جهة وجود العصر المشتمل عليه، فلو وجد في عصرهم لزمهم اتباعه بلا شك، ولهذا يأتي عيسى عليه السلام في آخر الزمان على شريعته، وهو نبي كريم على حاله، لا كما يظن بعض الناس أنه يأتي واحداً من هذه الأمة لما قلنا من أتباعه للنبي الله وإنما يحكم بشريعة نبينا الله بالقرآن والسنة، وكل ما فيهما من أمر ونهي، فهو متعلق به كما يتعلق بسائر الأمة، وهو نبى كريم على حاله لم ينقص منه شيء.

وكذلك لو بعث النبي غلا في زمانه أو في زمان موسى وإبراهيم ونوح وآدم كانوا مستمرين على نبوتهم ورسالتهم إلى أممهم، والنبي الله نبي عليهم ورسول إلى جميعهم، فنبوته ورسالته أعم وأشمل وأعظم. وتتفق مع شرائعهم في الأصول، لأنها لا تختلف، وتقدم شريعته فلا فيما عساه يقع الاختلاف فيه من الفروع، إما على سبيل التخصيص، وإما على سبيل التخصيص، وإما على سبيل النسخ، أو: لا نسخ ولا تخصيص بل تكون شريعة النبي فلا في تلك الأوقات بالنسبة إلى أولئك الأمم ما جاءت به أنبياؤهم، وفي هذا الوقت بالنسبة إلى هذه الأمة الشريفة، والأحكام تختلف باختلاف الأشخاص والأوقات، وبهذا بان لنا معنى حديثين كانا خفيا عنا:

أحدهما: قوله ﷺ: «بعثت إلى الناس كافة، كنا نظن أنه من زمانه إلى يوم القيامة، فبان أنه إلى جميع الناس أولهم وآخرهم.

والثاني: قوله ﷺ: كنت نبياً وآدم بين الروح والجسد»، كنا نظن أنه بالعلم، فبان أنه زائد على ذلك، وإنما يفترق الحال بين ما بعد وجود جسده ﷺ وبلوغه الأربعين، وما قبل ذلك بالنسبة إلى المبعوث إليهم وتأهلهم لسماع كلامه لا بالنسبة إلىه ولا إليهم، لو تأهلوا

قبل ذلك، وتعليق الأحكام على الشروط قد يكون بحسب المحل القابل، وقد يكون بحسب الفاعل المتصرف فهاهنا التعليق إنما هو بحسب المحل القابل، وهو المبعوث إليهم وقبولهم سماع الخطاب والجسد الشريف الذي يخاطبهم بلسانه.

وهذا كما يوكل الأب رجلاً في تزويج ابنته إذا وجدت كفءاً، فالتوكيل صحيح وذلك الرجل أهل للوكالة، ووكالته ثابتة، وقد يحصل توقف التصرف على وجود الكفء، ولا يوجد إلا بعد مدة، وذلك لا يقدح في صحة الوكالة وأهلية الوكيل، انتهى.

### النوع الثالث

### ني وصفه له ﷺ بالشهادة وشهادته له بالرسالة(١)

قال الله تعالى حكاية عن إبراهيم وإسماعيل ـ عليهما الصلاة والسلام ـ عند بناء البيت الحرام ﴿ ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم، ربنا واجعلنا مسلمين لك ومن ذريتنا أمة مسلمة لك وأرنا مناسكنا وتب علينا إنك أنت التواب الرحيم، ربنا وابعث فيهم رسولاً منهم يتلوا عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة ويزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم ﴾ [البقرة: ١٢٧ ـ ١٢٩]. فاستجاب الله دعاءهما، وبعث في أهل مكة رسولاً منهم بهذه الصفة من ولد إسماعيل الذي دعا مع أبيه إبراهيم عليهما السلام بهذا الدعاء. فإن قلت: من أين علم أن الرسول هنا المراد به محمد الها؟

فالجواب من وجوه:

أحدها: إجماع المفسرين وهو حجة.

والثاني: قوله ﷺ: قأنا دعوة أبي إبراهيم، وبشارة عيسى الأ<sup>(٢)</sup> قالوا: وأراد بالدعوة هذه الآية، وبشارة عيسى هي ما ذكر في سورة الصف من قوله: ﴿ومبشراً برسول يأتي من بعدى اسمه أحمد﴾ [الصف: ٦].

الثالث: إن إبراهيم إنما دعا بهذا الدعاء بمكة للريته اللين كانوا بها وبما حولها، ولم يبعث الله تعالى إلى من بمكة إلا محمداً على وقد امتن الله تعالى على المؤمنين ببعث هذا النبي منهم على هذه الصفة فقال تعالى: ﴿لقد منَّ الله على المؤمنين إذ بعث فيهم

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ١/٢٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه السيوطي في الدر المنثور ١/ ١٣٩ و ٢٠٧/٥ والبيهةي في دلائل النبوة ١/ ٦٩ وابن سعد في الطبقات الكبرى ١٩/١ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣١٨٣٣ ــ ٣١٨٨٩) وابن عساكر في تهذيب تاريخ دمشق ٢٩/١.

المواهب اللنية/ج٢/م٧٧

رسولاً من أنفسهم يتلوا عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة [آل عمران: ١٦٤] الآية، فليس لله منة على المؤمنين أعظم من إرساله محمداً على يهدي إلى الحق وإلى طريق مستقيم، وإنما كانت النعمة على هذه الأمة بإرساله أعظم النعم، لأن النعمة به على تمت بها مصالح الدنيا والآخرة، وكمل بسببها دين الله الذي رضيه لعباده.

وقوله: ﴿من أنفسهم﴾ [آل عمران: ١٦٤] يعني أنه بشر مثلهم، وإنما امتاز عليهم بالوحي. وقرىء في الشواذ (من أنفسهم) \_ بفتح الفاء \_ يعني من أشرفهم، لأنه من بني هاشم، وبنو هاشم أفضل قريش، وقريش أفضل العرب، والعرب أفضل من غيرهم. ثم قيل: لفظ (المؤمنين) عام، ومعناه خاص في العرب، لأنه ليس حي من أحياء العرب إلا وقد ولده، وخص المؤمنين بالذكر لأنهم المنتفعون به أكثر، فالمنة عليهم أعظم.

فإن قلت: هل العلم بكونه ﷺ بشراً، ومن العرب، شرط في صحة الإيمان، أو هو من فروض الكفاية.

أجاب الشيخ ولي الدين بن العراقي: بأنه شرط في صحة الإيمان. قال: فلو قال شخص: أومن برسالة محمد ﷺ إلى جميع الخلق، ولكني لا أدري هل هو من البشر أو الملائكة، أو من الجن، أو لا أدري أهو من العرب أو العجم، فلا شك في كفره لتكذيبه للقرآن وجحده ما تلقته قرون الإسلام خلفاً عن سلف، وصار معلوماً بالضرورة عند الخاص والعام، ولا أعلم في ذلك خلافاً. فلو كان غبياً لا يعرف ذلك وجب تعليمه إياه، فإن جحده بعد ذلك حكمنا بكفره. انتهى. فإن قلت: هل هو ﷺ باق على رسالته إلى الآن؟

أجاب أبو المعين النفسي (١): بأن الأشعري قال: إنه إلا الآن في حكم الرسالة، وحكم الشيء يقوم مقام أصل الشيء، ألا ترى أن العدة تدل على ما كان من أحكام النكاح. انتهى. وقال غيره: إن النبوة والرسالة باقية بعد موته الله حقيقة، كما يبقى وصف الإيمان بعد موته، لأن المتصف بالنبوة والرسالة، والإيمان هو الروح وهي باقية لا تتغير بموت البدن. انتهى. وتعقب: بأن الأنبياء أحياء في قبورهم، فوصف النبوة باق للجسد والروح معاً.

وقال القشيري: كلام الله تعالى لمن اصطفاه: أرسلتك أن تبلغ عني، وكلامه تعالى قديم، فهو ﷺ قبل أن يوجد كان رسولاً. وفي حال كه نه وإلى الأبد رسولاً، لبقاء الكلام

<sup>(</sup>١) هو ميمون بن محمد بن محمد بن معبد بن مكحول أبو المعين النسفي الحنفي (١٨ ٤ ـ ٥٠٨ هـ) من علماء الكلام. الأعلام ٧/ ٣٤١ معجم المطبوعات ١٨٥٤ كشف الظنون ٣٣٧ و ١٨٤٥.

وقدمه، واستحالة البطلان على الإرسال الذي هو كلام الله تعالى. ونقل السبكي في طبقاته، عن ابن فورك أنه قال إنه على حي في قبره، رسول الله أبد الآباد على الحقيقة لا المجاز. انتهى.

وقال تعالى: ﴿هو الذي بعث في الأميين رسولاً منهم يتلوا عليهم آياته ويزكيهم ويعلمهم الكتاب والحكمة وإن كانوا من قبل لفي ضلال مبين﴾ [الجمعة: ٢].

والمراد بالأميين: العرب، تنبيهاً لهم على قدر هذه النعمة وعظمها حيث كانوا أميين، لا كتاب لهم، وليس عندهم شيء من آثار النبوة، كما عند أهل الكتاب، فمن الله تعالى عليهم بهذا الرسول وبهذا الكتاب، حتى صاروا أفضل الأمم وأعلمهم، وعرفوا ضلالة من ضل قبلهم من الأمم. وفي كونه على منهم فائدتان:

إحداهما: أن هذا الرسول كان أيضاً أمياً كأميّة المبعوث إليهم، لم يقرأ كتاباً قط ولم يخطه بيمينه، كما قال تعالى: ﴿وما كنت تتلوا من قبله من كتاب ولا تخطه بيمينك﴾ [العنكبوت: ٤٨]، ولا خرج عن ديار قومه فأقام عند غيرهم حتى تعلم منهم، بل لم يزل أمياً بين أمة أمية لا يكتب ولا يقرأ حتى بلغ الأربعين من عمره، ثم جاء بعد ذلك بهذا الكتاب المبين، وهذه الشريعة الباهرة، وهذا الدين القيم الذي اعترف حذاق أهل الأرض ونظارها أنه لم يقرع العالم ناموس أعظم منه، وفي هذا برهان عظيم على صدقه على صدقه على صدقه الله المناه الله المناه المناه

والفائدة الثانية: التنبيه على أن المبعوث منهم وهم الأميون، وخصوصاً أهل مكة، يعرفون نسبه وشرفه وصدقه وأمانته وعفته، وأنه نشأ بينهم معروفاً بذلك، وأنه لم يكذب قط، فكيف كان يدع الكذب على الناس ثم يفتري الكذب على الله عز وجل؟ هذا هو الباطل. ولذلك سأل هرقل عن هذه الأوصاف واستدل بها على صدقه فيما ادعاه من النبوة والرسالة.

وقد قال الله تعالى خطاباً له: ﴿ فَإِنْهُم لا يَكُلُبُونَكَ ﴾ [الأنعام: ٣٣]. ويروى أن رجلاً قال: والله يا محمد ما كلبتنا قط فنتهمك اليوم ولكنا إن نتبعث نتخطف من أرضنا، فنزلت هذه الآية. رواه أبو صالح عن ابن عباس. وعن مقاتل: كان الحارث بن عامر يكذب النبي في العلانية، فإذا خلا مع أهل بيته قال: ما محمد من أهل الكذب. ويروى أن المشركين كانوا إذا رأوه في قالوا: إنه لنبي. وعن على: قال أبو جهل للنبي في: إنا لا نكلبك ولكن نكذب بما جئت به، فأنزل الله تعالى الآية. والمعنى: أنهم ينكرونه مع العلم بصحته. إذ الجحدهو الإنكار مع العلم.

فإن قلت: فما الجمع بين هذا وبين قوله تعالى: ﴿ولقد كذبت رسل من قبلك﴾ [الأنعام: ٣٤]؟ أجيب: بأنه على طريق الجحد، وهو يختلف باختلاف أحوالهم في

الجهل، فمنهم من وقع منه ذلك لجهله، فحيث علم آمن، ومنهم من علم وأنكر كفراً وعناداً كأبي جهل. فيكون المراد بقوله فإنهم لا يكلبونك، قوماً مخصوصين منهم لا كلهم، وحينتل فلا تعارض.

وروي أن أبا جهل لقيه فصافحه فقيل له: أتصافحه؟ فقال: والله إني لأعلم أنه نبي، ولكن متى كنا تبعاً لبني عبد مناف؟ فأنزل الله الآية، رواه أبي حاتم. والقرآن كله مملوء بالآيات الدالة على صدق هذا الرسول الكريم، وتحقيق رسالته، فكيف يليق بكمال الله أن يقر من يكذب عليه أعظم الكذب، ويخبر عنه بخلاف ما الأمر عليه، ثم ينصره على ذلك ويؤيده، ويعلي كلمته ويرفع شأنه، ويجيب دعوته ويهلك عدوه، ويظهر على يده من الآيات والبراهين والأدلة ما يضعف عن مثله قوى البشر، وهو مع ذلك كاذب عليه، مفتر ساع في الأرض بالفساد؟؟ ومعلوم أن شهادته سبحانه وتعالى على كل شيء، وقدرته على كل شيء، وحكمته وعزته وكماله المقلس يأبى ذلك كل الإباء، ومن ظن ذلك به وجوزه عليه فهو من أبعد الخلق عن معرفته إن عرف منه بعض صفاته كصفة القدرة وصفة المشيئة.

والقرآن كله مملوء من هذه الطريق، وهذه طريقة الخاصة، بل خاصة الخاصة الذين يستدلون بالله على أفعاله، وما يليق به أن يفعله وما لا يفعله. وإذا تدبرت القرآن رأيته ينادي على ذلك ويبديه ويعيده لمن له فهم وقلب واع عن الله تعالى. قال الله تعالى: ﴿ولو تقوّل علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين، ثم لقطعنا منه الوتين فما منكم من أحد عنه حاجزين [الحاقة: ٤٤ ـ ٤٧]، أفتراه سبحانه وتعالى يخبر أن كماله وحكمه يأبى أن يقرّ من تقول عليه بعض الأقاويل، بل لا بد أن يجعله عبرة لعباده، كما جرت بذلك سننه في المتقولين عليه.

وقال تعالى: ﴿أَم يقولون افترى على الله كذباً فإن يشأ الله يختم على قلبك﴾ [الشورى: ٢٤] هاهنا انتهى جواب الشرط. ثم أخبر خبراً جازماً غير معلق بأنه يمحو الباطل ويحق الحق. وقال تعالى: ﴿وما قدروا الله حق قدره إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء﴾ [الأنعام: ٩١]، فأخبر أن من نفى عنه الإرسال والكلام لم يقدره حق قدره، ولا عرفه كما ينبغي ولا عظمه كما يستحق، فكيف من ظن أن الله ينصر الكاذب المفتري عليه، ويؤيده ويظهر على يديه الأيات والأدلة؟ وهذا في القرآن كثير يستدل تعالى بكماله المقدس وأوصافه وجلاله على صدق رسوله، وعلى وعده ووعيده، ويدعو عباده إلى ذلك.

وقال تعالى لمن طلب آية تدل على صدق رسوله: ﴿ أُولِم يَكْفَهِم أَنَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكُ

الكتاب يتلى عليهم إن في ذلك لرحمة وذكرى لقوم يؤمنون. قل كفي بالله بيني وبينكم شهيداً يعلم ما في السماوات والأرض والذين آمنوا بالباطل وكفروا بالله أولئك هم الخاسرون﴾ [العنكبوت: ٥١ و ٥٦]، فأخبر سبحانه أن الكتاب الذي أنزله يكفى من كل آية، ففيه الحجة والدلالة على أنه من الله، وأن الله سبحانه أرسل به رسوله، وفيه بيان ما يوجب لمن اتبعه السعادة، وينجيه من العذاب. ثو قال: ﴿قُلْ كَفِّي بِاللَّهِ بِينِي وبينكم شهيداً يعلم ما في السموات والأرض﴾ [العنكبوت: ٥٦] فإذا كان سبحانه عالماً بجميع الأشياء كانت شهادته أصدق شهادة وأعدلها، فإنها شهادة بعلم تام محيد بالمشهود به، وهو سبحانه وتعالى يذكر علمه عند شهادته وقدرته، وملكه عند مجازاته، وحكمته عند خلقه، وأمره ورحمته عند ذكر إرسال رسله، وحلمه عند ذنوب عباده. فتأمل ورود أسمائه الحسنى في كتابه، وارتباطها بالخلق والأمر والثواب والعقاب. انتهى. ؟وقال تعالى: ﴿إِنَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِداً ومبشراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً ﴾ [الأحزاب: ٤٥ و ٤٦]. أي شاهداً على الواحدانية، وشاهداً في الدنيا بأحوال الآخرة من الجنة والنار والميزان والصراط، وشاهداً في الآخرة بأحوال الدنيا، وبالطاعة والمعصية والصلاح والفساد، وشاهداً على الخلق يوم القيامة، كما قال تعالى: ﴿ويكون الرسول هليكم شهيداً﴾ [البقرة: ١٤٣]. كأنه تعالى يقول: يا أيها المشرّف من قبلنا، إنا أرسلناك شاهداً بوحدانيتنا ومشاهداً كمال فردانيتنا، تبشر عبادنا عنا، وتحذرهم مخالفة أمرنا، وتعلمهم مواضع الخوف منا، وداعياً الخلق إلينا، وسراجاً يستضيئون بك، وشمساً تبسط شعاعك على جميع من صدقك وآمن بك، ولا يصل إلينا إلا من اتبعك وخدمك وقدمك، فبشر بفضلنا وطولنا عليهم وإحساننا إليهم.

ولما كان الله تعالى قد جعله على شاهداً على الوحدانية، والشاهد لا يكون مدعياً، فالله تعالى لم يجعل النبي في مسألة الواحدانية مدعياً لها، لأن المدعي من يقول شيئاً على خلاف الظاهر، والوحدانية أظهر من الشمس، والنبي على كان ادعى النبوة، فجعل الله تعالى نفسه شاهداً له في مجازاة كونه شاهداً له تعالى فقال سبحانه: ﴿والله يعلم إنك لرسوله﴾ [المنافقون: ١]، ومن هذا قوله تعالى: ﴿ويقول الذين كفروا لست مرسلا، قل كفي بالله شهيداً بيني وبينكم ومن عنده علم الكتاب﴾ [الرعد: ٣٤] فاستشهد على رسالته بشهادة الله له. وكذلك قوله تعالى: ﴿قل أي شيء أكبر شهادة، قل الله شهيد بيني وبينكم﴾ [الأنعام: ١٩]، وقوله: ﴿لكن الله يشهد بما أنزل إليك، أنزله بعلمه والملائكة يشهدون وكفى بالله شهيداً﴾ [النساء: ٢٦] وقوله: ﴿والله يعلم إنك لرسوله﴾ [المنافقون: وقوله: ﴿والله يعلم إنك لرسوله﴾ [المنافقون:

أظهرها وبينها، وبين صحتها غاية البيان بحيث قطع العذر بينه وبين عباده، وأقام الحجة عليهم بكونه سبحانه شاهداً لرسوله.

وقال تعالى: ﴿هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً [الفتح: ٢٨]. فيظهر ظهورين: ظهوراً بالحجة والبيان، وظهوراً بالنصر والغلبة والتأييد حتى يظهر على مخالفيه ويكون منصوراً.

ومن شهادته تعالى أيضاً ما أودعه في قلوب عباده من التصديق الجازم، واليقين الثابت والطمأنينة بكلامه ووحيه، فإن الله تعالى فطر القلوب على قبول الحق والانقياد له، والطمأنينة والسكون إليه ومحبته، وفطرها على بغض الكذب والباطل والنفور عنه وعدم السكون إليه، ولو بقيت الفطرة على حالها لما آثرت على الحق سواه، ولما سكنت إلا إليه، ولا اطمأنت إلا به، ولا أحبت غيره. ولهذا ندب الحق سبحانه إلى تدبر القرآن، فإن كل من تدبره أوجب له علماً ضرورياً ويقيناً جازماً أنه حق، بل أحق كل حق، وأصدق كل صدق قال تعالى: ﴿أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها﴾ [محمد: وأصدق كل صدق قال تعالى: ﴿أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها﴾ [محمد: الإيمان، وعلمت علماً ضرورياً كسائر الأمور الوجدانية باللذة والألم أنه من عند الله، تكلم به حقاً، وبلغه رسوله جبريل إلى رسوله محمد على. فهذا الشاهد في القلب من أعظم الشواهد. انتهى ملخصاً من مدارج السالكين.

وقال تعالى: ﴿قُلْ يَا أَيْهَا النَّاسِ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعاً﴾ [الأعراف: ١٥٨]. ففي هذه الآية دلالة على أنه ﷺ مبعوث إلى كافة الثقلين، وقالت العيسوية من اليهود - وهم أتباع عيسى الأصبهاني ... إن محمداً صادق مبعوث إلى العرب، غير مبعوث إلى بني إسرائيل.

ودليلنا على إبطال قولهم هذه الآية، لأن قوله: ﴿يا أيها الناس﴾ خطاب يتناول كل الناس، ثم قال: ﴿إني رسول الله إليكم جميعاً﴾ [الأعراف: ١٥٨] وهذا يقتضي كونه مبعوثاً إلى جميع الناس. وأيضاً: فلأنا نعلم بالتواتر أنه كان يدعي أنه مبعوث إلى الثقلين. فإما أن تقول: كان رسولاً حقاً، أو ما كان كذلك، فإن كان رسولاً حقاً امتنع الكذب عليه، ووجب الجزم بكونه صادقاً في كل ما يدعيه، فلما ثبت بالتواتر وبظاهر هذه الآية أنه كان يدعي كونه مبعوثاً إلى جميع الثقلين، وجب كونه صادقاً، وذلك يبطل قول من يقول: إنه كان مبعوثاً إلى العرب فقط، لا إلى بني إسرائيل. وإذا ثبت هذا فنقول: قوله تعالى: ﴿قل يا أيها الناس إني وسول الله إليكم جميعاً﴾ [الأعراف: ١٥٨]

من الناس من يقول إنه عام دخله التخصيص، ومنهم من أنكر ذلك. أما الأولون فقالوا: دخله التخصيص من وجهين:

الأول: أنه رسول إلى الناس إذا كانوا من جملة المكلفين، فأما إذا لم يكونوا من جملة المكلفين، فأما إذا لم يكونوا من جملة المكلفين لم يكن رسولاً إليهم، وذلك لأنه على قال: «رفع القلم عن ثلاث: عن الصبي حتى يبلغ، وعن النائم حتى يستيقظ، وعن المجنون حتى يفيق، (١) رواه ابن جرير عن ابن عباس.

والثاني: أنه رسول إلى من وصله خبر وجوده، وخبر معجزاته وشرائعه، حتى يمكنه عند ذلك متابعته. أما لو قدرنا حصول قوم في طرف من أطراف الأرض لم يبلغهم خبره وخبر معجزاته وشرائعه حتى لا يمكنهم عند ذلك متابعته فلا يكونون مكلفين بالإقرار بنبوته، وعن أبي هريرة عن النبي على أنه قال: «والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحد من هذه الأمة ولا يهودي ولا نصراني ومات ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أصحاب الناره(٢) رواه مسلم. ومفهومه: أن من لم يسمع على ولم تبلغه دعوة الإسلام فهو معذور، على ما تقرر في الأصول أنه لا حكم قبل ورود الشرع على الصحيح. وفي هذا الحديث نسخ الملل كلها برسالة نبينا على.

وقال تعالى: ﴿يا أهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم على فترة من الرسل، أن تقولوا ما جاءنا من بشير ولا نذير، فقد جاءكم بشير ونذير والله على كل شيء قدير﴾ [المائدة: ١٩]. خاطب تعالى أهل الكتاب من اليهود والنصارى بأنه قد أرسل إليهم رسوله محمداً خاتم النبيين الذي لا نبي بعده ولا رسول. بل هو المعقب لجميعهم، ولهذا قال تعالى: ﴿على فترة من الرسل﴾ [المائدة: ١٩] أي بعد مدة متطاولة، ما بين إرساله وعيسى بن مريم.

وقد اختلفوا في مقدار هذه الفترة كم هي؟ فقال النهدي وقتادة في رواية عنه: ستمائة سنة. ورواه البخاري عن سلمان الفارسي. وعن قتادة: خمسمائة وستون سنة، وقال الضحاك: أربعمائة وبضع وثلاثون سنة، وعن الشعبي ــ فيما ذكره ابن عساكر ــ تسعمائة وثلاث وثلاثون سنة. قال الحافظ عماد الدين بن كثير: والمشهور أنها ستمائة

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٦/ ١٠٠ والنسائي ٦/ ١٥٦ وأبو داود برقم (٤٤٠٢) والحرجه الإمام أحمد بن حنبل في المسند ٦/ ١٠٠ والبغوي في شرح السنة ٩/ ٢٢١ وابن الجارود في المنتقى برقم (٨٠٨) والبيهقي في السنن الكبرى ١/ ٥٦ و ٣/ ٨٣ و ٢/ ٢٠ والمتقي الهندي في كنز العمال (١٠٣٠٨).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم في كتاب الايمان رقم الحديث (٧٤٠).

سنة، قال: وكانت هي الفترة بين عيسى بن مريم، آخر أنبياء بني إسرائيل، وبين محمد آخر النبيين من بني آدم على الإطلاق، كما في البخاري من حديث أبي هريرة مرفوعاً: «أنا أولى الناس بابن مريم [والأنبياء أولاد علات](١) ليس بيني وبينه نبي، (٢) وهذا فيه رد على من زعم أنه بعث بعد عيسى نبي يقال له: خالد بن سنان، كما حكاه القضاعي وغيره.

والمقصود: أن الله بعث محمداً على فترة من الرسل وطموس من السبل وتغير الأديان، وكثرة عبادة الأوثان والنيران والصلبان، فكانت النعمة به أتم والنفع به أعم. وفي حديث عند الإمام أحمد مرفوعاً: «إن الله نظر إلى أهل الأرض فمقتهم عجمهم وعربهم إلا بقايا من بني إسرائيل» (٣) وفي لفظ مسلم «من أهل الكتاب». فكان الدين قد التبس على أهل الأرض كلهم، حتى بعث الله محمداً في فهدى به الخلائق، وأخرجهم الله به من الظلمات إلى النور، وتركهم على المحجة البيضاء، والشريعة الغراء، صلوات الله وسلامه عليه.

وقال تعالى: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم حريص عليكم بالمؤمنين رؤوف رحيم﴾ [التوبة: ١٢٨]. أي: عزيز عليه عنتكم، أي إثمكم بالشرك والمعاصي، حريص عليكم أن تهتدوا. قال الحسن: عزيز عليه أن تدخلوا النار، حريص عليكم أن تدخلوا الجنة، ومن حرصه به علينا أنه لم يخاطبنا بما يريد إبلاغه إلينا، وفهمنا إياه على قدر منزلته، بل على قدر منزلتنا، وإلى هذا أشار صاحب البردة بقوله:

لــم يمتحنا بما تعيى العقول به حرصاً علينا فلم نرتب ولم نهم

أي لم نتحير ولم نشك فيما ألقاه إلينا. وقال: ﴿ وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين ﴾ [الأنبياء: ١٠٧] ولا رحمة مع التكليف بما لا يفهم. ومن حرصه على هدايتنا أنه كان كثيراً ما يضرب المثل بالمحسوس ليحصل الفهم، وهذه سنة القرآن، ومن تتبع الكتاب والسنة رأى من ذلك العجب العجاب، ولما ساوى الله سبحانه وتعالى بين الناس في حرص رسوله على إسلامهم، خص المؤمنين برأفته ورحمته لهم.

<sup>(</sup>١) ليست في الأصل وهي في البخاري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري برقم (٣٤٤٦) وأبو داود برقم (٤٢٥) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢/ ٢٠٠ ومسلم في كتاب الفضائل (١٤٣) والحاكم في المستدرك ٢/ ٥٩٢ والهيثمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢١٤ والمتقى الهندي في كنزه (٣٣٣٤٦).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم كتّاب الجنة (٦٣) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ١٦٢/٤ والطبراني في المعجم الكبير ١٦٧/٧٩.

وقال تعالى: ﴿من أنفسكم﴾ [التوبة: ١٢٨] ولم يقل: من أرواحكم، فقيل يحتمل أن يكون مراده: أنه منا بجسده المنفس، لا بروه المقدس، ويرحم الله القائل:

إذا رمت مدح المصطفى شغفاً به تبلد ذهنسي هيبة لمقامه فأقطع ليلي ساهر الجفن مطرقاً هوى فيه أحلى من للديل منامه إذا قسال فيسه الله جسل جسلالسه فمن ذا يجاري الوحي والوحي معجز

رؤوف رحيم في سيساق كالاميه بمختلفيه نشره ونظهامه

تنبيه: أما قول القاضى عياض بعد ذكره الآية:

الثم وصفه بعدُ بأوصاف حميدة، وأثنى عليه بمحامد كثيرة، من حرصه على هدايتهم، ورشدهم وإسلامهم، وشدة ما يعنتهم ويضربهم في دنياهم وأخراهم، وعزته عليه. . . ٧. فهو وإن كان المقصد صحيحاً، ففي ظاهره شيء، لأنه يوهم أن قوله (وشدة ما يعنتهم، معطوف على متعلق المصدر الذي هو «الحرص» فيكون مخفوضاً به.

ومما يقوي هذا التوهم قوة إعطاء الكلام، أن الضمير الأول من قوله (وعزته عليه) عائد على النبي ﷺ، والضمير الثاني عائد على الله عز وجل، فلا تبقى «الشدة» إلا أن تكون معطوفة على متعلق المصدر. ولا يخفى ما في هذا.

وقد تأوله بعض العلماء هلى حذف مضاف أي: وكراهة شدة ما يعنتهم، أو نحو ذلك من المضافات. والأولى \_ أو الصواب، إن شاء الله تعالى \_ أن تكون «الشدة» معطوفة على نفس المصدر الذي هو «الحرص» ويكون قوله «وعزته» معطوفاً على «وشدة» والضمير فيه راجع إلى الموصول وهو «ما» في قوله «ما يعنتهم» والهاء الثانية في اعليه) عائدة على النبي ﷺ، انتهى.

وقال تعالى: ﴿وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين﴾ [الأنبياء: ١٠٧]. يجوز أن يكون ورحمة، مفعولًا له، أي لأجل الرحمة، ويجوز أن ينتصب على الحال مبالغة في أن جعله نفس الرحمة، وإما على حذف مضاف أي: ذا رحمة، أو بمعنى: راحم، قاله السمين(١).

وقال أبو بكر بن طاهر ـ فيما ذكره القاضي عياض ــ: زين الله تعالى محمداً ﷺ بزينة الرحمة، فكان كونه رحمة، وجميع شمائله وصفاته رحمة على الخلق، فمن أصابه

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن يوسف بن عبد الدائم الحلبي أبو العباس شهاب الدين المعروف بالسمين. مفسر عالم بالعربية والقراءات. توفي سنة (٧٥٦هـ). الاعلام ٧/٤٧١ غاية النهاية ١٥٢/١ الدرر الكامنة ١/ ٣٣٩ رقم الترجمة (٨٤٦).

شيء من رحمته فهو الناجي في الدارين من كل مكروه، والواصل فيهما إلى كل محبوب، انتهى.

وقال ابن عباس: رحمة للبر والفاجر، لأن كل نبي إذا كذب أهلك الله من كذبه. ومحمد أخّر من كذبه إلى الموت أو إلى القيامة. وأما من صدقه فله الرحمة في الدنيا والآخرة. وقال السمرقندي: رحمة للعالمين يعني: الجن والإنس. وقيل: لجميع الخلق للمؤمن رحمة بالهداية، ورحمة للمنافق بالأمان من القتل، ورحمة للكافر بتأخير العذاب. فذاته على حما قيل - رحمة تعم المؤمن والكافر، قال الله تعالى: ﴿وما كان الله ليعذبهم وأنت فيهم﴾ [الأنفال: ٣٣]، وقال في: ﴿إنما أنا رحمة مهداة الأنبياء خلقوا كلهم والبيهةي في «الشعب» من حديث أبي هريرة. وقال بعض العارفين: الأنبياء خلقوا كلهم من الرحمة، ونبينا على عين الرحمة، ولقد أحسن القائل:

غنيمــة عمــر الكــون بهجــة عيشــه سرور حيـاة الـدهـر فـائــدة الـدهـر هـو النعمـة العظمـى هـو الـرحمـة التي تجلى بهـا الـرحمـن في السر والجهـر

فبيانه ﷺ ونصحه رحمة، ودعاؤه واستغفاره رحمة، فرزِقَ ذلك منْ قبله، وحرمه من رده. فإن قلت: كيف كان رحمة، وقد جاء بالسيف واستباحة الأموال؟ فالجواب: من وجهين:

أحدهما: أنه إنما جاء بالسيف، لمن استكبر وعاند، ولم يتفكر ولم يتدبر، ومن أوصاف الله تعالى: الرحمن الرحيم، ثم هو منتقم من العصاة، وقد قال تعالى: ﴿ونزلنا من السماء ماء مباركاً﴾ [ق: ٩] ثم قد يكون سبباً للفساد.

وثانيهما: أن كل نبي من الأنبياء قبل نبينا إذا كذبه قومه أهلك الله المكذبين بالمخسف والمسخ والغرق، وقد أخر الله تعالى عذاب من كذب نبينا إلى الموت، أو إلى القيامة. لا يقال: إنه تعالى قال: ﴿قاتلوهم يعذبهم الله بأيديكم﴾ [التوبة: ١٤]، وقال تعالى: ﴿ليعذب الله المنافقين﴾ [الأحزاب: ٧٣]، لأنا نقول: تخصيص العام لا يقدح فيه.

وفي «الشفاء» للقاضي عياض: وحكى أن رسول الله ﷺ قال لجبريل: «هل أصابك من هذه الرحمة شيء؟» قال: نعم، كنت أخشى العاقبة فأمنت، لثناء الله تعالى على بقوله

<sup>(</sup>١) أخرجه البيهةي في دلائل النبوة ١٥٨/١ والسيوطي في الجامع الصغير ٣٤٨/١ وفي الدر المتثور ٤/ ٣٤٢ والهيثمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢٥٧ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٧/ ١٦٢ وابن سعد في طبقاته ١/ ١٥١ وابن عدي في الكامل في الضعفاء ١٥٤٦/٤.

عز وجل: ﴿ذي قوة عند ذي العرش مكين مطاع ثم أمين﴾ [التكوير: • ٢و ٢١](١). انتهى.

وذكره السمرقندي في تفسيره بلفظ. وذكر أن النبي على قال لجبريل يقول الله تعالى: ﴿وما أرسلناك إلا رحمة للعالمين﴾ [الأنبياء: ١٠٧] فهل أصابك من هذه الرحمة شيء؟ قال: نعم، أصابني من هذه الرحمة شيء، كنت أخشى عاقبة الأمر فأمنت بك، لثناء الله تعالى على في قوله: ﴿ذِي قوة عند ذي العرش مكين﴾ [التكوير: ٢٠].

وهذا يقتضي أن محمداً ﷺ أفضل من جبريل، وهو الذي عليه الجمهور، خلافاً لمن زعم أن جبريل أفضل واستدل: بأن الله تعالى وصف جبريل بسبعة أوصاف من صفات الكمال في قوله: ﴿إنه لقول رسول كريم ذي قوة عند ذي العرش مكين مطاع ثم أمين [التكوير: ١٩ ـ ٢١]، ووصف محمداً ﷺ بقوله: ﴿وما صاحبكم بمجنون [التكوير: ٢١]. ولو كان محمد ﷺ مساوياً لجبريل في صفات الفضل أو مقارباً له لكان وصف محمداً بمثل ذلك.

وأجيب: بأنا متفقون على أن لمحمد ﷺ فضائل أخرى سوى ما ذكر في هذه الآية، وعدم ذكر الله تعالى لتلك الفضائل هنا لا يدل على عدمها بالإجمال، وإذا ثبت أن لمحمد ﷺ فضائل أخر زائدة فيكون أفضل من جبريل.

وبالجملة: فإفراد أحد الشخصين بالوصف لا يدل ألبتة على انتفاء تلك الأوصاف عن الثاني، وإذا ثبت بالدليل القرآني أنه على رحمة للعالمين، والملائكة من جملة العالمين، وجب أن يكون أفضل منهم، والله أعلم.

وقال تعالى: ﴿مَا كَانَ مَحَمَدُ أَبِا أَحَدُ مَنَ رَجَالُكُمْ وَلَكُنَ رَسُولُ اللهُ وَخَاتُمُ النبيين﴾ [الأحزاب: ٤٠]. وهذه الآية نص في أنه لا نبي بعده، وإذا كان لا نبي بعده فلا رسول بطريق الأولى، لأن مقام الرسالة أخص من مقام النبوة، فإن كل رسول نبي، ولا ينعكس، كما قدمنا ذلك في أسمائه الشريفة من المقصد الثاني. وبذلك وردت الأحاديث من محمد عليه المناه الشريفة من المقصد الثاني. وبذلك وردت الأحاديث

أُورى أحمد من حديث أبي بن كعب أن النبي على قال: «مثلي في النبيين كمثل رجل بنى داراً، فأحسنها وأكملها، وترك فيها موضع لبنة فلم يضعها، فجعل الناس يطوفون بالبنيان ويعجبون منه، ويقولون: لو تم موضع هذه اللبنة، فأنا في النبيين موضع تلك اللبنة» (٢) ورواه الترمذي عن بندار عن أبي عامر العقدي، وقال: حديث حسن

<sup>(</sup>١) قال السيوطي: لم أجده مخرجاً في شيء من كتب الحديث.

 <sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي برقم (٣٦١٣) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٥/ ١٣٨ والمتقي الهندي في كنز العمال (٢١٩٨١).

صحيح. وفي حديث أنس بن مالك مرفوعاً: (إن الرسالة والنبوة قد انقطعت، فلا رسول بعدي ولا نبي) (۱) رواه الترمذي وغيره. وفي حديث جابر مرفوعاً: (مثلي ومثل الأنبياء، كمثل رجل بنى داراً فأحسنها وأكملها إلا موضع لبنة، فكان من دخلها فنظر إليها قال: ما أحسنها إلا موضع هذه اللبنة، وأنا موضع هذه اللبنة، ختم بي الأنبياء عليهم الصلاة والسلام) رواه أبو داود الطيالسي، وكذا البخاري ومسلم. وفي حديث أبي سعيد الخدري: (فجئت أنا فأتممت تلك اللبنة). رواه مسلم. وفي حديث أبي هريرة عند مسلم: (وأرسلت إلى الخلق كافة وختم بي النبيون).

فمن تشريف الله تعالى له على ختم الأنبياء والمرسلين به، وإكمال الدين الحنيف له، وقد أخبر الله في كتابه، ورسوله في السنة المتواترة عنه، أنه لا نبي بعده، ليعلموا أن كل من ادعى هذا المقام بعده فهو كذاب أفاك دجال ضال مضل، ولو تحذق وتشعبل، وأتى بأنواع السحر والطلاسم والنيرنجيات (٢)، فكلها محال وضلالة عند أولي الألباب. ولا يقدح في هذا نزول عيسى بن مريم عليه السلام بعده، لأنه إذا نزل كان على دين نبينا ومنهاجه، مع أن المراد: أنه آخر من نبىء. قال أبو حيان: ومن ذهب إلى أن النبوة مكتسبة لا تنقطم، أو إلى أن الولى أفضل من النبى فهو زنديق يجب قتله والله أعلم.

## النوع الرابع في الكتب السالفة كالتوراة والإنجيل في التنويه به في الكتب السالفة كالتوراة والإنجيل (٢٠) بأنه صاحب الرسالة والتبجيل (٢٠)

قال الله تعالى: ﴿اللهِن يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم قي التوراة والإنجيل﴾ [الأعراف: ١٥٧]. وهذ يدل على أنه لو لم يكن مكتوباً لكان ذكر هذا الكلام من أعظم المنفرات لليهود والنصارى عن قبول قوله، لأن الإضرار على الكذب والبهتان من أعظم المنفرات، والعاقل لا يسعى فيما يوجب نقصان حاله، وينفر الناس عن قبول مقاله، فلما قال لهم ﷺ هذا دل على أن ذلك النعت كان مذكوراً في التوراة والإنجيل. وذلك من أعظم الدلائل على صحة نبوته.

<sup>(</sup>١) الحديث في الترمذي برقم (٢٢٧٢) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٣/ ٢٦٧.

<sup>(</sup>٢) قال في القاموس المحيط: النيرنج: أخذ كالسحر وليس به. ١/٢١٧ مادة (النورج).

<sup>(</sup>٣) انظر طبقات ابن سعد ١/ ٢٧٠.

لكن أهل الكتاب كماقال الله تعالى: [وإن فريقاً منهم ليكتمون](١) المحق وهم يعلمون﴾ [البقرة: ١٤٦]، وإلا فهم - يعلمون﴾ [البقرة: ١٣]، وإلا فهم - قاتلهم الله ـ قد عرفوا محمداً ﷺ كما عرفوا أبناءهم، ووجدوه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل، لكنهم حرفوهما وبدلوهما ليطفئوا نور الله بأفواههم، ويأبى الله إلا أن يتم نوره ولو كره الكافرون.

فدلائل نبوة نبينا على في كتابيهما ـ بعد تحريفهما ـ طافحة ، وأعلام شريعته ورسالته فيهما لائحة ، وكيف يغني عنهم إنكارهم ، وهذا اسم النبي على بالسريانية «مشفح» ، فمشفح ، محمد بغير شك ، واعتباره أنهم يقولن «شفحا لاها» إذا أرادوا أن يقولوا: الحمد لله ، وإذا كان الحمد ، شفحا ، فمشفح : محمد ، ولأن الصفات التي أقروا بها هي وفاق لأحواله وزمانه ، ومخرجه ومبعثه وشريعته ، فليدلونا على من هذه الصفات د ، ومن خرجت له الأمم من بين يديه ، وانقادت له واستجابت لدعوته . ومن صاحب الجمل ومن خرجت بابل وأصنامها به ؟

على أنا لو لم نأت بهذه الأنباء والقصص من كتبهم، ألم يك فيما أودع الله عز وجل القرآن دليل على ذلك؟ وفي تركهم جحد ذلك وإنكاره وهو يقرعهم به دليل على اعترافهم له؟ فإنه يقول: (اللين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل) [الأعراف: ١٥٧] ويقول حكاية عن المسبح: ﴿إني رسول الله إليكم مصدقاً لما بين يدي من التوراة ومبشراً برسول يأتي من بعدي اسمه أحمد وأنتم [الصف: ٦]. ويقول: ﴿يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون ﴿ [آل عمران: ٢١] ويقول: ﴿الذين آتيناهم الكتاب يعرفونه كما يعرفون أبناءهم ﴾ [البقرة: ٢١]، وكانوا يقولون لمخالفيهم عند القتال: هذا نبي قد أظل مولده، ويذكرون من صفته ما يجدون في كتابهم، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به حسداً وخوفاً على الرياسة. ويحتمل أنهم كانوا يظنون أنه من بني إسرائيل فلما، بعثه الله من العرب، من نسل إسماعيل عظم ذلك عليهم، وأظهروا التكذيب، فلعنة الله على الكافرين.

وقد كان ﷺ يدعوهم إلى اتباعه وتصديقه، فكيف يجوز أن يحتج بباطل من الحجج، ثم يحيل ذلك على ما عندهم وما في أيديهم، ويقول من علامة نبوتي وصدقي أنكم تجدوني عندكم مكتوباً وهم لا يجدونه كما ذكر؟! أو ليس ذلك مما يزيدهم عنه بعداً، وقد كان غنياً أن يدعوهم بما ينفرهم، ويستميلهم بما يوحشهم. وقد أسلم من

<sup>(</sup>١) زيادة يقتضيها السياق.

أسلم من علمائهم كعبد الله بن سلام (۱)، وتميم الداري (1)، وكعب وقد وقفوا منه على مثل هذه الدعاوى.

#### فصل

وقوله: «ليس بفظ ولا غليظ» موافق لقوله تعالى: ﴿ فبما رحمة من الله لنت لهم ولو كُنت فظاً غليظ القلب لانفضوا من حولك ﴾ [آل عمران: ١٥٩] ولا يعارض قوله: ﴿ وَاخلَظ عليهم ﴾ [التوبة: ٧٣] لأن النفي محمول على طبعه الكريم الذي جبل عليه، والأمر محمول على المعالجة، أو النفي بالنسبة إلى المؤمنين والأمر بالنسبة إلى الكفار والمنافقين كما هو مصرح به في نفس الآية، و «قلوباً غلفاً»: أي مغشأة مغطاة، واحدها: أغلف، ومنه غلاف السيف وغيره.

وأخرج البيهةي وأبو نعيم عن أم الدرداء \_ امرأة أبي الدرداء \_ قالت: قلت لكعب، كيف تجدون صفة رسول الله ﷺ في التوراة؟ قال: كنا نجده موصوفاً فيها: محمد رسول الله السمه المتوكل، ليس بفظ ولا غليظ ولا سخاب في الأسواق، وأعطي المفاتيح، ليبصر الله به أعيناً عوراً، ويسمع به آذاناً صماً، ويقيم به ألسنة معوجة، حتى يشهدوا أن

<sup>(</sup>١) هو عبد الله بن سلام بن الحارث الإسرائيلي أبو يوسف. صحابي توفي في المدبنة سنة (٤٣ هـ). الاعلام ٤٠/ ٩ والاصابة رقم الترجمة (٤٧٥).

 <sup>(</sup>٢) هو تميم بن أوس بن خارجة الداري أبو رقية. صحابي. مات بفلسطين سنة (٤٠ هـ). الأعلام
 ٢/ ٨٧ صفة الصفوة ١/ ٣١٠.

<sup>(</sup>٣) أي كعب الأحبار.

لا إله إلا الله وحده لا شريك له، يعين المظلوم ويمنعه من أن يستضعف.

وفي البخاري: عن عطاء بن يسار قال: لقيت عبد الله بن عمرو بن العاص، فقلت: أخبرني عن صفة رسول الله علله قال: (أجل، والله إنه لموصوف في التوراة ببعض صفته في القرآن: يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهداً ومبشراً ونذيراً، وحرزاً للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل ليس بفظ ولا غليظ ولا سخاب في الأسواق، ولا يجزي بالسيئة السيئة، ولكن يعفو ويصفح، ولن يقبضه الله حتى يقيم به النملة العوجاء، بأن يقولوا: لا إله إلا الله، ويفتح به أعيناً عمياً وآذاناً صماً وقلوباً غلفا)(١).

وعند ابن إسحاق: ولا صخب في الأسواق، ولا متزين بالفحش، ولا قوال للخنا، أسدده بكل جميل، وأهب له كل خلق كريم، ثم أجعل السكينة لباسه، والبر شعاره، والتقوى ضميره، والحكمة معقوله، والصدق والوفاء طبيعته، والعفو والمعروف خلقه، والعدل سيرته، والحق شريعته، والهدى إمامه، والإسلام ملته، وأحمد اسمه، أهدي به بعد الضلالة، وأعلم به بعد الجهالة، وأرفع به بعد الخمالة، وأسمي به بعد النكرة، وأكثر به بعد القلة، وأغني به بعد العيلة، وأجمع به بعد الفرقة، وأؤلف به بين قلوب مختلفة، وأهواء متشتة، وأمم متفرقة، وأجعل أمته خير أمة أخرجت للناس.

وأخرج البيهةي عن ابن عباس قال: قدم الجارود فأسلم فقال: والذي بعثك بالحق لقد وجدت وصفك في الإنجيل، ولقد بشر بك ابن البتول. وأخرج ابن سعد قال: لما أمر إبراهيم بإخراج هاجر حمل على البراق، فكان لا يمر بأرض علبة سهلة إلا قال: انزل ها هنا يا جبريل، فيقول: لا، حتى أتى مكة فقال جبريل: انزل يا إبراهيم، قال: حيث لا ضرع ولا زرع؟ قال: نعم، ها هنا يخرج النبي الذي من ذرية ابنك الذي تتم به الكلمة العليا. وفي الترراة مما اختاره بعد الحدف والتبديل والتحريف، مما ذكره ابن ظفر في «البشر» وابن قتيبة في «أعلام النبوة» من تجلى الله من سينا، وأشرق من ساعير، واستعلن من جبال فاران. وهسينا، هو الجبل الذي كلم الله فيه موسى. وهساعير، هو الجبل الذي كلم الله فيه موسى. وهساعير، هو البعبل الذي كلم الله فيه موسى، وهساعير، والبعبل الذي كلم الله فيه عبسى، وظهرت فيه نبوته. وجبال «فاران» هو اسم عبراني وليست ألفه الأولى همزة مي جبال بني هاشم التي كان رسول الله في يتحنث في أحدها وفيه فاتحة الوحي، وهو أحد ثلاثة جبال، أحدها: أبو قبيس، والمقابل له قعيقعان إلى بطن الوادي، والثالث: الشرقي فاران، ومنفتحه الذي يلي قعيقعان إلى بطن الوادي، والثالث: الشرقي فاران، ومنفتحه الذي يلي قعيقعان إلى بطن الوادي، وهو شعب بن هاشم، وفيه مولده على أحد الأقوال.

<sup>(</sup>١) الحديث في البخاري برقم (٤٨٣٨).

قال ابن قتيبة: وليس بهذا غموض، لأن تجلي الله من سينا، إنزاله التوراة على موسى عليه السلام بطور سيناء، ويجب أن يكون إشراقه من «ساعير» إنزاله على عيسى الإنجيل، وكان المسيح يسكن من ساعير أرض الخليل، بقرية تدعى ناصرة، وباسمها سمي من اتبعه نصارى، فكما وجب أن يكون إشراقه من ساعير إنزاله على المسيح الإنجيل فكذلك يجب أن يكون استعلانه من جبال فاران بإنزاله القرآن على محمد بها، وهي جبال مكة، وليس بين المسلمين وأهل الكتاب في ذلك اختلاف في أن فاران هي مكة.

وإن أدعي أنها غير مكة قلنا: أليس في التوراة: إن الله أسكن هاجر واسماعيل فاران؟ وقلنا: دلونا على الموضع الذي استعلن الله منه واسمه فاران، والنبي الذي أنزل عليه كتاباً بعد المسيح، أو ليس «استعلن» و«علن» بمعنى واحد، وهو ما ظهر وانكشف. فهل تعلمون ديناً ظهر ظهور الإسلام، وفشا في مشارق الأرض ومغاربها فشوه.

وفي التوراة أيضاً مما ذركه ابن ظفر معطاباً لموسى، والمراد به اللين اختارهم لميقات ربه الذين أخلتهم الرجفة خصوصاً، ثم بني إسرائيل عموماً: والله ربك يقيم نبياً من إخوتك، فاستمع له كالذي سمعت ربك في حوريت يوم الإجتماع حين قلت لا أعود اسمع صوت الله ربي لئلا أموت، فقال الله لي: نعم ما قالوا، وسأقيم لهم نبياً مثلك من إخوتهم، وأجعل كلامي في فمه فيقول لهم كل شيء أمرته به، وأيما رجل لم يطع من تكلم باسمي فإني أنتقم منه. قال: وفي هذا الكلام أدلة على نبوة محمد على الله المعلم ا

فقوله: «نبياً من إخوتهم»، وموسى رقومه من بني إسحاق، وإخوتهم بنو إسماعيل، ولو كان هذا النبي الموعود به من بني إسحاق لكان من أنفسهم لا من إخوتهم.

وأما قوله: «نبياً مثلك» وقد قال في التوراة: لا يقوم في بني إسرائيل أحد مثل موسى، وفي ترجمة أخرى: مثل موسى لا يقوم في بني إسرائيل أبداً. فلهبت اليهود إلى أن هذا النبي الموعود به هو يوشع بن نون، وذلك باطل، لأن يوشع لم يكن كفؤاً لموسى عليهما السلام، بل كان خادماً له في حياته، ومؤكداً لدعوته بعد وفاته، فتعين أن يكون المراد به محمداً في فإنه كفؤ موسى لأنه مماثله في نصب الدعوة، والتحدي بالمعجزة، وشرع الأحكام، وإجراء النسخ على الشرائع السالفة.

وقوله تعالى: «اجعل كلامي في فمه» فإنه واضح في أن المقصود به محمد ﷺ لأن معناه أوحي إليه بكلامي، فينطق به على نحو ما سمعه، ولا أنزل صحفاً ولا ألواحاً لأنه أمى، لا يحسن أن يقرأ المكتوب.

وفي الإنجيل ـ مما ذكره ابن طغر بك في «الدر المنظم» قال يوحنا في إنجيله عن المسيح أنه قال: أنا أطلب من الأب أن يعطيكم «فار قليط» آخر يثبت معكم إلى الأبد، روح الحق الذي لن يطيق العالم أن يقتلوه.

وهو عند ابن ظفر بلفظ: إن أحببتموني فاحفظوا وصيتي، وأنا أطلب إلى أبي فيعطيكم «فار قليط»(١) آخر يكون معكم الدهر كله.

قال: فهذا صريح بأن الله تعالى سيبعث إليهم من يقوم مقامه، فينوب عنه في تبليغ رسالة ربه وسياسة خلقه منابه، وتكون شريعته باقية مخلدة أبداً، فهل هذا إلا محمد عليه انتهى. ولم يذكر فصول «الفارقليط» ـ كما أفاده ابن طغر بك ـ سوى يوحنا، دون غيره من نقله الأناجيل. وقد اختلف النصارى في تفسير «الفارقليط». فقيل هو: الحامد، وقيل: المخلص.

فإن وافقناهم على أنه المخلص أفضى بنا الأمر إلى أن المخلص رسول يأتي لخلاص العالم، وذلك من غرضنا، لأن كل نبي مخلص لأمته من الكفر، ويشهد له قول المسيح في الإنجيل: إني قد جئت لخلاص العالم، فإذا ثبت أن المسيح هو الذي وصف نفسه بأنه مخلص العالم، وهو الذي سأل الأب أن يعطيهم «فارقليط» آخر، ففي مقتضى اللفظ ما يدل على أنه قد تقدم فارقليط أول حتى يأتي آخر.

وإن تنزلنا معهم على القول بأنه: الحامد، فأي لفظ أقرب إلى أحمد ومحمد من هذا؟

قال ابن ظفر: وفي الإنجيل ـ مما ترجموه ـ ما يدل على أن القارقليط: الرسول، فإنه قال: إن هذا الكلام الذي تسمعونه لي ر هو لي، بل الأب أرسلني بهذا الكلام لكم، وأما «الفارقليط» روح القدس الذي يرسمه أبي باسمي، فهو يعلمكم كل شيء، وهو يذكركم كلما قلته لكم.

فهل بعد هذا بيان؟ أليس هذا صريحاً في أن «الفارقليط» رسول يرسله الله، وهو روح القدس، وهو يصدق بالمسيح، ويظهر اسمه أنه رسول حق من الله، وليس بإله، وهو يعلم الخلق كل شيء، ويذكرهم كل ما قاله المسيح عليه السلام لهم، وكل ما أمرهم به من توحيد الله.

وأما قوله «أبي، فهذه اللفظة مبدلة محرفة، وليست منكرة الإستعمال عند أهل

<sup>(</sup>١) قال ثعلب: «البارقليط الذي يفرق بين الحق والباطل» الشفا ١/ ٢٣٤ ويهامشه: وقيل معناه الحامد وقيل الحمد. وأكثر النصارى على أن معناه المخلص.

المواهب اللنية/ج٢/م٨٢

الكتابين، إشارة إلى الرب سبحانه، لأنها عندهم لفظة تعظيم، يخاطب بها المتعلم معلمه الذي يستمد منه العلم. ومن المشهور مخاطبة النصارى عظماء دينهم بالآباء الروحانية، ولم تزل بنو إسرائيل وبنو عيصو يقولون نحن أبناء الله بسوء فهمهم عن الله تعالى.

وأما قوله «يرسله أبي باسمي» فهو إشارة إلى شهادة المصطفى الله له بالصدق والرسالة، وما تضمنه القرآن من مدحه عما افتري في أمره. وفي ترجمة أخرى للإنجيل، أنه قال: «الفارقليط» إذا جاء وبخ العالم على الخطيئة، ولا يقول من تلقاء نفسه، ما يسمع يكلمهم به، ويسوسهم بالحق، ويخبرهم بالحوادث. وهو عند ابن طغر بك لفظ: فإذا جاء روح الحق، ليس ينطق من عنده، بل يتكلم بكل ما يسمع، ويخبركم بكل ما يأتي، وهو يمجدني لأنه يأخذ مما هو لي ويخبركم. فقوله «ليس ينطق من عنده» وفي الرواية الأخرى: «ولا يقول من تلقاء نفسه بل يتكلم بكل ما يسمع» أي: من الله الذي أرسله، وهذا كما قال تعالى في حقه نه: ﴿ وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى النجم: ٣ و ٤].

وقوله: «وهو يمجدني» فلم يمجده حق تمجيده إلا محمد ﷺ، لأنه وصفه بأنه رسول الله، وبرأه وبرأ أمه ـ عليهما السلام ـ مما نسب إليهما، وأمر أمته بذلك.

قال ابن ظفر: فمن دا الذي ويخ العلماء على كتمان الحق، وتحريف الكلم عن مواضعه، وبيع الدين بالثمن البخس، ومن ذا الذي أنذر بالحوادث وأخبر بالغيوب إلا محمد عبد الله الشقراطيسي حيث قال، في قصيدته المشهورة:

تـوراة مـوسـم أتـت عنـه فصـدقهـا إنجيـل عسيــى بحــق غيـر مفعتــل أخبـار أحبـار أهــل الكتـب قـد وردت مصـا رأوا ورووا فــي الأعصــر الأول

ويعجبني قول العارف الرباني أبي عبد الله بن الندمان.

هسذا النبسي محمد جساءت بسه تسوراة مسوسسى لسلأنسام تبشسر وكسداك إنجيسل المسيسح مسوافسق ذكسراً لأحمد معسرب ومسذكسر ويرحم الله ابن جابر حيث قال:

لمبعثه في كسل جيل عسلامة على ما جلته الكتب من أمره الجلي فجاء به إنجيل عيسى بسآخسر كما قد مفست توراة موسى بأول

وفي الدلائل للبيهقي عن الحاكم - بسند لا بأس به - عن أبي أمامة الباهلي عن هشام بن العاص الأموي قال: بعثت أنا ورجل آخر إلى هرقل صاحب الروم ندعوه إلى الإسلام، فذكر الحديث، وأنه أرسل إليهم ليلاً، قال: فدخلنا عليه، فدعا بشيء كهيئة

الربعة العظيمة مذهبة فيها بيوت صغار عليها أبواب، ففتح واستخرج حريرة سوداء، فنشرها فإذا فيها صورة حمراء، فإذا رجل ضخم العينين عظيم الأليتين، لم أر مثل طول عنقه، وإذا له ضفيرتان أحسن ما خلق الله تعالى، قال: أتعرفون هذا؟ قلنا: لا، قال: هذا آدم عليه السلام، ثم فتح باباً آخر فاستخرج منه حريرة سوداء، وإذا فيها صورة بيضاء، فإذا رجل أحمر العينين ضخم الهامة حسن اللحية، فقال: أتعرفون هذا؟ قلنا: لا، قال: هذا نوح عليه السلام، قال: ثم فتح باباً آخر وأخرج حريرة فإذا فيها صورة بيضاء، وإذا فيها . والله رسول الله على، قال: أتعرفون هذا؟ قلنا: نعم، محمد رسول الله ونبينا، قال: وا، إنه لهو، ثم قام قائماً ثم جلس وقال: إنه لهو؟ قلنا: نعم إنه لهو كأنك تنظر إليه فأمس ساعة ينظر إليها، ثم قال: أما والله إنه لآخر البيوت، ولكني عجلته لكم لأنظر م عندكم. الحديث، وفيه ذكر الأنبياء: إبراهيم وموسى وعيسى وسليمان لكم لأنظر م عندكم. الحديث، وفيه ذكر الأنبياء: إبراهيم وموسى وعيسى وسليمان وغيرهم. قال: فقلنا له: من أين لك هذه الصور؟ فقال: إن آدم عليه السلام سأل ربه أن يريه الأنبياء من ولده فأنزل الله عليه صورهم، فكان في خزانة آدم عليه السلام عند مغرب الشمس، فاستخرجها ذو القرنين من مغرب الشمس، فلفعها إلى دانيال.

وفي زبور داود عليه السلام، من مزمور أربعة وأربعين: فاضت النعمة من شفتيك، من أجل هذا باركك الله إلى الأبد، تقلد أيها الجبار بالسيف، فإن شرائعك وسنتك مقرونة بهيبة يمينك، وسهامك مسنونة، وجميع الأمم يخرون تحتك.

فهذا المزمور ينوه بنبوة محمد ﷺ، فالنعمة التي فاضت من شفتيه هي القول الذي يقوله، وهو الكتاب الذي أنزل عليه والسنة التي سنها.

وفي قوله: «تقلد سيفك أيها الجبار» دلالة على أنه النبي العربي، إذا ليس يتقلد السيوف أمة من الأمم سوى العرب، فكلهم يتقلدونها على عواتقهم. وفي قوله «فإن شرائعك وسنتك» نص صريح عى أنه صاحب شريعة وسنة، وأنها تقوم بسيفه. و«الجبار» الذي يجبر الخلق بالسيف على الحق ويصرفهم عن الكفر جبراً.

وعن وهب بن منبه قال: قرأت في بعض الكتب القديمة، قال الله تبارك وتعالى: وعزتي وجلالي، لأنزلنَّ على جبال العرب نوراً يملأ ما بين المشرق والمغرب، ولأخرجن من ولد إسماعيل نبياً أمياً يؤمن به عدد نجوم السماء ونبات الأرض، كلهم يؤمن بي رباً، وبه رسولاً، ويكفرون بملل آبائهم ويفرون منها، قال موسى: سبحانك وتقدست أسماؤك، لقد كرمت هذا النبي الكريم وشرفته، قال الله: يا موسى، إني أنتقم من عدوه في الدنيا والآخرة، وأظهر دعوته على كل دعوة، وأذل من خالف شريعته، بالعدل زينته، وللقسط أخرجته، وعزتي لأستنقذن به أمماً من النار، فتحت الدنيا

بإبراهيم وأختمها بمحمد، فمن أدركه ولم يؤمن به ولم يدخل في شريعته فهو من الله بريء. ذكره ابن ظفر وغيره.

# النوع الخامس في آيات تتضمن أقسامه تعالى على تحقيق رسالته وثبوت ما أوحى إليه من آياته وعلو رتبته الشريفة ومكانته

وهذا النوع ـ أعزك الله ـ لخصت أكثره من كتاب أقسام القرآن للعلامة ابن القيم، مع زيادات من فرائد الفوائد. فاعلم أنه تعالى أقسم بأمور على أمور، وإنما أقسم بنفسه الموصوفة بصفاته، وآياته المستلزمة لذاته وصفاته، وأقسامه ببعض مخلوقاته دليل على أنه من عظيم آياته (1). ثم إنه تعالى تارة يذكر جواب القسم وهو الغالب. وتارة يحذفه. وتارة يقسم على أن القرآن حق. وتارة على أن الجزاء والوعد والوعد حق.

فالأول: كقوله تعالى: ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم، وإنه لقسم لو تعلمون عظيم، إنه لقرآن كريم في كتاب مكنون، لا يمسه إلا المطهرون﴾ [الواقعة: ٧٥ \_ ٧٩].

والثاني: كقوله تعالى: ﴿يس والقرآن الحكيم إنك لمن المرسلين﴾ [يس: ١\_

والشالث: كقوله: ﴿والداريات ذروا﴾ إلى قوله: ﴿وإن الدين لواقع﴾ [الداريات: ١ \_٦].

وهذه الأمور الثلاثة متلازمة، فمتى ثبت أن الرسول حتى، ثبت أن القرآن حق، وثبث المعاد، ومتى ثبت أن القرآن حق ثبت أن المعاد، ومتى ثبت أن القرآن حق ثبت صدق الرسول الذي جاء به. وفي هذا النوع خمسة فصول.

#### الفصل الأول في قسمه تعالى على ما خصه به من الخلق العظيم وحباه من الفضل العميم

قال الله تعالى: ﴿ن والقلم وما يسطرون. ما أنت بنعمة ربك بمجنون. وإن لك لأجراً غير ممنون. وإنك لعلى خلق عظيم﴾ [القلم: ١ \_ ٤].

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١/ ٣١ وما بعدها.

﴿ن﴾ [القلم: ١] من أسماء الحروف كـ ﴿المِهُ [البقرة: ١] و ﴿المَسَهُ [الأعراف: ١] و ﴿المَصْهُ [الأعراف: ١] و ﴿قَ﴾ [ق: ١].

واختلف فيها، فقيل هي أسماء للقرآن، وقيل: أسماء للسور. وقيل: أسماء لله، ويدل عليه أن علياً رضي الله عنه كان يقول: يا ﴿كهيمص﴾ [مريم: ١]، يا ﴿حم عسق﴾ [الشورى ١ و ٢] كما قيل، ولعله أراد يا منزلهما. وقيل: إنه سر استأثر الله بعلمه، وقد روي عن الخلفاء الأربعة وغيرهم من الصحابة ما يقرب منه، ولعلهم أرادوا أنها أسرار بين الله ورسوله، لم يقصد بها إفهام غيره، إذ يبعد الخطاب بما لا يفيد.

وهل المراد بقوله تعالى هنا: «ن» اسم الحوت، وهل المراد به الجنس أو البهموت وهو الذي عليه الأرض؟

وقيل: المراد به الدواة وهو مروي عن ابن عباس، ويكون هذا قسماً بالدواة والقلم، فإن المنفعة بهما بسبب الكتابة عظيمة، فإن التفاهم تارة يحضل بالنطق وتارة بالكتابة.

وقيل: إن (ن) لوح من نور تكتب فيه الملائكة ما يأمرهم به الله. رواه معاوية بن قرة مرفوعاً. والحق أنه اسم للسورة، وأقسم الله تعالى بالكتاب وآلته وهو القلم الذي هو إحدى آياته وأول مخلوقاته الذي جرى به قدره وشرعه، وكتب به الوحي، وقيد بن الدين، وأثبتت به الشريعة، وحفظت به العلوم، وقامت به مصالح العباد في المعاش والمعاد، وقام في الناس أبلغ خطيب وأفصحه وأنفعه لهم وأنصحه، وواعظاً تشفي مواعظه القلوب من السقم، وطبيباً يبرىء بإذن بارئه من أنواع الألم على تنزيه نبيه ورسوله محمد المحمود في كل أفعاله وأقواله مما غمصته أعداؤه الكفرة به، وتكذيبهم له بقوله تعالى: ﴿ما أنت بنعمة ربك بمجنون﴾ [القلم: ٢].

وكيف يرمى بالجنون من أتى بما عجزت العقلاء قاطبة عن معارضته، وكلّت عن مماثلته، وعرفّهم من الحق ما لا تهتدي إليه عقولهم، بحيث أذعنت له عقول العقلاء، وخضعت له ألباب الألباء، وتلاشت في جنب ما جاء به، بحيث لم يسعها إلا التسليم له، والانقياد والإذعان طائعة مختارة، فهو الذي كمل عقولها كما يكمل الطفل برضاع الثدى.

ثم أخبر تعالى عن كمال حالتي نبيه ﷺ في دنياه وآخرته فقال: ﴿ وَإِنْ لَـكَ لَأَجِراً فَير مَمْنُونَ ﴾ [القلم: ٣] أي: ثواباً غير منقطع، بل هو دائم مستمر، ونكر الأجر للعظيم، أي أجراً عظيماً لا يدركه الوصف ولا يناله التعبير.

ثم أثنى عليه بما منحه فقال: ﴿وإنك لعلى خلق عظيم﴾ [القلم: ٤] وهذه من

أعظم آيات نبوته ورسالته، ولقد سئلت عائشة رضي الله عنها عن خلقه على فقالت: «كان خلقه القرآن» ومن ثم قال ابن عباس وغيره: أي على دين عظيم، وسمى الدين خلقاً لأن المخلق هيئة مركبة من علوم صادقة وإرادات زاكية وأعمال ظاهرة وباطنة موافقة للعدل والمحكمة والمصلحة، وأفوال مطابقة للحق، تصدر تلك الأقوال والأعمال عن تلك العلوم والإرادات فتكتسب النفس بها أخلاقاً هي أزكى الأخلاق وأشرفها وأفضلها. وهذه كانت أخلاقه على المقتبسة من القرآن، فكان كلامه مطابقاً للقرآن تفصيلاً وتبييناً، وعلومه علوم القرآن، وإراداته وأعماله ما أوجبه وندب إليه القرآن، وإعراضه وتركه لما منع منه القرآن، ورغبته فيما رغب فيه، وزهده فيما زهد فيه، وكراهته لما كرهه، ومحبته لما أحبه، وسعيه في تنفيذ أوامره، فترجمت أم المؤمنين ـ لكمال معرفتها بالقرآن وبالرسول، وحسن تعبيرها ـ عن هذا كله بقولها: «كان خلقه القرآن»، وفهم السائل عنها هذا المعنى فاكتفى به واشتفى.

ولما وصفه تعالى بأنه على خلق عظيم قال: ﴿فستبصر ويبصرون، بأيكم المفتون﴾ [القلم: ٥ ـ ٦] أي فسترى يا محمد وسيرى المشركون كيف عاقبة أمرك، فإنك تصير معظماً في القلوب، ويصيرون أذلاء مغلوبين، وتستولي عليهم بالقتل والنهب(١١).

### الفصل الثاني في قسمه تعالى على ما أنعم به عليه وأظهره من قدره العلي لديه

قال الله تعالى: ﴿والضحى والليل إذا سجى ما ودعك ربك وما قلى﴾ [الضحى: 1 ـ ٣] السورة. أقسم تعالى على إنعامه على رسوله ﷺ وإكرامه له وإعطائه ما يرضيه، وذلك متضمن لتصديقه له، فهو قسم على صحة نبوته، وعلى جزائه في الآخرة، فهو قسم على النبوة والمعاد. وأقسم تعالى بآيتين عظيمتين من آياته دالتين على ربوبيته ووحدانيته، وحكمته ورحمته، وهما الليل والنهار، وفسر بعضهم ـ كما حكاه الإمام فخر الدين ـ الضحى بوجهه ﷺ والليل بشعره، قال: ولا استبعاد فيه.

و أمل مطابقة هذا القسم، وهو نور الضجى الذي يوافي بعد ظلام الليل، للمقسم عليه ، هو نون الوحي الذي وافاه بعد احتباسه عنه، حتى قال أعداؤه: ودع محمداً ربُّه، فأقسم بن وء النهار بعد ظلمة الليل على ضوء الوحى ونوره بعد ظلمة احتباسه واحتجابه.

<sup>(</sup>١) ١ . ب في اللغة: الغنيمة. انظر لسان العرب ٢٩٨/١٤ مادة (نهب).

وأيضاً فإن الذي اقتضت رحمته أن لا يترك عباده في ظلمة الليل سرمداً بل هداهم بضوء النهار إلى مصالحهم ومعايشهم لا يتركهم في ظلمة الجهل والغي بل يهديهم بنور الوحي والنبوة إلى مصالح دنياهم وآخرتهم، فتأمل حسن ارتباط المقسم به بالمقسم عليه. وتأمل هذه الجزالة والرونق الذي على هذه الألفاظ، والجلالة التي على معانيها.

ونفى سبحانه أن يكون ودع نبيه أو قلاه، والتوديع: الترك، والقلى: البغض، أي: ما تركك منذ اعتنى بك، ولا أبغضك منذ أحبك، وحذف «الكاف» من «قلا» اكتفاء بكاف ودعك، ولأن رؤوس الآيات بالياء فأوجب اتفاق الفواصل حذفها.

وهذا يعم كل أحواله، وإن كل حالة يرقيه إليها هي خير له مما قبلها، كما أن الدار الآخرة خير له مما قبلها، ثم وعده بما تقربه عينه وتفرح به نفسه، وينشرح به صدره، وهو أن يعطيه فيرضى. وهذا يعم ما يعطيه من القرآن والهدى والنصر والظفر بأعدائه يوم بدر وفتح مكة، ودخول الناس في الدين أفواجاً، والغلبة على بني قريظة والنفير، وبث عساكره وسراياه في بلاد العرب، وما فتح على خلفائه الراشدين في أقطار الأرض من المدائن، وقذف في قلوب أعدائه من الرعب، ونشر الدعوة، ورفع ذكره وإعلاء كلمته، وما يعطيه بعد مماته، وما يعطيه في موقف القيامة من الشفاعة والمقام المحمود، وما يعطيه في الجنة من الوسيلة والدرجة الرفيعة والكوثر. وقال ابن عباس: يعطيه ألف قصر من لؤلؤ أبيض، ترابها المسك وفيها ما يليق بها.

وبالجملة: فقد دلت هذه الآية على أنه تعالى يعطيه ﷺ كل ما يرضيه. وأما ما يغتر به الجهال من أنه لا يرضى واحد من أمته في النار، أو لا يرضى أن يدخل أحد من أمته النار، فهو من غرور الشيطان لهم ولعبه بهم، فإنه صلوات الله وسلامه عليه يرضى بما يرضى به ربه تبارك وتعالى، وهو سبحانه يدخل النار من يستحقها من الكفار والعصاة، ثم يحد لرسول الله ﷺ حداً يشفع فيهم - كما سيأتي في المقصد الأخير إن شاء الله تعالى - ورسوله ﷺ أعرف به وبحقه من أن يقول: لا أرضى أن تدخل أحداً من أمتي النار أو تدعه فيها، بل ربه تبارك وتعالى يأذن له فيشفع فيمن شاء الله أن يشفع فيه، ولا يشفع في غير من أذن له ورضيه.

ثم ذكره سبحانه نعمه عليه من إيوائه بعد يتمه، فقال: ﴿ أَلَم يَجِدَكُ يَتِيماً فَآوَى ﴾ [الضحى: ٦] وذهب بعضهم إلى أن معنى اليتيم من قولهم: درة يتيمة، أي: ألم يجدك واحداً في قريش عديم النظير فآواك إليه وأغناك بعد الفقر. ثم أمره سبحانه أن يقابل هذه النعم الثلاث بما يليق بها من الشكر فنهاه أن يقهر اليتيم، وأن ينهر السائل، وأن يكتم

النعمة، بل يحدث بها، فإن من شكر النعمة الحديث بها. وقيل المراد بالنعمة النبوة، والتحدث بها: تبليغها.

# الفصل الثالث في قسمه تعالى على تصديقه ﷺ فيما أتى به من وحيه وكتابه وتنزيهه عن الهوى في خطابه

قال الله تعالى: ﴿والنجم إذا هوى، ما ضل صاحبكم وما غوى، وما ينطق عن الهوى﴾ [النجم: ١ - ٣]. أقسم تعالى بالنجم على تنزيه رسوله وبراءته مما نسبه إليه أعداؤه من الضلال والغي. واختلف المفسرون في المراد بالنجم بأقاويل معروفة. منها: «النجم» على ظاهره، وتكون «أل» لتعريف العهد في قول، ولتعريف الجنس في آخر، وهي النجوم التي يهتدى بها. فقيل: الثريا إذا سقطت وغابت، وهو مروي عن ابن عباس في رواية على بن أبي طلحة وعطية. والعرب إذا أطلقت النجم تريد به الثريا. وعن ابن عباس في رواية عكرمة: النجوم التي ترمى بها الشياطين إذا سقطت في آثارها عند استراق عباس في رواية ول الحسن، وعن السدي الزهري، وعن الحسن أيضاً النجوم إذا سقطت يوم القيامة.

وقيل المراد به النبت الذي لا ساق له، و «هوى» أي سقط على الأرض. وقيل: القرآن، رواه الكلبي عن ابن عباس، لأنه نزل نجوماً على رسول الله وهو قول مجاهد ومقاتل والضحاك. وقال جعفر بن محمد بن علي بن الحسين: هو محمد الله إذا هوى، أي نزل من السماء ليلة المعراج. وأظهر الأقوال .. كما قاله ابن القيم .. أنها النجوم التي ترمى بها الشياطين، ويكون سبحانه قد أقسم بهذه الآية الظاهرة المشاهدة التي نصبها الله تعالى آية وحفظاً للوحي من استراق الشياطين. على أن ما أتى به رسوله حق وصدق لا سبيل للشيطان ولا طريق له إليه، بل قد حرس بالنجم إذا هوى رصداً بين يدي الوحي، وحرساً له، وعلى هذا فالارتباط بين المقسم به والمقسم عليه في غاية الظهور. وفي المقسم به دليل على المقسم عليه في غاية الظهور. وفي هوى، ولا تسمية نزوله هوياً، ولا عهد في القرآن بذلك، فيحمل هذا اللفظ عليه. وليس بالبين تخصيص هذا القسم بالثريا وحدها إذا غابت. وليس بالبين أيضاً القسم بالنجوم عند انتشارها يوم القيامة. بل هذا مما يقسم الرب عليه، ويدل عليه بآياته، فلا يجعله عند انتشارها يوم القيامة. بل هذا مما يقسم الرب عليه، ويدل عليه بآياته، فلا يجعله نفسه دليلاً لعدم ظهوره للمخاطبين ولا سيما منكرو البعث، فإنه سبحانه إنما يستدل بما نفسه دليلاً لعدم ظهوره للمخاطبين ولا سيما منكرو البعث، فإنه سبحانه إنما يستدل بما يخفى.

فإن قلنا إن المراد النجوم التي هي للاهتداء فالمناسبة ظاهرة، وإن قلنا إن المراد الثريا فلأنه أظهر النجوم عند الرائي، لأنه لا يشتبه بغيره في السماء، بل هو ظاهر لكل أحد، والنبي على تميز عن الكل بما منح من الآيات البينات، ولأن الثريا إذا ظهرت من المشرق حان إدراك الثمار، وإذا ظهرت من المغرب قرب أواخر الخريف فتقل الأمراض، والنبي على لما ظهر قل الشرك والأمراض القلبية.

وإن قلنا إن المراد بها القرآن فهو استدلال بمعجزته على صدقه وبراءته، وأنه ما ضل ولا غوى، وإن قلنا إن المراد النبات، فالنباب به نبات القوى الجسمانية وصلاحها، والقوى العقلية أولى بالصلاح، وذلك بالرسل وإيضاح السبل. وتأمل كيف قال تعالى: ﴿ما ضل صاحبكم﴾ [النجم: ٢] ولم يقل: ما ضل محمد، تأكيداً لإقامة الحجة عليهم بأنه صاحبهم، وهم أعلم الخلق به وبحاله وأقواله وأعماله، وأنهم لا يعرفونه بكلب ولا غي ولا ضلال، ولا ينقمون عليه أمراً واحداً قط، وقد نبه تعالى على هذا المعنى بقوله عز وجل: ﴿أَم لم يعرفوا رسولهم﴾ [المؤمنون: ٢٩]. ثم نزه نطق رسوله أن يصدر عن هوى فقال تعالى: ﴿وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى النجم: ٣ و ٤] ولم يقل: وما ينطق بالهوى، لأن نفي نطقه عن الهوى أبلغ، فإنه يتضمن أن نطقه لا يصدر عن هوى، وإذا لم يصدر عن هوى فكيف ينطق به، فيتضمن هو الأمرين: نفى الهوى عن مصدر النطق، ونفيه عن النطق نفسه، فنطقه بالحق ومصدره اللهدى والرشاد، لا الغى والضلال.

ثم قال تعالى: ﴿إِنْ هُو إِلا وَحِي يُوحِي﴾ [النجم: ٤] فأعاد الضمير على المصدر المفهوم من الفعل، أي: ما نطقه إلا وحي يوحى، وهذا أحسن من جعل الضمير عائداً إلى القرآن، فإن نطقه بالقرآن والسنة، وإن كليهما وحي، قال الله تعالى: ﴿وَأَنْوَلُ اللهُ عَلَيْكُ الْكَتَابِ وَالْحَكُمَةِ﴾ [النساء: ١١٣] وهما القرآن والسنة. وذكر الأوزاعي(١) عن حسان بن عطية(٢) قال: كان جبريل ينزل على رسول الله ﷺ بالسنة كما ينزل عليه بالقرآن يعلمه إياها.

ثم أخبر تعالى في وصف من علمه الوحى والقرآن بما يعلم أنه مضاد لأوصاف

<sup>(</sup>۱) هو عبد الرحمن بن عمرو بن يحمد الأوزاعي أبو عمرو (۸۸ ــ ۱۵۷ هـ) فقيه زاهد. توفي في بيروت. الاعلام ٣/ ٣٢٠ وفيات الأعيان ١/ ٢٧٥ وحلية الأولياء ٦/ ١٣٥ رقم الترجمة (٣٥٤) وشلرات اللهب ١/ ٢٤١.

 <sup>(</sup>۲) هو حسان بن عطية المحاربي فقيه عابد توفي بعد (۱۲۰ هـ). حلية الأولياء ٦/ ٧٠ رقم الترجمة
 (٣٣٠).

الشيطان معلم الضلال والغواية فقال: ﴿علمه شديد القوى﴾ [النجم: ٥] وهو جبريل، أي قواه العلمية والعملية كلها شديدة، ولا شك أن مدح المعلم مدح للمتعلم، فلو قال: علمه جبريل ولم يصفه لم يحصل للنبي ﷺ به فضيلة ظاهرة، وهذا نظير قوله تعالى: ﴿ذِي قوة عند ذي العرش مكين﴾ [التكوير: ٢٠] كما سيأتي البحث فيه إن شاء الله تعالى.

ثم أخبر سبحانه وتعالى عن تصديق فؤاده لما رأته عيناه. وأن القلب صدق العين، وليس كمن رأى شيئاً على خلاف ما هو به، فكذب فؤاده بصره، بل ما رآه ببصره صدقه الفؤاد، وعلم أنه كذلك. وفي حديث قصة الإسراء مزيد لما ذكرته هنا، والله الموفق والمعين.

وقال تعالى: ﴿ فلا أقسم بالخنس، المجوار الكنس﴾ إلى قوله: ﴿ وما هو بقول شيطان رجيم ﴾ [التكوير: ١٥ ـ ٢٥]. أي: لا أقسم إذ الأمر أوضح من أن يحتاج إلى قسم. أو: أقسم، و «لا» مزيدة للتأكيد، وهذا قول أكثر المفسرين بدليل قوله تعالى: ﴿ وإنه لقسم لو تعلمون عظيم ﴾ [الواقعة: ٢٧]. قال الزمخشري: والوجه أن يقال هي للنفي، أي أنه لا يقسم بالشيء إلا إعظاماً له، فكأنه بإدخال حرف النفي يقول: إن إعظامي بإقسامي كلا إعظام، يعنى أنه يستأهل فوق ذلك.

أقسم سبحانه وتعالى بالنجوم في أحوالها الثلاثة: في طلوعها وجريانها وغروبها، وبانصرام الليل وإقبال النهار عقيبه من غير فصل، فذكر سبحانه وتعالى حالة ضعف هذا وإدباره، وحالة قوة هذا وتنفسه وإقباله، يطرد ظلمة الليل بتنفسه، فكلما تنفس هرب الليل وأدبر بين يديه، وذلك من آياته ودلائل ربوبيته أن القرآن قول رسول كريم، وهو هنا جبريل، لأنه ذكر صفته قطعاً بعد ذلك بما يعينه به.

وأما ﴿ رسول كريم ﴾ في «الحاقة» [٤٠] فهو محمد ﷺ. فأضافه إلى الرسول الملكي تارة، وإلى البشري أخرى، وإضافته إليهما إضافة تبليغ، لا إضافة إنشاء من عندهما، ولفظ «الرسول» يدل على ذلك، فإن الرسول هو الذي يبلغ كلام من أرسله، فهذا صريح في أنه كلام من أرسل جبريل ومحمداً ﷺ، فجبريل تلقاه عن الله، ومحمد ﷺ تلقاه عن جبريل. وقد وصف الله تعالى رسوله الملكي في هذه السورة بأنه كريم يعطي أفضل العطايا، وهي العلم والمعرفة والهداية والبر والإرشاد، وهذا غاية الكرم. «ذو قوة» كما قال في النجم: ﴿ علمه شديد القوى ﴾ [النجم: ٥] فيمنع بقوته الشياطين أن يدنوا منه وأن يزيدوا فيه أو ينقصوا منه، وروي أنه رفع قريات قوم لوط الأربع على قوادم جناحه حتى سمع أهل السماء نباح كلابها وأصوات بنيها. عند ذي العرش مكين، أي متمكن المنزلة، وهذه العندية عندية الإكرام والتشريف والتعظيم. مطاع ثم، في ملائكة

الله المقربين، يصدرون عن أمره ويرجعون إلى رأيه، أمين على وحي الله ورسالته، فقد عصمه الله من الخيانة والزلل.

فهذه خمس صفات تتضمن تزكية سند القرآن، وأنه سماع محمد من جبريل، وسماع جبريل من رب العالمين، فناهيك بهذا السند علواً وجلالة، فقد تولى الله تزكيته بنفسه، ثم نزه رسوله البشري وزكاه مما يقول فيه أعداؤه فقال: ﴿وما صاحبكم بمجنون﴾ [التكوير: ٢٢] وهذا أمر يعلمونه ولا يشكون فيه، وإن قالوا بألسنتهم خلافه فهم يعلمون أنهم كاذبون.

ثم أخبر عن رؤيته به لجبريل عليه السلام، وهذا يتضمن أنه ملك موجود في الخارج يرى بالعيان ويدرك بالبصر، خلافاً لقوم؛ فحقيقته عندهم أنه خيال موجود في الأذهان لا في العيان، وهذا مما خالفوا فيه جميع الرسل وأتباعهم، وخرجوا به عن جميع الملل، ولهذا كان تقرير رؤية النبي الله لجبريل أهم من تقرير رؤيته لربه تبارك وتعالى، فإن رؤيته للجبريل هي أصل الإيمان الذي لا يتم إلا باعتقادها، ومن أنكرها كفر قطعاً، وأما رؤيته لربه تعالى فغايتها أن تكون مسألة نزاع لا يكفر جاحدها بالاتفاق. وقد صرح جماعة من الصحابة بأنه لم يره، فنحن إلى تقرير رؤيته لجبريل أحوج منا إلى تقرير رؤيته لربه تعالى، وإن كانت رؤية الرب سبحانه أعظم من رؤية جبريل، فإن النبوة لا يتوقف ثبوتها عليها ألبتة.

ثم نزه تعالى رسوليه كليهما صلى الله عليهما وسلم، أحدهما بطريق النطق، والثاني بطريق اللزوم عما يضاد مقصود الرسالة من الكتمان الذي هو الضنة والبخل والتبديل والتغيير الذي يوجب التهمة، فقال: ﴿وما هو على الغيب بضنين﴾ [التكوير: ٢٤] فإن الرسالة لا يتم مقصودها إلا بأمرين: أدائها من غير كتمان وأدائها على وجهها من غير زيادة ولا نقصان. والقراءتان كالآيتين، تضمنت إحداهما وهي قراءة الضاد ـ تنزيهه عن البخل، فإن الضنين: البخيل، يقال: ضننت به أضن، بوزن: بخلت أبخل ومعناه، وقال ابن عباس: ليس ببخيل بما أنزل الله، وقال مجاهد: لا يضن عليهم بما يعلم.

وأجمع المفسرون على أن الغيب ها هنا: القرآن والوحي. قال الفراء: يقول الله تعالى: يأتيه غيب من السماء وهو منفوس فيه، فلا يضنن به عليكم. وهذا معنى حسن جداً، فإن عادة النفوس الشح بالشيء النفيس، ولا سيما عمن لا يعرف قدره، ومع هذا فالرسول لله لا يبخل عليكم بالوحي الذي هو أنفس شيء وأجله. وقال أبو علي الفارسي: المعنى يأتيه الغيب فيبينه ويخبر به ويظهره ولا يكتمه كما يكتم الكاهن ما عنده ويخفيه حتى يأخذ عليه حلواناً.

وأما قراءة من قرأ (بظنين) بالظاء فمعناه: المتهم، يقال: ظننت زيداً بمعنى اتهمته وليس هو من الظن الذي هو الشعور والإدراك، فإن ذلك يتعدى إلى مفعولين، والمعنى: وما هذا الرسول على القرآن بمتهم، بل هو أمين فيه لا يزيد فيه ولا ينقص منه. وهذا يدل على أن الضمير فيه يرجع إلى محمد ، لأنه قد تقدم وصف الرسول الملكي بالأمانة ثم قال ﴿وما صاحبكم بمجنون﴾ [التكوير: ٢٢] ثم قال: وما هو: أي وما صاحبكم بمتهم وبخيل فنفي سبحانه عن رسوله بلا ذلك كله، وزكى سند القرآن أعظم تزكية. والله يقول الحق وهو يهدي السبيل.

وقال تعالى: ﴿فلا أقسم بما تبصرون وما لا تبصرون إنه لقول رسول كريم ﴾ [الحاقة: ٣٨-٤] الآية. أقسم تعالى بالأشياء كلها، ما يبصرون منها وما لا يبصرون، وهذا أعم قسم وقع في القرآن، فإنه يعم العلويات والسفليات، والدنيا والآخرة، وما يرى وما لا يرى ويدخل في ذلك الملائكة كلهم والجن والإنس والعرش والكرسي وكل مخلوق، وذلك من آيات قدرته وربوبيته، ففي ضمن هذا القسم أن كل ما يرى وما لا يرى آية ودليل على صدق رسوله ، وأن ما جاء به هو من عند الله تعالى وهو كلامه تعالى، لا كلام شاعر ولا مجنون ولا كاهن، وأنه حق ثابت كما أن سائر الموجودات ما يرى منها وما لا يرى حق، كما قال تعالى: ﴿فورب السماء والأرض إنه لحق مثل ما أنكم تنطقون ﴾ [اللريات: ٣٣] فكأنه سبحانه وتعالى يقول: إن القرآن حق كما أن ما تشاهدونه من الخلق وما لا تشاهدونه حق موجود، ويكفي الإنسان من جميع ما يبصره شفسه ومبدأ خلقه ونشأته وما يشاهد من أحواله ظاهراً وباطناً، ففي ذلك أبين دلالة على وحدانية الرب سبحانه وثبوت صفاته وصدق ما أخبر به رسوله من ومن لم يباشر قلبه وحدانية الرب سبحانه وثبوت صفاته وصدق ما أخبر به رسوله نفي ذلك أبين دلالة على وحدانية الرب سبحانه وثبوت صفاته وصدق ما أخبر به رسوله أله، ومن لم يباشر قلبه ذلك حقيقة لم يخالط بشاشة الإيمان قلبه.

ثم أقام سبحانه البرهان القاطع على صدق رسوله، وأنه لم يتقول عليه فيما قاله، وأنه لو تقول عليه وافترى لما أقره ولعاجله بالإهلاك، فإن كمال علمه وقدرته وحكمته تأبى أن يقر من تقول عليه وافترى عليه، وأضل عباده واستباح دماء من كذبه وحريمهم وأموالهم، فكيف يليق بأحكم الحاكمين وأقدر القادرين أن يقر على ذلك، بل كيف يليق به أن يؤيده وينصره ويعليه ويظهره ويظفره بهم، فيسفك دماءهم ويستبيح أموالهم وأولادهم وبلادهم ونساءهم قائلاً إن الله أمرني بذلك، وأباحه لي؟ بل كيف يليق به أن يصدق بأنواع التصديق كلها، فيصدقه بإقراره، وبالآيات المستلزمة لصدقه، ثم يصدقه بأنواعها كلها على اختلافها، فكل آية على انفرادها مصدقة له، ثم يقيم الدلائل القاطعة على أن هذا قوله وكلامه، فيشهد له بإقراره وفعله وقوله، فمن أعظم المحال وأبطل

الباطل، وأبين البهتان أن يجوز على أحكم الحاكمين أن يفعل ذلك.

والمراد بالرسول الكريم هنا محمد ﷺ \_ كما قدمته \_ لأنه لما قال: إنه لقول رسول كريم ذكر بعده أنه ليس بقول شاعر ولا كاهن، والمشركون ما كانوا يصفون جبريل عليه السلام بالشعر والكهانة.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فلا أقسم بمواقع النجوم وإنه لقسم لو تعلمون عظيم إنه لقرآن كريم في كتاب مكنون لا يمسه إلا المطهرون﴾ [الواقعة: ٧٥ ـ ٧٩]. قيل المراد بدالكتاب المكنون؟ اللوح المحفوظ.

قال ابن القيم: والصحيح أنه الكتاب الذي بأيدي الملائكة، وهو المذكور في قوله تعالى: ﴿في صحف مكرمة مرفوعة مطهرة بأيدي سفرة كرام بررة﴾ [عبس) ١٣ \_ 17] قال مالك: أحسن ما سمعت في هذه أنها مثل الذي في (عبس، قال: ومن المفسرين من قال: إن المراد أن المصحف لا يمسه إلا طاهر، والأول أرجح لأن الآية سيقت تنزيهاً للقرآن أن تتنزل به الشياطين، أن محله لا تصل إليه، كما قال تعالى: ﴿وما تنزلت به الشياطين وما ينبغي لهم وما يستطيعون﴾ [الشعراء: ٢١٠ و ٢١١] وأيضاً:

فإن قوله ﴿لا يمشه﴾ [الواقعة: ٧٩] بالرفع، فهذا خبر لفظاً ومعنى، ولو كان نهياً لكان مفتوحاً. ومن حمل الآية على النهي احتاج إلى صرف الخبر عن ظاهره إلى معنى النهي، والأصل في الخبر والنهي حمل كل منهما على حقيقته، وليس ها هنا موجب يوجب صرف الكلام عن الخبر إلى النهي، انتهى ملخصاً.

وهذا الذي قاله ابن القيم قد تمسك به جماعة منهم داود، بأنه يجوز مس المصحف للمحدث. وقد أجاب ابن الرفعة في «الكفاية» عن أدلتهم المزخرفة فقال ما نصه: القرآن لا يصح مسه، فعلم أن المراد به الكتاب الذي هو أقرب المذكورين، ولا يتوجه النهي إلى اللوح المحفوظ لأنه غير منزل، ومسه غير ممكن، ولا يمكن أن يكون المراد بالمطهرين الملائكة، لأنه قد نفى وأثبت فكأنه قال: يمسه المطهرون ولا يمسه غير المطهرين، والسماء ليس فيها.غير مطهر بالإجماع، فعلم أن المراد: المطهرين من الآدميين، ويبين ذلك ما روي أنه على قال في كتاب عمرو بن حزم المروي في الدارقطني وغيره: «ولا تمس القرآن إلا وأنت على ظهر» (١) ثم قال، فإن قيل: قد قال الواحدي أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه الدارقطني في سننه باب في نهي المحدث عن مس القرآن ۱۰/ ۱۲۲ رقم الحديث (۲) والحاكم في المستدرك ۱/ ٤٨٥ والطبراني في المعجم الكبير ۱/ ۲۳۰ والهيثمي في مجمع الزوائد ١/ ٢٧٦ والزيلعي في نصب الراية ١/ ١٩٨ والبيهقي في السنن الكبرى نحوه ١/ ٨٧ وفي كنز العمال برقم (٢٨٢٩).

أكثر أهل التفسير على أن المراد اللوح المحفوظ، وأن المطهرين الملائكة، ثم (لو صح ما قلتم لم يكن فيها دليل لأن قوله ﴿لا يمسُه﴾ [الواقعة: ٧٩] بضم السين، ليس ينهي عن المراد ولو كان نهياً لكان بفتح السين، فهو إذا خبر.

قلنا: أما قول «أكثر المفسرين» فهو معارض بقول الباقين، والمرجع إلى الدارل. وأما كون المراد بالآية الخبر، فجوابه: أنا نقول: اللفظ لفظ الخبر ومعناه النهي، وهر كثير في القرآن، قال الله تعالى: ﴿لا تضار والدة بولدها﴾ [البقرة: ٢٣٣]، ﴿والمطلقات يتربصن﴾ [البقرة: ٢٢٣]، ﴿والمطلقات

وأجاب العلامة البساطي(١) في شرحه لمختصر الشيخ خليل: بأن (يمسه) مجزوم، وضم السين لأجل الضمير، كما صرح به جماعة، وقالوا: إنه مذهب البصريين، ومنهم ابن الحاجب في «شافيته» انتهى.

وقد ذكر هذا العلامة شهاب الدين أحمد بن يوسف بن محمد بن مسعود الحلبي الشافعي، المشهور بـ «السمين»، مع زيادة إيضاح وفوائد فقال في «لا» هذه وجهان، الثاني: أنها ناهية، والفعل بعدها مجزوم، لأنه لو فلت عن الإدغام لظهر ذلك فيه كقوله تعالى: ﴿لم يمسسهم سوء﴾ [آل عمران: ١٧٤] ولكنه أدغم، ولما أدغم حرك آخره بالضمة لأجل «هاء» ضمير المذكر الغائب، ولم يحفظ سيبويه في نحو هذا إلا الضم. وفي الحديث (إنا لم نرده عليك إلا أنا حرم)(٢) وإن كان القياس جواز فتحه تخفيفاً. قال: وبهذا الذي ذكرته يظهر فساد رد من رد بأنه لو كان نهياً لكان يقال: (لا يمسه) بالفتح، لأنه خفي عليه جواز ضم ما قبل الهاء في هذا النحو، لا سيما على رأي سيبويه فإنه لا يجيز غيره.

### الفصل الرابع فى قسمه تعالى على تحقيق رسالته

قال الله سبحانه وتعالى: ﴿يس، والقرآن الحكيم، إنك لمن المرسلين﴾ [يس: ١ - ٣] الآية. أعلم أن كل سورة بدأ الله تعالى فيها بحروف التهجي كان في أوائلها الذكر أو

<sup>(</sup>۱) هو يوسف بن خالد بن نعيم بن مقدم بن محمد بن حسن الطائي البساطي. أبو المحاسن، جمال الدين (٧٤١ على ٨٢٩ هـ). فقيه نحوي أديب. الضوء اللامع ١٠/ ٣١٢ نيل الابتهاج ٣٥٣ معجم المؤلفين ١٣/ ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم برقم (٨٥٠) والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٤/ ٣٨ و ٧١ وفي الموطأ برقم (٣٥٣) والشافعي في المسند ٨٤ وابن عبد البر في التمهيد ٩/ ٥٤.

الكتاب أو القرآن إلا «نون». ثم إن في ذكر هذه الحروف في أواثل السور أموراً تدل على أنها غير خالية عن الحكمة، لكن علم الإنسان لا يصل إليها إلا إن كشف الله له سر ذلك. واختلف المفسرون في معنى (يس) على أقوال:

أحدها: أنه يا إنسان، بلغة طيء، وهذا قول ابن عباس والحسن وعكرمة والضحاك وسعيف بن جبير، وقيل: بلغة الحبشة، وقيل: بلغة كلب، وحكى الكلبي أنها بالسريانية.

قال الإمام فخر الدين: وتقريره هو أن تصغير إنسان: أنيسين، وكأنه حذف الصدر منه وأخذ العجز وقال (يس)، وعلى هذا فيكون الخطاب مع محمد ﷺ ويدل عليه قوله تعالى ﴿إنك لمن المرسلين﴾ [يس: ٣].

وتعقبه أبو حيان: بأن الذي نقل عن العرب في تصغير إنسان: أنيسيان ـ بياء بعدها ألف \_ فدل على أن أصله: إنسيان، لأن التصغير يرد الأشياء إلى أصولها، لا يعلم أنهم قالوا في تصغيره أنيسين، وعلى تقدير أنه يصغر كذلك فلا يجوز ذلك إلا أن يبنى على الضم لأنه منادى مقبل عليه، ومع ذلك فلا يجوز لأنه تحقير، ويمتنع ذلك في حق النبوة. انتهى.

قال السمين: وهذا الاعتراض الأخير صحيح، فقد نصوا على أن التصغير لا يدخل في الأسماء المعظمة شرعاً، ولذلك يحكى أن ابن قتيبة لما قال في «المهيمن» إنه مصغر من «مؤمن» والأصل: مؤتمن، فأبدلت الهمزة هاء، قيل له: هذا يقرب من الكفر، فليتق الله قائله، انتهى.

وقيل معنى (يس) يا محمد، قال ابن الحنفية والضحاك. وقيل: يا رجل، قاله أبو العالية. وقيل: هو اسم من أسماء القرآن، قاله قتادة. وعن أبي بكر الوراق: يا سيد البشر. وعن جعفر الصادق: أن أراد يا سيد، مخاطبة للنبي في وفيه من تعظيمه وتمجيده ما لا يخفى. وعن طلحة عن ابن عباس: أنه قسم أقسم الله تعالى به، وهو من أسمائه. وعن كعب: أقسم الله به قبل أن يخلق السماوات والأرض بألفي عام: يا محمد إنك لمن المرسلين. ثم قال: ﴿والقرآن الحكيم إنك لمن المرسلين﴾ [يس: ٢و ٣] وهو رد على الكفار حيث قالوا: ﴿لست مرسلا﴾ [الرعد: ٤٣] فأقسم الله تعالى باسمه وكتابه: إنه لمن المرسلين بوحيه إلى عباده وعلى طريق مستقيم من إيمانه، أي طريق لا اجوجاج فيه ولا عدول عن الحق. قال النقاش: لم يقسم الله تعالى لأحد من أنبيائه بالرسالة في كتابه ولا أله صلى الله عليه وسلم.

## الفصل الخامس في قسمه تعالى بمدة حياته على وعصره وبلده

قال الله تعالى: ﴿لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون﴾ [الحجر: ٧٧]. والعَمر والحد، ولكنه في القسم يفتح لكثرة الاستعمال، فإذا أقسموا قالوا: لعمرك القسم. قال النحويون: ارتفع قوله (لعمرك) بالإبتداء، والخبر محذوف، والمعنى: قسمي، فحلف الخبر لأن في الكلام دليلاً عليه، وباب القسم يحلف منه الفعل نحو: تالله لأفعلن، والمعنى: أحلف بالله، فتحلف «أحلف» لعلم المخاطب بأنك حالف.

قال الزجاجي<sup>(۱)</sup>: من قال: لعمر الله كأنه حلف ببقاء الله، ومن ثم قال المالكية والمحنفية: ينعقد بها اليمين، لأن بقاء الله من صفات ذاته. وعن مالك: لا يعجبني المحلف بذلك. وقال الإمام الشافعي وإسحاق: لا يكون يميناً إلا بالنية، وعن أحمد كالمذهبين، والراجع عنه كالشافعي. واختلف فيمن المخاطب في الآية على قولين:

أحدهما: أن الملائكة قالت للوط عليه السلام .. لما وعظ قومه وقال: ﴿هؤلاء بناتي إن كنتم فاعلين﴾ [الحجر: ٧١] ..: ﴿لعمرك إنهم لفي سكرتهم يعمهون﴾ [الحجر: ٧٧]، أي يتحيرون، فكيف يعقلون قولك، ويلتفتون إلى نصيحتك؟!

والثاني: أن الخطاب لرسول الله ﷺ، وأنه تعالى أقسم بحياته، وفي هذا تشريف عظيم ومقام رفيع وجاه عريض. قال ابن عباس: ما خلق الله، وما ذرأ وما برأ نفساً أكرم عليه من محمد ﷺ، وما سمعت الله أقسم بحياة أحد غيره، قال الله تعالى: ﴿لعمرك إنهم لغي سكرتهم يعمهون﴾ [الحجر: ٧٢] يقول: وحياتك وعمرك وبقائك في الدنيا إنهم لغي سكرتهم يعمهون. رواه ابن جرير

رمراده بقوله: قوما سمعت الله،؛ سمعت كلامه المتلو في الكتب المنزلة. ورواه البغوي في تفسيره بلفظ: وما أقسم الله بحياة أحد إلا بحياته (٢)، وما أقسم بحياة أحد غيره، وذلك يدل على أنه أكرم خلق الله على الله، وعلى هذا فيكون قسمه تعالى بحياة محمد ولله كلاماً معترضاً في قصة لوط.

قال القرطبي: وإذا أقسم الله تعالى بحياة نبيه فإنما أراد بيان التصريح لنا: أنه يجوز لنا أن نحلف بحياته. وقد قال الإمام أحمد فيمن أقسم بالنبي عليه ينعقد به يمينه وتجب

 <sup>(</sup>١) هو عبد الرحمن بن إسحاق النهاوندي الزجاجي أبو القاسم. شيخ العربية في عصره. توفي في طبرية سنة (٣٣٧ هـ). الاعلام ٣/ ٢٩٩ وفيات الاعيان ٢/٨٧١ بغية الوعاة ٢٩٧.
 (٢) انظر تفسير البغوى ٣/ ٤٥.

الكفارة بالحنث، واحتج بكونه هي أحد ركني الشهادة. وقال ابن خويز منداد (۱۱): واستدل من جوز الحلف به هي بأن أيمان المسلمين جرت من عهده هي أن يحلفوا به هي حتى إن أهل المدينة إلى يومنا هذا إذا خاصم أحدهم صاحبه قال له: احلف لي بحق ما حواه صاحب القبر، أو بحق صاحب هذا القبر، أو بحق ساكن هذا القبر، يعني النبي .

وقال الله تعالى: ﴿لا أقسم بهذا البلد، وأنت حل بهذا البلد﴾ [البلد: ١و ٢] الآية. أقسم تعالى بالبلد: الأمين، وهي مكة أم القرى بلده ﷺ، وقيده بحلوله ﷺ فيه إظهاراً لمزيد فضله، وإشعاراً بأن شرف المكان بشرف أهله. قاله البيضاوي. ثم أقسم بالوالد وما ولد، وهو فيما قيل: إبراهيم وإسماعيل، وما ولد: محمد ﷺ، وعلى هذا فتتضمن السورة القسم به في موضعين، وقيل المراد به آدم وذريته، وهو قول الجمهور من المفسرين.

وإنما أقسم تعالى بهم لأنهم أعجب خلق الله على وجه الأرض لما فيهم من البيان والنظر واستخراج العلوم، وفيهم الأنبياء والدعاة إلى الله تعالى والأنصار لدينه، وكل ما في الأرض من مخلوق خلق لأجلهم، وعلى هذا فقد تضمن القسم أصل المكان وأصل السكان، فمرجع البلاد إلى مكة، ومرجع العباد إلى آدم.

وقوله: ﴿وَأَنتَ حَلِ﴾ [البلد: ٢] هو من: الحلول، ضد الظعن، فيتضمن إقسامه تعالى ببلده المشتمل على عبده ورسوله، فهو خير البقاع واشتمل على خير العباد فقد جعل الله تعالى بيته هدى للناس، ونبيه إماماً وهادياً لهم، وذلك من أعظم نعمه وإحسانه إلى خلقه. وقيل: المعنى أنت مستحل قتلك وإخراجك من هذا البلد الأمين الذي يأمن فيه الطير والوحش، وقد استحل فيه قومك حرمتك. وهذا مروي عن شرحبيل بن سعد.

وعن قتادة: ﴿وَأَنْتَ حَلَ ﴾ [البلد: ٢] أي لست بآثم، وحلال لك أن تقتل بمكة من شئت. وذلك أن الله تعالى يفتح عليه مكة وأهلها، وما فتحت على أحد قبله، فأحل ما شاء وحرم ما شاء، فقتل ابن خطل وهو متعلق بأستار الكعبة وغيره، وحرم دار أبي سفيان. فإن قلت: هذه السورة مكية، ﴿وأنت حل بهذا البلد ﴾ [البلد: ٢] إخبار عن الحال، والواقعة التي ذكرت في آخر مدة هجرته إلى المدينة، فكيف الجمع بين الأمرين؟ أجيب: بأنه قد يكون اللفظ للحال، والمعنى مستقبل، كقوله تعالى ﴿أنك ميت

 <sup>(</sup>١) هو محمد بن أحمد أبو بكر تفقه على الأبهري وله كتاب كبير في الخلاف وكتاب في أصول الفقه
 وكتاب في أحكام القرآن، ولم يكن بالجيد النظر ولا قوي الفقه.

وإنهم ميتون ﴾ [الزمر: ٣٠]. وعلى كل حال فهذا متضمن للقسم ببلد رسول الله ﷺ، ولا يخفى ما فيه من زيادة التعظيم ، وقد روي أن عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال للنبي ﷺ: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، لقد بلغ من فضيلتك عند الله أن أقسم بحياتك دون سائر الأنبياء، ولقد بلغ من فضيلتك عنده أن أقسم بتراب قدميك فقال: ﴿لا أقسم بهذا البلد ﴾ [البلد: ١].

وقال تعالى: ﴿والعصر إن الإنسان لفي خسر﴾ [العصر: ١ و ٢]. اختلف في تفسير العصر على أقوال:

فقيل: هو الدهر، لأنه مشتمل على الأعاجيب، لأنه يحصل فيه السراء والضراء، والصحة والسقم وغير ذلك. وقيل: ذكر العصر الذي بمضيه ينقضى عمرك، فإذا لم يكنى في مقابلته كسب صار ذلك عين الخسران، ولله در القائل.

إنا لنفرح بالأيام نقطعها وكل يوم مضى نقص من الأجل

وفي تفسير الإمام فخر الدين والبيضاوي وغيرهما: أنه أقسم بزمان الرسول 總. قال الإمام الرازي: واحتجوا له بقوله 瓣؛ فإنما مثلكم ومثل من كان قبلكم مثل رجل استأجر أجراء، فقال: من يعمل لي من الفجر إلى الظهر بقيراط، فعملت اليهود، ثم قال من يعمل لي من الظهر إلى العصر بقيراط، فعملت النصارى، ثم قال: من يعمل لي من العصر إلى المغرب بقيراطين فعملتم، فغضبت اليهود والنصارى وقالوا: نحن أكثر حملاً وأقل أجراً، فقال الله تعالى: وهل نقصت من أجركم شيئاً؟ قالوا: لا، قال: فللك فضلي أوتيه من أشاء، فكنتم أقل عملاً وأكثر أجراً()، وواه البخاري.

قالوا: فهذا الحديث دل على أن العصر هو عصره الله الذي هو فيه، فيكون على هذا أقسم تعالى بزمانه في هذه الآية، وبمكانه في قوله: ﴿وَأَنْتَ حَلَّ بَهِذَا البلد﴾ [البلد: ٢]، ويعمره في قوله ﴿لعمرك﴾ [الحجر: ٢٧]، فكأنه قال: وعصرك وبلدك وعمرك، وذلك كله كالظرف له، فإذا وجب تعظيم الظرف فكيف حال المظروف، قال: ووجه القسم كأنه تعالى قال: ما أعظم خسرانهم إذا أعرضوا عنك، انتهى.

<sup>(</sup>١) الحديث في البخاري برقم (٢٢٦٨ ـ ٢٢٦٩) وفي الترمذي في كتاب الأدب (٨٢) وفي المسند للإمام أحمد بن حنبل ٢/ ١١١.

## النوع السادس في وصفه تعالى له على بالنور والسراج المنير

اعلم أن الله تعالى قد وصف رسوله ﷺ بـ «النور» في قوله تعالى: ﴿قد جاءكم من الله نـور وكتـاب مبيـن﴾ [المـائـدة: ١٥]، وقيـل المـراد: القـرآن. ووصف ﷺ أيضاً بـ «السراج المنير» في قوله تعالى: ﴿إِنَا أَرسَلْنَاكُ شَاهِداً ومبشراً ونذيراً، وداعياً إلى الله بإذنه وسراجاً منيراً﴾ [الأحزاب: ٤٥ ـ ٤٦].

والمراد: كونه هادياً مبيناً كالسراج الذي يري الطريق ويبين الهدى والرشاد، فبيانه أقوى وأتم وأنفع من نور الشمس، وإذا كان كذلك وجب أن تكون نفسه القدسية أعظم في النورانية من الشمس، فكما أن الشمس في عالم الأجسام تفيد النور لغيرها ولا تستفيد من غيرها فكذا نفس النبي على تفيد الأنوار العقلية لسائر الأنفس البشرية، ولذلك وصف الله الشمس بأنها سراج حيث قال: ﴿وجعل فيها سراجاً وقمراً منيراً ﴿ [الفرقان: ٦١].

وكما وصف الله رسوله بأنه نور، وصف نفسه المقدسة بذلك فقال: ﴿الله نور السموات والأرض﴾ [النور: ٣٥]، فليس فيهما نور إلا الله، ونوره القدسي هو سر الوجود والحياة والجمال والكمال، وهو الذي أشرق على العالم فأشرق على العوالم الروحانية، وهم الملائكة، فصارت سرجاً منيره، يستمد منها من هو دونها بجود الله تعالى، ثم سرى النور إلى عالم النفوس الإنسانية، ثم طرحته النفوس على صفحات الجسوم، فليس في الوجود إلا نور الله الساري إلى الشيء منه بقدر قبوله ووسع استعداده ورحب تلقيه.

والنور في الأصل: كيفية يدركها الباصر أولاً، وبواسطتها سائر المبصرات، كالكيفية الفائضة من النيرين ـ الشمس والقمر ـ على الأجرام الكثيفة المحاذية لهما، وهو بهذا المعنى لا يصح إطلاقه على الله تعالى إلا بتقدير مضاف، كقولك: زيد كرم، بمعنى: ذو كرم، أو بمعنى منور السماوات والأرض، فإنه تعالى نورهما بالكواكب، وما يفيض عنها من الأنوار، وبالملائكة والأنبياء من قولهم للرئيس الفائق في التدبير: نور القوم، لأنهم يهتدون به في الأمور، ويؤيد هذا القول قراءة علي بن أبي طالب وزيد بن علي وغيرهما (نور) فعلاً ماضياً، و (الأرض) بالنصب. وقوله: (مثل نوره) أي: مثل هذاه سبحانه وتعالى. وأضاف النور إلى السماوات والأرض إما دلالة على سعة إشراقه، وفشو إضاءته حتى تضيء له السماوات والأرض، وإما لإرادة أهل السماء والأرض،

وعن مقاتل: أي مثل الإيمان في قلب محمد كمشكاة فيها مصباح، فالمشكاة نظير صدر عبد الله، والزجاجة نظير جسد محمد 難، المصباح نظير الإيمان والنبوة في قلب محمد 難. وعن غيره: المشكاة نظير إبراهيم، والزجاجة نظير إسماعيل عليهما السلام، والمصباح جسد محمد 難، والشجرة: النبوة والرسالة.

وصن أبي سعيد الخراز<sup>(۱)</sup>: المشكاة: جوف محمد 瓣، والزجاجة قلبه، والمصباح النور الذي جعله الله في قلب محمد 瓣. وعن كعب وابن جبير: النور الثاني هنا محمد 瓣. وعن سهل بن عبد الله: مثل نور محمد إذ كان مستودعاً في الأصلاب كمشكاة صفتها كذا وكذا، وأراد بالمصباح قلبه وبالزجاجة صدره، أي كأنه كوكب دري لما فيه من الإيمان والحكمة.

توقد من شجرة مباركة، أي من نور إبراهيم، وضرب المثل بالشجرة المباركة.

وقوله: ﴿ يَكَادُ زَيْتُهَا يَضِي مَ ﴾ [النور: ٣٥] أي تكادُ نبوة محمد تبين للناس قبل كلامه، حكى هذا القول الأخير القاضي أبو الفضل اليحصبي والفخر الرازي، لكنه عن كعب الأحبار.

وعن الضحاك: يكاد محمد يتكلم بالحكمة قبل الوحي. قال عبد الله بن رواحة:

لــو لــم تكــن فيــه آيــات مبينــة كـانــت بـديهتــه تنبيـك بـالخبـر

لكن التفسير الأول في هذه الآية هو المختار، لأنه تعالى ذكر قبل هذه الآية ﴿ولقد أَنزلنا إليكم آيات مبينات﴾ [النور: ٣٤] فإذا كان المراد بقوله (مثل نوره) أي مثل هذاه كان ذلك مطابقاً لما قبله.

[واختلفوا في هذه التشبيه. أو هو مشبه جملة بجملة، لا يقصد فيها إلى تشبيه جزء بجزء، ومقابلة شيء بشيء، أو مما قصد منه ذلك ؟ أي: مثل نور الله، الذي هو هداه وإتقانه صنعة كل مخلوق، وبراهينه الساطعة، على الجملة كهذه الجملة من النور الذي تتخذونه أنتم على هذه الصفة التي هي أبلغ صفات النور الذي بين يدي الناس، أي: مثل نور الله في الوضوح كهذا الذي هو منتهاكم أيها البشر.

وقيل: هو من التشبيه المفصل، المقابل جزء بجزء، قد رده على تلك الأقوال الثلاثة.

 <sup>(</sup>١) هو أحمد بن عيسى الخراز أبو سعيد من مشايخ الصوفية. توفي سنة (٢٨٦ هـ وقيل ٢٧٧ هـ).
 الاعلام ١٩١/١ شلرات اللهب ٢/ ١٩٢.

أي: مثل نوره في محمد ﷺ، أو في المؤمنين، أو في القرآن والإيمان كمشكاة، فالمشكاة هو الرسول أو صدره، والمصباح هو النبوة وما يتصل بها من علمه وهداه، والزجاجة قلبه، والشجرة المباركة الوحي، والملائكة رسل الله إليه، وشبه الفضل به بالزيت وهو الحجج والبراهين والآيات التي تضمنها الوحي.

وعلى قول: «المؤمنين»، فالمشكاة صدره، والمصباح الإيمان والعلم، والزجاجة قلبه، والشجرة القرآن، وزيتها هو الحجج والحكمة التي تضمنتها.

وعلى قول: «الإيمان والقرآن»، أي مثل الإيمان والقرآن في صدر المؤمنين وفي قلمه كمشكاة.

وأما المضمير على قول المؤمنين في قراءة أبي المذكورة في بعض التفاسير، ففيه إشكال من حيث الإفراد، وعن أبي: هو عائد على المؤمنين، وفي قراءته: مثل نور المؤمنين، وفي رواية عنه: مثل نور من آمن به. وعن الحسن: يعود على القرآن والإيمان](١).

### النوع السابع في آيات تتضمن وجوب طاعته واتباع سنته

قال الله تعالى: ﴿يا أَيها الذين آمنوا أطيعوا الله ورسوله ﴾ [الأنفال: ٢٠] وقال تعالى: ﴿وَأَطْيِعُوا الله والرسول لعلكم ترحمون ﴾ [آل عمران: ١٣٢]. وقال تعالى: ﴿قُلْ أَطْيِعُوا الله والرسول فإن تولوا فإن الله لا يحب الكافرين ﴾ [آل عمران: ٣٢]. قال القاضي عياض: فجعل طاعته طاعة رسوله، وقرن طاعته بطاعته، ووعد على ذلك بجزيل الثواب، وأوعد على مخالفته بسوء العقاب.

وقال تعالى: ﴿ مِن يطع الرسول فقد أطاع الله ﴾ [النساء: ١٨]. يعني: من أطاع الرسول لكونه رسولاً مبلغاً إلى الخلق أحكام الله فهو في الحقيقة ما أطاع إلا الله، وذلك في الحقيقة لا يكون إلا بتوفيق الله. ﴿ ومن تولى فما أرسلناك عليهم حفيظاً ﴾ [النساء: ١٨] فإن من أعماه الله عن الرشد وأضله عن الطريق فإن أحداً من الخلق لا يقدر على إرشاده. وهذه الآية من أقوى الأدلة على أن الرسول معصوم في جميع الأوامر والنواهي، وفي كل ما يبلغه عن الله، لأنه لو أخطأ في شيء منها لم تكن طاعته طاعة الله تعالى، وأيضاً وجب أن يكون معصوماً في جميع أفعاله، لأنه تعالى أمر بمتابعته في قوله:

<sup>(</sup>١) زيادة نقلاً عن النسخة المطبوعة.

﴿واتبعوه﴾ [الأعراف: ١٥٨]، والمتابعة عبارة عن الإتيان بمثل فعل الغير، فثبت أن الانقياد له في جميع أقواله وأفعاله إلا ما خصه الدليل طاعة له، وانقياد لحكم الله تعالى. وقال الله تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين﴾ [النساء: ٦٩] الآية. وهذا عام في المطيعين لله من أصحاب الرسول ومن بعدهم، وعام في المعية في هذه الدار، وإن فاتت فيها معية الأبدان.

وقد ذكروا في سبب نزول هذه الآية أن ثوبان، مولى رسول الله كلك كان شديد الحب لرسول الله على قليل الصبر عنه، فأتاه يوماً وقد تغير وجهه ونحل جسمه، وعرف الحزن في وجهه، فسأله رسول الله عن حاله فقال: يا رسول الله، ما يي وجع، غير أني إذا لم أرك اشتقتك واستوحشت وحشة عظيمة حتى ألقاك، فذكرت الآخرة بحيث لا أراك هناك، لأني إذا دخلت الجنة فأنت تكون في درجات النبيين، وإن أنا لم أدخل الجنة فحينذ لا أراك أبداً، فنزلت هذه الآية.

وذكر ابن أبي حاتم عن أبي الضحى عن مسروق، قال أصحاب محمد: يا رسول الله ما ينبغي لنا أن نفارقك، فإنك لو قد مت لرفعت فوقنا ولم نرك، فأنزل الله الآية. وذكر عن عكرمة مرسلا، قال: أتى فتى النبي على فقال: يا رسول الله، إن لنا منك نظرة في الدنيا ويوم القيامة لا نراك لأنك في الجنة في الدرجات العلى، فأنزل الله هذه الآية فقال له رسول الله على: «أنت معي في الجنة»(١). وذكر فيها أيضاً روايات أخر ستأتي إن شاء الله تعالى في مقصد محبته على.

لكن قال المحققون: لا ننكر صحة هذه الروايات، إلا أن سبب نزول هذه الآية يجب أن يكون شيئاً أعظم من ذلك، وهو الحث على الطاعة والترغيب فيها، فإنا نعلم أن خصوص السبب لا يقدح في عموم اللفظ، فهذه الآية عامة في حق جميع المكلفين، وهو أن كل من أطاع الله وأطاع الرسول فقد فاز بالدرجات العالية والمراتب الشريفة عنده تعالى.

ثم إن ظاهر قوله تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول﴾ [النساء: ٦٩] أنه يكفي الاكتفاء بالطاعة الواحدة، لأن اللفظ الدال على الصفة يكفي في جانب الثبوت حصول ذلك المسمى مرة واحدة، لكن لا بد أن يحمل على غير ظاهره، وأن تحمل الطاعة على

<sup>(</sup>١) ذكره السيوطي في الدر المنثور ٤/ ٣٧١ وابن عساكر في تهديب تاريخ دمشق ٢٠٣/٦ وابن الجوزي في العلل المتناهية ١/ ٢١٥.

فعل جميع المأمورات وترك جميع المنهيات، إذ لو حملناه على الطاعة الواحدة لدخل فيه الفساق والكفار، لأنهم قد يأتون بالطاعة الواحدة.

قال الرازي: قد ثبت في أصول الفقه أن الحكم المذكور عقب الصفة مشعر بكون ذلك الحكم معللاً بذلك الوصف، وإذا ثبت هذا فنقول: قوله: ﴿من يطع الله﴾ [النساء: ٦٩] أي في كونه إلهاً، وطاعة الله في كونه إلهاً هي معرفته والإقرار بجلالته وعزته وكبريائه وصمديته، فصارت هذه تنبيهاً على أمرين عظيمين من أحوال المعاد:

فالأول: أن منشأ جميع السعادات يوم القيامة إشراف الروح بأنوار معرفة الله، فكل من كانت هذه الأنوار في قلبه أكثر، وصفاؤها أقوى كان إلى السعادة أقرب، وإلى الفوز بالنجاة أوصل.

والثاني: أن الله تعالى ذكر في الآية السابقة وعد أهل الطاعة بالأجر العظيم والثواب المجزيل، ثم ذكر في هذه الآية وعدهم بكونهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين. وليس المراد بكون من أطاع الله وأطاع الرسول مع النبيين والصديقين كون الكل في درجة واحدة، لأن هذا يقتضي التسوية في الدرجة بين الفاضل والمفضول، وذلك لا يجوز، فالمراد كونهم في الجنة بحيث يتمكن كل واحد منهم من رؤية الآخر، وإن بعد المكان، لأن الحجاب إذا زال شاهد بعضهم بعضاً، وإذا أرادوا الرؤية والتلاقي قدروا على ذلك، فهذا هو المراد من هذه المعية، وقد ثبت وصح عنه أنه قال: «المرء مع من أحب»، وثبت عنه أيضاً أنه قال: «إن بالمدينة أقواماً ما سرتم مسيراً ولا نزلتم منزلاً إلا وهم معكم حبسهم العلر»(١١)، فالمعية والصحبة الحقيقية إنما هي بالسر والروح لا بمجرد البدن، فهي بالقلب لا بالقالب، ولهذا كان النجاشي معه ومن أبعد الخلق أقرب الناس إليه، وهو بين النصارى بأرض الحبشة، وعبد الله بن أبي من أبعد الخلق عنه، وهو معه في المسجد، وذلك أن العبد إذا أراد بقلبه أمراً من طاعة أو معصية أو عنه، وهو معه في المسجد، وذلك أن العبد إذا أراد بقلبه أمراً من طاعة أو معصية أو وأصحابه رضي الله عنهم، وبينها وبينهم من المسافة الزمانية والمكانية بعد، عظيم.

وقال تعالى: ﴿قُلْ إِن كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم﴾ [آل عمران: ٣١]. وهذه الآية الشريفة تسمى: آية المحبة، قال بعض السلف: ادعى قوم محبة الله فأنزل الله آية المحبة ﴿قُلْ إِن كنتم تحبون الله فاتبعوني﴾ [آل عمران: ٣١] وقال تعالى: ﴿يحببكم الله﴾ [آل عمران: ٣١] إشارة إلى دليل المحبة وثمرتها وفائدتها،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري كتاب الجهاد باب (٣٥) وابن ماجه في كتاب الجهاد برقم (٢٧٦٤ \_ ٢٧٦٠).

فدليلها وعلامتها اتباع الرسول، وفائدتها وثمرتها محبة المرسل لكم، فما لم تحصل المتابعة فلا محبة لكم حاصلة، ومحبته لكم منتفية، فجعل سبحانه اتباع رسوله ﷺ مشروطاً بمحبتهم لله، وشرطاً لمحبة الله لهم، ووجود المشروط ممتنع بدون وجود تحقق شرطه، فعلم انتفاء المحبة عند انتفاء المتابعة، فانتفاء محبتهم لله لازم لانتفاء المتابعة لرسوله، وانتفاء المتابعة ملزوم لانتفاء محبة الله لهم، فيستحيل حينتذ ثبوت محبتهم الله وثبوت محبة الله لهم بدون المتابعة لرسوله ﷺ فدل على أن متابعة الرسول هي حب الله ورسوله وطاعة أمره، ولا يكفي ذلك في العبودية حتى يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، فلا يكون شيء أحب إليه من الله ورسوله، ومتى كان شيء عنده أحب إليه منهما فهذا هو الشرك الذي لا يغفر لصاحبه ألبتة ولا يهديه الله، قال الله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كان آباؤكم وأبناؤكم وإخوانكم وأزواجكم وعشيرتكسم وأموال اقترفتموها وتجارة تخشون كسادها ومساكن ترضونها أحب إليكم من الله ورسوله وجهاد نى سبيله فتربصوا حتى يأتي الله بأمره والله لا يهدي القوم الفاسقين﴾ [التوبة: ٢٤]، فكل من قدم طاعة أحد من هؤلاء على طاعة الله ورسوله أو قول أحد منهم على قول الله ورسوله، أو مرضاة أحد منهم على مرضاة الله ورسوله، أو خوف أحد منهم ورجاءه والتوكل عليه على خوف الله ورجائه والتوكل عليه، أو معاملة أحد منهم على معاملة الله ورسوله، فهو ممن ليس الله ِ ورسوله أحب إليه مما سواهما، وإن قال بلسانه فهو كذب منه، وإخبار بما ليس هو عليه. انتهى ملخصاً من كتاب «مارج السالكين»، وسيأتي مزيد لللك إن شاء الله تعالى في مقصد محبته على.

وقال تعالى: ﴿فَآمنوا بالله ورسوله النبي الأمي الذي يؤمن بالله وكلماته واتبعوه لعلكم تهتدون﴾ [الأعراف: ١٥٨]. أي إلى الصراط المستقيم، فجعل رجاء الاهتداء أثر الأمرين، الإيمان بالرسول واتباعه، تنبيهاً على أن من صدقه ولم يتابعه بالتزام شرعه فهو في الضلالة، فكل ما أتى به الرسول ﷺ يجب علينا اتباعه إلا ما خصه الدليل.

وقال تعالى: ﴿ فَآمنُوا بِاللهِ وَرَسُولُهُ وَالنَّورُ الذِي أَنْزُلْنَا﴾ [التغابن: ٨] يعني القرآن، فالإيمان به ﷺ واجب متعين على كل أحد. لا يتم إيمان إلا به ولا يصح إسلام إلا معه، قال تعالى: ﴿ وَمَن لَم يَوْمَن بِاللهُ وَرَسُولُهُ فَإِنَا أَعْتَدْنَا لَلْكَافُرِينَ سَعِيراً ﴾ [الفتخ: ١٣] أي ومن لم يؤمن بالله ورسوله فهو من الكافرين، وإنا أعتدنا للكافرين سعيراً.

وقال تعالى: ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ﴾ [النساء: ٦٥] الآية. معناه: فوربك، كقوله: ﴿ فوربك لنسألنهم أجمعين ﴾ [الحجر: ٩٢] و (الا) مزيدة للتأكيد لمعنى القسم، كما في ﴿ لئلا يعلم ﴾ [الحديد: ٢٩] و الا يؤمنون جواب. أقسم الله

تعالى بنفسه الكريمة المقدسة أنه لا يؤمن أحد حتى يحكم الرسول في جميع أموره، ويرضى بجميع ما حكم به، وينقاد له ظاهراً وباطناً، سواء كان الحكم بما يوافق أهواءهم أو يخالفهم، كما ورد في الحديث: (والذي نفسي بيده لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به)، وهذا يدل على أن من لم يرض بحكم الرسول لله لا يكون مؤمناً، وعلى أنه لا بد من حصول الرضى بحكمه في القلب، وذلك بأن يحصل الجزم والتيقن في القلب بأن الذي يحكم به لله هو الحق والصدق، فلا بد من الانقياد باطناً وظاهراً، وسيأتي مزيد بيان لذلك إن شاء الله تعالى في مقصد محبته لله. ثم إن ظاهر الآية يدل على أنه لا يجوز تخصيص النص بالقياس، لأنه يدل على أنه يجب متابعة قوله وحكمه، وأنه لا يجوز العدول عنه إلى غيره.

وقوله: ﴿ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت﴾ [النساء: ٦٥] مشعر بذلك، لأنه متى خطر بقلبه قياس يقتضي ضد مدلول النص فهناك يحصل الحرج في النفس، فبين تعالى أنه لا يكمل إيمانه إلا بعد أن لا يلتفت إلى ذلك الحرج ويسلم إلى النص تسليماً كلياً، قاله الإمام فخر الدين. وجوز غيره تخصيص الكتاب والسنة بالقياس، وبه صرح العلامة التاج بن السبكي في جمع الجوامع.

#### النوع الثامن فيما يتضمن الأدب معه ﷺ

قال الله تعالى: ﴿يا أيها اللين آمنوا لا تقدموا بين بدي الله ورسوله ﴾ [الحجرات: 1]. فمن الأدب أن لا يتقدم بين يديه بأمر ولا نهي، ولا إذن ولا تصرف حتى يأمر هو وينهى ويأذن كما أمر الله تعالى بذلك في هذه الآية، وهذا باق إلى يوم القيامة لم ينسخ. فالتقدم بين يدي سنته بعد وفاته كالتقدم بين يديه في حياته، لا فرق بينهما عند كل ذي عقل سليم. قال مجاهد: لا تفتاتوا على رسول الله بشيء، حتى يقضيه الله تعالى على لسانه. وقال الضحاك: لا تقضوا أمراً دون رسول الله بشي. وقال غيره: لا تأمروا حتى يأمر، ولا تنهوا حتى ينهى.

وانظر أدب الصديق ـ رضي الله عنه ـ معه ﷺ في الصلاة، إذ تقدم بين يديه كيف تأخر وقال: نما كان لابن أبي قحافة أن يتقدم بين يدي رسول الله ﷺ، كيف أورثه مقامه والإمامة بعده، فكان ذلك التأخر إلى خلفه، وقد أوماً إليه أن اثبت مكانك، سعياً إلى قدام بكل خطوة إلى وراء مراحل إلى قدام تنقطع فيها أعناق المطي.

ومن الأدب معه على أن لا ترفع الأصوات فوق صوته، كما قال تعالى: ﴿يا أيها

الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم قوق صوت النبي ولا تجهروا له بالقول كجهر بعضكم لبعض [الحجرات: ٢]. قال الرازي: أفاد أنه ينبغي أن لا يتكلم المؤمن عنده كلا كتكلم العبد عند سيده، لأن العبد ادخل في قوله تعالى: ﴿كجهر بعضكم لبعض [الحجرات: ٢] لأنه للعموم، فلا ينبغي أن يجهر المؤمن للنبي كما يجهر العبد للسيد، وإلا كان قد جهر له كما يجهر بعضكم لبعض.

قال: ويؤيد ما ذكرناه قوله تعالى: ﴿النبي أولى بالمؤمنين من أنفسهم﴾ [الأحزاب: ٢]، والسيد ليس أولى عند عبده من نفسه، حتى لو كانا في مخمصة ووجد العبد ما لو لم يأكله لمات لا يجب عليه بذله لسيده، ويجب البدل للنبي ﷺ، ولو علم العبد أن بموته ينجو سيده لا يلزمه أن يلقي نفسه في التهلكة لإنجاء سيده، ويجب لإنجاء النبي ﷺ، فكما أن العضو الرئيس أولى بالرعاية من غيره، لأن عند خلل القلب مثلاً لا يبقى لليدين والرجلين استقامة، فلو حفظ الإنسان نفسه وترك النبي ﷺ لهلك هو أيضاً بخلاف العبد والسيد. انتهى. وإذا كان رفع الأصوات فوق صوته موجباً لحبوط الأعمال فما الظن برفع الآراء ونتائج الأفكار على سنته وما جاء به.

واعلم أن في الرفع والجهر استخفافاً قد يؤدي إلى الكفر المحبط، وذلك إذا انضم إليه قصد الإهانة وعدم المبالاة. وروي أن أبا بكر رضي الله عنه، لما نزلت هذه الآية قال: والله يا رسول الله لا أكلمك إلا كأخي السرار، وأن عمر رضي الله عنه كان إذا حدثه حدّثه كأخى السرار ما كان يسمع النبي على بعد هذه الآية حتى يستفهمه.

وقد روي أن أبا جعفر أمير المؤمنين ناظر مالكاً في مسجد رسول الله على فقال له مالك: يا أمير المؤمنين، لا ترفع صوتك في هذا المسجد، فإن الله عز وجل أدب قوماً فقال: ﴿إِن ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي﴾ [الحجرات: ٢] ومدح قوماً فقال: ﴿إِن اللهِين ينادونك من الذي يغضون أصواتهم﴾ [الحجرات: ٣] الآية، وذم قوماً فقال: ﴿إِن اللهِين ينادونك من وراء الحجرات﴾ [الحجرات: ٤] الآية. وإن حرمته ميتاً كحرمته حياً، فاستكان لها أبو جعفر.

ومن الأدب أن لا يجعل دعاؤه كدعاء بعضنا بعضاً، قال تعالى: ﴿لا تجعلوا دعاء الرسول بينكم كدعاء بعضكم بعضاً﴾ [النور: ٦٣] وفيه قولان للمفسرين:

أحدهما: أنكم لا تدعونه باسمه كما يدعو بعضكم بعضاً، بل قولوا: يا رسول الله، يا نبي الله، مع التوقير والتواضع، فعلى هذا: المصدر مضاف إلى المفعول، أي دعاؤكم الرسول.

والثاني: إن المعنى، لا تجعلوا دعاءه لكم بمنزلة دعاء بعضكم بعضاً، إن شاء

أجاب وإن شاء ترك، بل إذا دعاكم لم يكن لكم بد من إجابته، ولم يسعكم التخلف عنها ألبتة، فإن المبادرة إلى إجابته واجبة، والمراجعة بغير إذنه محرمة، فعلى هذا: المصدر مضاف إلى الفاعل، أي دعاءه إياكم، وقد تقدم في الخصائص من المقصد الرابع عن مذهب الشافعي أن الصلاة لا تبطل بإجابته على المنافعي أن الصلاة لا تبطل بإجابته على المنافعي أن الصلاة المنافعي أن المنافعي

ومن الأدب معه ﷺ أنهم إذا كانوا معه على أمر جامع من خطبة أو جهاد، أو رباط، لم يلهب أحد ملهباً في حاجة له حتى يستأذنه، كما قال تعالى: ﴿إنها المؤمنون الله ورسوله وإذا كانوا معه على أمر جامع لم يلهبوا حتى يستأذنوه﴾ [النور: ٢٦]. فإذا كان هذا ملهباً مقيداً لحاجة عارضة لم يوسع لهم فيه إلا بإذنه، فكيف بمذهب مطلق في تفاصيل الدين، أصوله وفروعه، دقيقه وجليله، هل يشرع الذهاب إليه بدون استثلانه؟ ﴿فاسألوا أهل الذكر إن كنتم لا تعلمون﴾ [النحل: ٤٣].

ومن الأدب معه ﷺ أنه لا يستشكل قوله، بل تستشكل الآراء بقوله، ولا يعارض نصه بقياس، بل تهدر الأقيسة وتلقى لنصوصه، ولا يحرف كلامه عن حقيقته لخيال مخالف، يسميه أصحابه معقولاً، نعم هو مجهول وعن الصواب معزول، ولا يتوقف قبول ما جاء به على موافقة أحد، فكل هذا من قلة الأدب معه، وهو عين الجراءة عليه.

ورأس الأدب معه على كمال التسليم له والانقياد لأمره، وتلقي خبره بالقبول والتصديق دون أن يحمله معارضة خيال باطل يسميه صاحبه معقولاً، أو يسميه شبهة، أو شكاً، أو يقدم عليه آراء الرجال وزبالات أذهانهم، فيوحد التحكيم والتسليم والانقياد والإذعان، كما وحد المرسل بالعبادة والخضوع والذل والإنابة والتوكل، فهما توحيدان لا نجاة للعبد من عداب الله إلا بهما، توحيد المرسل، وتوحيد متابعة الرسول، فلا يتحاكم إلى غيره، ولا يرضى بحكم غيره، انتهى ملخصاً من «المدارج» والقرآن مملوء بالآيات المرشدة إلى الأدب معه على فلتراجع.

## النوع الناسع في آيات تتضمن رده تعالى بنفسه المقدسة على عدوه على ترفيعاً لشأنه

قال الله تعالى: ﴿ن والقلم وما يسطرون ما أنت بنعمة ربك بمجنون﴾ [القلم: ١ - ٢] لما قال المشركون: ﴿يا أيها الذي نزل عليه الذكر إنك لمجنون﴾ [الحجر: ٦]، أجاب تعالى عنه عدوه بنفسه من غير واسطة، وهكذا سنة الأحباب، فإن الحبيب إذا سمع من يسب حبيبه تولى بنفسه \_ منتصراً له \_ جوابه، فهنا تولى الحق سبحانه وتعالى

جوابهم بنفسه منتصراً له، لأن نصرته تعالى أتم من نصرته وأرفع لمنزلته، ورده أبلغ من رده وأثبت في ديوان مجده.

فأقسم تعالى بما أقسم به من عظيم آياته على تنزيه رسوله وحبيبه وخليله مما غمصته أعداؤه الكفرة به وتكذيبهم له بقوله: ﴿مَا أَنْتَ بِنَعِمَةُ رَبِّكُ بِمَجْنُونَ﴾ [القلم: ٢] وسيعلم أعداؤه المكذبون له أيهم المفتون، هو أو هم؟ وقد علموا هم والعقلاء ذلك في الدنيا، ويزداد علمهم به في البرزخ، وينكشف ويظهر كل الظهور في الآخرة بحيث بتساوى الخلق كلهم في العلم به. وقال تعالى: ﴿وما صاحبكم بمجنون﴾ [التكوير: ٢٢].

ولما رأى العاصي بن وائل السهمي النبي في يخرج من المسجد وهو يدخل فالتقيا عند باب بني سهم وتحدثا، وأناس من صناديد قريش جلوس في المسجد، فلما دخل العاصي قالوا: من ذا الذي كنت تحدث معه، قال: ذلك الأبتر، يعني النبي في وكان قد توفي ابن لرسول الله في من خديجة، فرد الله تعالى عليه، وتولى جوابه بقوله: ﴿إن شانتك هو الأبتر﴾ [الكوثر: ٣] أي عدوك ومبغضك هو الذليل الحقير.

ولما قالوا: ﴿أفترى على الله كذباً﴾ [سبأ: ٨] قال الله تعالى: ﴿بل الذين لا يؤمنون بالآخرة في العذاب والضلال البعيد﴾ [سبأ: ٨]. ولما قالوا: ﴿لست مرسلاً﴾ [الرعد: ٤٣] أجاب الله تعالى عنه فقال: ﴿يس، والقرآن الحكيم، إنك لمن المرسلين﴾ [يس: ١ - ٣]. ولما قالوا: ﴿أثنا لتاركو الهتنا لشاعر مجنون﴾ [الصافات: ٣٦] رد الله تعالى عليهم فقال: ﴿بل جاء بالحق وصدق المرسلين﴾ [الصافات: ٣٧] فصدقه ثم ذكر وعيد خصمائه فقال: ﴿إنكم لذائقو العذاب الأليم﴾ [الصافات: ٣٨]. ولما قالوا: ﴿أم يقولون شاعر نتربص به ريب المنون﴾ [الطور: ٣٠] رد الله تعالى عليهم بقوله: ﴿وما علمناه الشعر وما ينبغي له إن هو إلا ذكر وقرآن مبين﴾ [يس: ٢٩].

ولما حكى الله عنهم قولهم: ﴿إِن هذا إِلا إِفْكُ افتراه وأَعانه عليه قوم آخرون﴾ [الفرقان: ٤]. والمفرقان: ٤] سماهم الله تعالى كاذبين بقوله: ﴿فقد جاءوا ظلماً وزوراً﴾ [الفرقان: ٤]. قال: ﴿قل أنزله الذي يعلم السر في السموات والأرض﴾ [الفرقان: ٢]. ولما قالوا: يلقيه إليه شيطان قال الله تعالى: ﴿وما تنزلت به الشياطين﴾ [الشعراء: ٢١٠] الآية ولما تلا عليهم نبأ الأولين قال النضر بن الحارث ﴿لو نشاء لقلنا مثل هذا إن هذا إلا أساطير الأولين﴾ [الأنفال: ٢١] قال الله تعالى: تكذيباً لهم ﴿قل لئن اجتمعت الإنس والجن على أن يأتوا بمثل هذا القرآن لا يأتون بمثله﴾ [الإسراء: ٨٨].

ولما قال الوليد بن المغيرة: ﴿إن هذا إلا سحر يؤثر، إن هذا إلا قول البشر﴾

[المدثر: ٢٤ و ٢٥] قال الله تعالى: ﴿كَلَلْكُ مَا أَنَى اللَّهِ مِنْ قَبِلُهُمْ مِنْ رَسُولُ إِلاَ قَالُوا ساحر أو مجنون﴾ [اللاريات: ٥٢] تسلية له عليه الصلاة والسلام. ولما قالوا: محمد قلاه ربه، رد الله تعالى عليهم بقوله: ﴿ما ودعك ربك وما قلى﴾ [الضحى: ٣].

ولما قالوا: ﴿ مَا لَهَذَا الرسول يَأْكُلُ الطّعَامُ ويمشي في الأسواق﴾ [الفرقان: ٧] قال الله تعالى: ﴿ وما أرسلناك قبلك من المرسلين إلا أنهم ليأكلون الطعام ويمشون في الأسواق﴾ [الفرقان: ٢٠]. ولما حسدته أعداء الله اليهود على كثرة النكاح والزوجات، وقالوا: ما همته إلا النكاح، رد الله تعالى عليهم عن رسوله ونافح عنه فقال: ﴿ أُم يحسدون الناس على ما آتاهم الله من فضله فقد آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكاً عظيماً ﴾ [النساء: ٥٤].

ولما استبعدوا أن يبعث الله رسولاً من البشر بقولهم الذي حكى الله عنهم: ﴿وما منع الناس أن يؤمنوا إذ جاءهم الهدى إلا أن قالوا أبعث الله بشراً رسولاً﴾ [الإسراء: ٩٤] وجهلوا أن التجانس يورث التأنس، وأن التخالف يورث التباين. قال الله تعالى: ﴿قل لو كان في الأرض ملائكة يمشون مطمئنين لنزلنا عليهم من السماء ملكاً رسولاً﴾ [الإسراء: ٩٥] أي لو كانوا ملائكة لوجب أن يكون رسولهم من الملائكة، لكن لما كان أهل الأرض من البشر وجب أن يكون رسولهم من البشر.

فما أجل هذه الكرامة، وقد كانت الأنبياء إنما يدافعون عن أنفسهم، ويردون على أعدائهم، كقول نوح عليه الصلاة والسلام: ﴿يَا قُوم لَيْس بِي صَلَالَة﴾ [الأعراف: ٦١]، وقول هود ﴿لَيْس بِي سَفَاهَة﴾ [الأعراف: ٦٧] وأشباه ذلك.

## النوع العاشر في حقه على متشابهات عن آيات وردت في حقه على متشابهات

قال الله تعالى: ﴿وجدك ضالاً فهدى﴾ [الضحى: ٧]. اعلم أنه قد اتفق العلماء على أنه ﷺ ما ضل لحظة واحدة قط، وهل هو جائز عقلاً على الأنبياء \_ صلوات الله وسلامه عليهم \_ قبل النبوة؟ قالت المعتزلة: هو غير جائز عقلاً لما فيه من التنفير. وعند أصحابنا: أنه جائز في العقول، ثم يكرم الله من أراد بالنبوة، إلا أن الدليل السمعي قام على أن هذا الجائز لم يقع لنبي، قال الله تعالى: ﴿ما ضِل صاحبكم وما غوى﴾ [النجم: ٢] قاله الإمام فخر الدين.

وقال الإمام أبو الفضل اليحصبي في الشفاء»: والصواب أنهم معصومون قبل النبوة من الجهل بالله وصفاته، والتشكك في شيء من ذلك، وقد تعاضدت الأخبار والآثار عن

الأنبياء بتنزيههم عن هذه النقيصة منذ ولدوا، ونشأتهم على التوحيد والإيمان، بل على إشراق أنوار المعارف، ونفحات ألطاف السعادة، ولم ينقل أحد من أهل الأخبار أن أحداً نبىء واصطفي ممن عرف بكفر وإشراك قبل ذلك، ومستند هذا الباب النقل(١).

ثم قال: وقد استبان لك بما قررناه ما هو الحق من عصمته على عن الجهل بالله وصفاته، أو كونه على حالة تنافي العلم بشيء من ذلك كله جملة بعد النبوة عقلاً وإجماعاً، وقبلها سمعاً ونقلاً، ولا بشيء مما قررناه من أمور الشرع وأداه عن ربه من الوحي قطعاً، عقلاً وشرعاً، وعصمته عن الكلب وخلف القول منذ نبأه الله وأرسله، قصداً وغير قصد، واستحالة ذلك عليه شرعاً وإجماعاً، نظراً وبرهاناً، وتنزيهه عنه قبل النبوة قطعاً، وتنزيهه عن الكبائر إجماعاً، وعن الصغائر تحقيقاً، وعن استدامة السهو والغفلة، واستمرار الغلط والنسيان عليه فيما شرعه للأمة، وعصمته في كل حالاته من رضى وغضب، وجد ومزح، ما يجب لك أن تتلقاه باليمين، وتشد عليه يد الضنين، فإن من يجهل ما يجب للنبي على أو يجوز أو يستحيل عليه، ولا يعرف صور أحكامه لا يأمن أن يعتقد في بعضها خلاف ما [هي] عليه، ولا ينزهه عما لا يجوز أن يضاف إليه، فيهلك من حيث لا يدري، ويسقط في هوة الدرك الأسفل من النار، إذ ظن الباطل به فيهلك من حيث لا يدري، ويسقط في هوة الدرك الأسفل من النار، إذ ظن الباطل به واعتقاد ما لا يجوز عليه يحل صاحبه دار البوار (٢).

وقد استدل بعض الأثمة على عصمتهم من الصغائر، بالمصير إلى امتثال أفعالهم واتباع آثارهم وسيرتهم مطلقاً. وجمهور الفقهاء على ذلك من أصحاب مالك والشافعي وأبي حنيفة في غير التزام قرينة بل مطلقاً عند بعضهم، وإن اختلفوا في حكم ذلك، فلو جوزنا عليهم الصغائر لم يكن الاقتداء بهم في أفعالهم، إذ ليس كل فعل من أفعاله يتميز مقصده من القربة والإباحة والخطر والمعصية. انتهى. واختلف في تفسير هذه الآية على وجوه كثيرة:

أحدها: وجدك ضالاً عن معالم النبوة. وهو مروي عن ابن عباس والحسن والضحاك وشهر بن حوشب، ويؤيده قوله تعالى ﴿ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان﴾ [الشورى: ٥٢] أي ما كنت تدري قبل الوحي أن تقرأ القرآن، ولا كيف تدعو الخلق إلى الإيمان، قاله السمرقندي، وقال بكر القاضي: ولا الإيمان الذي هو الفرائض والأحكام، فقد كان ﷺ قبل مؤمناً بتوحيده، ثم نزلت الفرائض التي لم يكن يدريها قبل، فازداد بالتكاليف إيماناً (١٣)، وسيأتي آخر هذا النوع مزيد لذلك إن شاء الله تعالى.

(٣) المصدر السابق ٢/١١٣.

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضي عياض ١٠٩/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١٧٢ وما بعدها.

الثاني: من معنى قوله: (ضالاً) ما روي مرفوعاً مما ذكره الإمام فخر الدين: أنه عن عن جدي عبد المطلب وأنا صبي حتى كاد الجوع يقتلني فهداني الله.

الثالث: يقال: ضل الماء في اللبن إذا صار مغموراً، فمعنى الآية: كنت مغموراً بين الكفار بمكة فقواك الله حتى أظهرت دينه.

الرابع: أن العرب تسمى الشجرة الفريدة في الفلاة ضالة، كأنه تعالى يقول: كانت تلك البلاد كالمفازة ليس فيها شجرة تحمل ثمر الإيمان بالله تعالى ومعرفته إلا أنت، فأنت شجرة فريدة في مفازة الحمد.

الخامس: قد يخاطب السيد، والمراد قومه، أي وجد قومك ضالين فهداهم بك وبشرعك.

السادس: أي محباً لمعرفتي، وهو مروي عن ابن عطاء، والضال: المحب، كما قال تعالى: ﴿إِنْكَ لَفِي ضَلَالُكَ القديم﴾ [يوسف: ٩٥] أي محبتك القديمة، ولم يريدوا هاهنا: في الدين، إذ لو قالوا ذلك في نبي الله لكفروا(١).

السابع: أي وجدك ناسياً فذكرك، وذلك ليلة المعراج نسي ما يجب بأن يقال بسبب الهببة، فهداه تعالى إلى كيفية الثناء حتى قال: لا أحصى ثناء عليك.

الشامن: أي وجدك بين أهل ضلال فعصمك من ذلك وهداك للإيمان وإلى إرشادهم(٢).

التاسع: أي وجدك متحيراً في بيان ما أنزل إليك، فهداك لبيانه، كقوله: ﴿وَالْزَلْنَا إِلَيْكَ اللَّهُ لَا لِينَاسُ مَا نَزُلُ إِلْيُهُم﴾ [النحل: ٤٤] وهذا مروي عن الجنيد(٣).

العاشر: عن على أنه ﷺ قال: (ما هممت بشيء مما كان أهل الجاهلية يعملون به غير مرتين، كل ذلك يحول الله بيني وبين ما أريد، ثم ما هممت بعدهما بشيء حتى أكرمني الله برسالته، قلت ليلة لغلام من قريش كان يرحى بأعلى مكة: لو حفظت لي غنمي حتى أدخل مكة فأسمر بها كما يسمر الشباب، فخرجت حتى أتيت أول دار من دور أهل مكة سمعت عزفاً بالدفوف والمزامير فجلست أنظر إليهم وضرب الله على أذني فنمت، فما أيقظني إلا مس الشمس، ثم قلت ليلة أخرى مثل ذلك فضرب الله على أذني

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١١٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٢/ ١١٣.

فما أيقظني إلا مس الشمس، ثم ما هممت بعدهما بسوء حتى أكرمني الله بزسالته (١٠).

وأما قوله تعالى: ﴿ووضعنا عنك وزرك الذي أنقض ظهرك﴾ [الشرح: ٢و ٣]. فقد احتج بها جماعة من الفقهاء والمحدثين والمتكلمين المجوزين للصغائر على الأنبياء \_ صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين \_ وبظواهر كثيرة من القرآن والحديث، إن التزموا ظواهرها أفضت بهم \_ كما قال القاضي عياض \_ إلى تجويز الكبائر، وخرق الإجماع، وما لا يقول به مسلم، فكيف وكلما احتجوا به منها مما اختلف المفسرون في معناه، وتقابلت الاحتمالات في مقتضاه. وجاءت الأقاويل فيها للسلف بخلاف ما التزموه من ذلك. فإذا لم يكن مدهبهم إجماعاً، وكان الخلاف فيما احتجوا به قديماً، وقامت الدلالة على خطأ قولهم، وصحة غيره، وجب تركه والمصير إلى ما صح، انتهى. وقد اختلف في هذه الآية:

فقال أهل اللغة: الأصل فيه أن الظهر إذا أثقله الحمل سمع له نقيض، أي صوت كصوت المحامل والرحال، وهذا مثل لما كان يثقل على رسول الله هم من أقداره. وقيل: المراد منه تخفيف أعباء البنوة التي يثقل الظهر القيام بأمرها، وحفظ موجباتها، والمحافظة على حقوقها، فسهل الله ذلك عليه، وحط عنه ثقلها بأن يسرها عليه حتى تيسرت له. وقيل الوزر: ما كان يكرهه من تغييرهم لسنة الخليل عليه السلام، وكان لا يقدر على منعهم إلى قواه الله تعالى وقال له: ﴾ [اتبع ملة إبراهيم﴾ [النحل: ١٢٣].

وقيل: معناه عصمناك من الوزر الذي أنقض ظهرك لو كان ذلك الذنب حاصلاً، فسمى الله العصمة فوضعاً عجازاً، ومن ذلك ما في الحديث أنه على حضر وليمة فيها دف ومزامير قبل البعثة فضرب الله على أذنه فما أيقظه إلا حر الشمس من الغد. وقيل: ثقل شغل سرك وحيرتك وطلب شريعتك، حتى شرعنا لك ذلك. وقيل معناه: خففنا عليك ما حملت بحفظنا لما استحفظت وحفظ عليك، ومعنى (أنقض) أي كاد ينقضه. قال القاضي: فيكون المعنى على من جعل ذلك لما قبل النبوة: اهتمام النبي على بأمور فعلها قبل نبوته وحرمت عليه بعد النبوة فعدها أوزاراً وثقلت عليه وأشفق منها(٢). وقيل: إنها ذنوب أمته صارت كالوزر عليه، فأمنه الله تعالى من عذابهم في العاجل بقوله: ﴿وما كان الله لبعلبهم وأنت فيهم﴾ [الأنفال: ٣٣] ووعده الشفاعة في الآجل.

وأما قوله تعالى: ﴿ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾ [الفتح: ٢]. فقال

<sup>(</sup>١) ذكره الهيشمي في مجمع الزوائد ٨/ ٢٢٦ والقاضي عياض في الشفا ١/ ١٣٦ والمتقي الهندي في كنز العمال (٣٥٤٣٨).

<sup>(</sup>٢) انظر الشقا ٢/ ١٥٨.

ابن عباس: أي أنك مغفور لك غير مؤاخذ بذنب أن لو كان. وقال بعضهم: أراد غفران ما وقع وما لم يقع، أي أنك مغفور لك. وقيل: المراد ما كان عن سهو وغفلة وتأويل، حكاه الطبري واختاره القشيري. وقيل: ما تقدم لأبيك آدم وما تأخر من ذنوب أمتك، حكاه السمرقندي والسلمي عن ابن عطاء (١٠). وقيل: المراد أمته وقيل المراد باللنب ترك الأولى، كما قيل: حسنات الأبرار سيآت المقربين، وترك الأولى ليس بذنب، لأن الأولى وما يقابله مشتركان في إباحة الفعل.

وقال السبكي: قد تأملتها \_ يعني الآية \_ مع ما قبلها وما بعدها فوجدتها لا تحتمل إلا وجهاً واحداً، وهو تشريف النبي على من غير أن يكون هناك ذنب، ولكنه أريد أن يستوعب في الآية جميع أنواع النعم \_ من الله على عباده \_ الأخروية، وجميع النعم الأخروية شيئان: سلبية وهي غفران الذنوب، وثبوتية وهي لا تتناهى، أشار إليها بقوله فويتم نعمته عليك [الفتح: ٢]، وجميع النعم الدنيوية شيئان: دينية وأشار إليها بقوله فويهديك صراطاً مستقيماً [الفتح: ٢]، ودنيوية وهي قوله: فوينصرك الله نصراً عزيزاً [الفتح: ٣]، فانتظم بذلك تعظيم قدر النبي على المتفرقة في غيره، ولهذا جعل ذلك تعظيم قدر النبي على وقد سبق إلى نحو هذا ابن عطية بنون العظمة (٢)، وجعله خاصاً بالنبي على الفتح المبين الذي عظمه وفخمه بإسناده إليه بنون العظمة (٢)، وجعله خاصاً بالنبي على بقوله: (لك) وقد سبق إلى نحو هذا ابن عطية فقال؛ وإنما المعنى التشريف بهذا الحكم، ولم تكن ذنوب ألبتة.

ثم قال: وعلى تقدير الجواز لا شك ولا ارتياب أنه لم يقع منه ، وكيف يتخيل خلاف ذلك ﴿وما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى [النجم: ٣-٤](٣). وأما الفعل: فإجماع الصحابة على اتباعه والتأسي به في كل ما يفعله من قليل أو كثير، أو صغير أو كبير لم يكن عندهم في ذلك توقف ولا بدث، حنى أعماله في السر والخلوة يحرصون على العلم بها وعلى اتباعها، علم بهم أو لم يعلم، ومن تأمل أحوال الصحابة معه الستحيى من الله أن يخطر بباله خلاف ذلك، انتهى.

وأما قوله تعالى: ﴿يا أيها النبي اتق الله ولا تطع الكافرين والمنافقين﴾ [الأحزاب: ١]. فلا مرية أنه ﷺ أتقى الخلق، والأمر بالشيء لا يكون إلا عند عدم اشتغال المأمور بالمأمور به، إذ لا يصلح أن يقال للجالس اجلس، ولا للساكت اسكت، ولا يجوز عليه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٥٧.

<sup>(</sup>٢) إشارة إلى قوله تعالى اإنا فتحنا لك فتحاً مبيناً، الفتح (١).

 <sup>(</sup>٣) لم يذكر المصنف من كلام السبكي قوله: وأحواله ﷺ منقسمة إلى قول وفعل: أما القول فتمال تعالى:
 ﴿ وما ينطق عن الهوى ﴾ [النجم: ٣] وأما الفعل...

أن لا يبلغ، ولا أن يخالف أمر ربه، ولا أن يشرك، ولا أن يطيع الكافرين والمنافقين، حاشاه الله من ذلك، وإنما أمره الله تعالى بتقوى توجب استدامة الحضور.

وأجاب بعضهم عن هذا أيضاً بأنه الله كان يزداد علمه بالله تعالى، ومرتبته، حتى كان حاله الله في في على ساعة تقوى كان حاله الله في في على ساعة تقوى تتجدد.

وقيل: المراد دم على التقوى. فإنه يصح أن يقال للجالس: اجلس هاهنا إلى أن آتك، وللساكت: قد أصبت فاسكت تسلم، أي دم على ما أنت عليه. وقيل: الخطاب مع النبي في والمراد أمته، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿إِن الله كان بما تعملون خبيراً﴾ [الأحزاب: ٢]، ولم يقل بما تعمل.

وأما قوله تعالى: ﴿فلا تطع المكلبين﴾ [القلم: ٨]. فاعلم أنه تعالى لما ذكر ما عليه الكفار في أمره ﷺ، ونسبته إلى ما نسبوه إليه، مع ما أنعم الله به عليه من الكمال في أمر اللدين والخلق العظيم، أتبعه بما يقوي قلبه ويدعوه إلى التشديد مع قومه، وقوى قلبه بذلك مع قلة العدد وكثرة الكفار، فإن هذه السورة من أوائل ما نزل فقال: ﴿فلا تطع المكلبين﴾ [القلم: ٨] والمراد رؤساء الكفار من أهل مكة، وذلك أنهم دعوه إلى دينهم، فنهاه الله أن يطيعهم، وهذا من الله تهييج اللتشديد في مخالفتهم.

وأما قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنت فِي شَكَ مَمَّا أَنزِلنا إِلَيْكَ فَاسَأَلُ الذِّينَ يَقْرُؤُونَ الكتابِ من قبلك ﴾ [يونس: ٩٤]، الآية فاعلم أن المفسرين اختلفرا فيمن المخاطب بهذا: فقال قوم المخاطب به النبي ﷺ، وقال آخرون: المخاطب به غيره. فأما من قال بالأول فاختلفوا على وجوه:

الأول: أن الخطاب مع النبي ﷺ في الظاهر والمراد غيره، كقوله تعالى: ﴿يا أَيها النبي إِذَا طَلَقْتُم النساء﴾ [الطلاق: ١] وكقوله: ﴿لَمْن أَشْرِكْت ليحبطن عملك﴾ [الزمر: ٢٥]، وكقوله لعيسى ابن مريم عليهما السلام ..: ﴿أَأَنْت قَلْت للناس اتخذوني وأمي إلهين من دون الله [المائدة: ١١٦] ومثل هذا معتاد، فإن السلطان إذا كان له أمير، وكان تحت راية ذلك الأمير جمع، فإذا أراد أن يأمر الرعية بأمر مخصوص فإنه لا يوجه خطابه إليهم، بل يوجهه إلى ذلك الأمير ليكون ذلك أقوى تأثيراً في قلوبهم.

الثاني: قال الفراء: علم الله تعالى أن رسوله على غير شاك، ولكن هذا كما يقول الرجل لولده: إن كنت ابني فبرني، ولعبده: إن كنت عبدي فأطعني.

الثالث: أن يقال لضيق الصدر شاك، يقول: إن ضقت ذرعاً بما تعانى من تعنتهم

وأذاهم فاصبر واسأل الذين يقرؤون الكتاب من قبلك كيف صبر الأنبياء على أذى قومهم، وكيف كان عاقبة أمرهم من النصر، فالمراد تحقيق ذلك والاستشهاد بما في الكتب المتقدمة، وأن القرآن مصدق لم فيها، أو تهييج الرسول ﷺ وزيادة تثبيته، أو يكون على سبيل الفرض والتقدير، لا إمكان وقوع الشك له، ولذلك قال ﷺ الما نزلت هذه الآية: والله لا أشك ولا أسأل، (۱).

وأما الوجه ال اني \_ وهو أن المخاطب غيره 義 \_ فتقريره: أن الناس كانوا في زمانه 義 فرقاً ثلاثة: الد ممدقون به، والمكلبون له، والمتوقفون في أمره الشاكون فيه فخاطبهم الله تعالى بهذا الد طاب فقال: فإن كنت في شك أيها الإنسان مما أنزلنا إليك من الهدى على لسان نبينا 秦 فاسأل أهل الكتاب ليدلوك على صحة نبوته، وهذا مثل قوله تعالى: ﴿ يَا أَيْهَا الإنسان مَا خُرك بربك الكريم ﴾ [الإنفطار: ٦] و ﴿ يَا أَيْهَا الإنسان هنا الجنس، [الإنشقاق: ٦] ﴿ وإذا مس الإنسان ضر ﴾ [الزمر: ٨] فإن المراد قبالإنسان هنا الجنس، لا إنسان بعينه، فكذا هنا، ولما ذكر الله تعالى لهم ما يزيل ذلك الشك حذرهم من أن يلحقوا بالقسم الثاني وهم المكلبون فقال: ﴿ ولا تكونن من الذين كذبوا بآيات الله فتكون من الخاسرين ﴾ [يونس: ٩٥].

وأما قوله تعالى: ﴿والذين آتيناهم الكتاب يعملون أنه منزل من ربك بالحق فلا تكونن من الممترين﴾ [الأنعام: ١١٤]. أي في أنهم لا يعلمون ذلك، أو يكون المراد: قل لمن امترى يا محمد، لا تكونن من الممترين فليس الخطاب له وأنه ﷺ يخاطب به غيره. وقيل غير ذلك.

وأما قوله تعالى: ﴿ولو شاء الله لجمعهم على الهدى فلا تكونن من الجاهلين﴾ [الأنعام: ٣٥]. فقال القاضي عياض: لا يلتفت إلى قول من قال: لا تكونن ممن يجهل أن الله لو شاء لجمعهم على الهدى، إذا فيه إثبات الجهل بصفة من صفاته تعالى، وذلك لا يجوز على الأنبياء، والمقصود وعظهم أن لا يتشبهوا في أمورهم بسمات الجاهلين، وليس في الآية دليل على كونه على تلك الصفة التي نهاه الله عن الكون عليها، فأمره الله تعالى على الترام الصبر على إعراض قومه، ولا يخرج عند ذلك فيقارب حال الجاهل بشدة التحسر(٢) حكاه أبو بكر بن فورك.

وقيل: معنى الخطاب لأمته ﷺ، أي فلا تكونوا من الجاهلين. حكاه أبو محمد

<sup>(</sup>١) ذكره ابن جرير عن قتادة مرسلاً لكن بدون قسم.

<sup>(</sup>٢) انظر الشفا للقاضى عياض ٢/١٠٧.

مكي، قال: ومثله في القرآن كثير، وكذلك قوله تعالى: ﴿وإن تطع أكثر من في الأرض﴾ [الأنعام: ١١٦] فالمراد غيره، كما قال تعالى: ﴿إن تطبعوا الذين كفروا﴾ [آل عمران: ١٤٩] وقوله تعالى: ﴿فإن يشأ الله يختم على قلبك﴾ [الشورى: ٢٤] و﴿لئن أشركت لحبطن عملك﴾ [الزمر: ٦٥] وما أشبه ذلك فالمراد غيره، وأن هذه حال من أشرك والنبي ﷺ لا يجوز عليه هذا، والله تعالى ينهاه عما يشاء ويأمره بما يشاء، كما قال تعالى: ﴿ولا تطرد الذين يدعون ربهم بالغداة والعشي﴾ [الأنعام: ٥٢] الآية، وما طردهم هما كان من الظالمين (١٠).

وأما قوله تعالى: ﴿وإن كنت من قبله لمن الغافلين﴾ [يوسف: ٣]. فليس بمعنى قوله ﴿واللَّذِينَ هُمُ عَن آياتنا خافلون﴾ [يونس: ٧]، وإنما المعنى: لمن الغافلين عن قصة يوسف، إذ لم تخطر ببالك، ولم تقرع سمعك قط، فلم تعلمها إلا بوحينا(٢).

وأما قوله تعالى: ﴿وإما ينزفنك من الشيطان نزغ فاستعد بالله ﴾ [الأعراف: ٢٠٠] الآية. فمعناه: يستخفَّك غضب يحملك على ترك الإعراض عنهم.

والنزغ: أدنى حركة تكون، كما قاله الزجاج. فأمره الله تعالى أنه متى تحرك عليه غضب على عدوه، أو رام الشيطان من إغرائه به وخواطر أدنى وساوسه ما لم يجعل له سبيل إليه أن يستعيل به تعالى منه، فيكفي أمره، ويكون سبب تمام عصمته، إذ لم يسلط عليه بأكثر من التعرض له، ولم يجعل له قدرة عليه. وكذلك لا يصح أن يتصور له الشيطان في صورة الملك ويلبس عليه، لا في أول الرسالة ولا بعدها [والإعتماد في ذلك دليل المعجزة] (٣) بل لا يشك النبي أن ما يأتيه من الله هو الملك ورسوله حقيقة إما بعلم ضروري يخلقه الله له أو ببرهان يظهر لديه كما قدمته في المقصد الأول عند البعثة، لتتم كلمة ربك صدقاً وعدلاً لا مبدل لكلماته.

وأما قوله تعالى: ﴿وما أرسلنا من قبلك من رسول ولا نبي إلا إذا تمنى ألقى الشيطان في أمنيته ﴿ [الحج: ٥٦] الآية. فأحسن ما قيل فيها ما عليه جمهور المفسرين: أن التمني المراد به هنا: التلاوة، وإلقاء الشيطان فيها إشغاله بخواطر وأذكار من أمور الدنيا للتالي حتى يدخل عليه الوهم والنسيان فيما تلاه، أو يدخل غير ذلك على أفهام السامعين من التحريف وسوء التأويل ما يزيله الله وينسخه ويكشف لبسه ويحكم آياته.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ٢/ ١٠٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢/ ١١٤.

<sup>(</sup>٣) ليست في الأصل: ولكنها في الأصل المنقول عنه. راجع الشفاء ٢/ ١٢٠.

قاله القاضى عياض، وقد تقدم في المقصد الأول مزيد لذلك.

قال في الشفاء: وأما قوله على حين نام عن الصلاة يوم الوادي: وإن هذا وادٍ به شيطان (١) فليس فيه ذكر تسلطه عليه ولا وسوسته له، بل إن كان بمقتضى ظاهره فقد بين أمر ذلك الشيطان بقوله: إن الشيطان أتى يلالاً، فلم يزل يهديه (٢) كما يهدي الصبي حتى نام، فاعلم أن تسلط الشيطان في ذلك الوادي إنما كان على بلال الموكل بكلاءة الفجر، هذا إن جعلنا قوله وإن هذا وادٍ به شيطان "تنبيها على سبب النوم عن الصلاة، وأما إن جعلناه تنبيها على سبب الرحيل عن الوادي وعلة لترك الصلاة به، وهو دليل مساق حديث زيد بن أسلم فلا اعتراض به في هذا الباب، لبيانه وارتفاع إشكاله.

قال عياض: وأما قوله تعالى: ﴿ وهبس وتولى أن جاءه الأهمى ﴾ [عبس: ١و ٢] الآيات، فليس فيها إثبات ذنب له ﷺ. بل إعلام الله له أن ذلك المتصدي له من لا يتزكى، وأن الصواب والأولى كان لو كشف له حال الرجلين لاختار الإقبال على الأعمى وفعل النبي ﷺ لما فعل وتصديه لذلك الكافر كان طاعة لله، وتبليغاً عنه، واستئلافاً له، كما شرعه الله [له] لا معصية ولا مخالفة له، وما قصة الله عليه من ذلك إعلام بحال الرجلين، وتوهين أمر الكافر عنده، والإشارة إلى الإعراض عنه بقوله: ﴿ وما عليك ألا يزكى ﴾ [عبس: ٧] أي ليس عليك بأس في أن لا يتزكى بالإسلام، أي لا يبلغن بك الحرص على إسلامهم أن تعرض عمن أسلم بالإشتغال بدعوتهم، إن عليك إلا البلاغ.

وقد كان ابن أم مكتوم يستحق التأديب والزجر، لأنه ـ وإن فقد بصره ـ كان يسمع مخاطبة الرسول 幾 لأولئك الكفار، وكان يعرف بواسطة استماع تلك الكلمات شدة اهتمامه 幾 بشأنهم، فكان إقدامه على قطع كلانه 幾 إيذاء له 幾 وذلك معصية عظيمة. فثبت أن فعل ابن أم مكتوم كان ذنباً ومعصية، وأن الذي فعله الرسول الله 數 كان هو الواجب المتعين. وقد كان ﷺ مأذوناً له في تأديب أصحابه، ولكن ابن أم مكتوم بسبب عماه استحق مزيد الرفق به.

وأما قوله تعالى: ﴿عفا الله عنك لم أذنت لهم﴾ [التوبة: ٤٣] الآية. فروى ابن أبي حاتم عن مسعر عن عون قال: هل سمعتم بمعاتبة أحسن من هذا؟ بدأ بالعفو قبل المعاتبة،

<sup>(</sup>١) الحديث في الموطأ (١٤) وفي مشكاة المصابيح ٦٨٧ وفي التمهيد لابن عبد البر ٥/ ٢٠٣ وفي دلائل النبوة للبيهقي ٤/ ٢٧٣.

<sup>(</sup>٢) يهديه: يسكنه وينومه من هدأت الصبي إذا وضعت عليه يدك لينام.

<sup>(</sup>٣) إلى هنا انتهى كلام القاضى عياض انظر الشفاء ٢/ ١٦١.

وكذا قال مورق العجلي<sup>(۱)</sup> وغيره. وقال قتادة: عاتبه الله كما تسمعون ثم أنزل التي في سورة النور، فرخص له في أن يأذن لهم إن شاء فقال: ﴿فَإِذَا اسْتَأْذَنُوكُ لَبَعْضُ شَأَنْهُمُ فَائِلُنَ لَمْنُ شَبْتُ منهُم﴾ [النور: ٦٢] فقوض الأمر إلى رأيه ﷺ.

وقال عمرو بن ميمون: (٢) اثنتان فعلهما الرسول الله لم يؤمر فيها بشيء: إذنه للمنافقين وأخله الفداء من الأسبى، فعاتبه الله كما تسمعون. وأما قول بعضهم إن هله الآية تدل على أنه وقع من الرسول ذنب لأنه تعالى قال: ﴿عفا الله عنك لم أذنت لهم﴾ [التوبة: ٤٣] والعفو يستدعي سالفة ذنب، وقوله الآخر: ﴿لم أذنت لهم﴾ [التوبة: ٤٣] استفهام بمعنى الإنكار، فاعلم: أنا لا نسلم أن قوله تعالى: ﴿عفا الله عنك﴾ [التوبة: ٤٣] يوجب ذنباً، ولم لا يقال إن ذلك يدل على مبالغة الله تعالى في توقيره وتعظيمه، كما يقول الرجل لغيره إذا كان عظيماً عنده: عفا الله عنك، ما صنعت في أمري ورضي الله عنك ما جوابك عن كلامي، وعافاك الله ألا عرفت حقي، فلا يكون غرضه من هذا الكلام عن صدقة النجيل والتعظيم، وليس (عفا) هنا بمعنى: غفر، بل كما قال ﷺ: (عفا الله لكم عن صدقة النجيل والرقيق، (٣) ولم تجب عليهم قط، أي لم يلزمكم ذلك. ونحوه للقشيري قال: وإنما يقول العفو لا يكون إلا عن ذنب من لا يعرف كلام العرب، قال: ومعنى عفا الله عنك أي لم يلزمك ذنباً.

وأما الجواب عن الثاني فيقال: إما أن يكون صدر من الرسول ﷺ ذنب أم لا؟ فإن قلنا: لا، امتنع على هذا التقدير أن يكون قوله: ﴿لم أذنت لهم﴾ [التوبة: ٤٣] إنكاراً عليه، وإن قلنا إنه قد صدر عنه ذنب \_ وحاشاه الله من ذلك \_ فقوله: ﴿عفا الله عنك﴾ [التوبة: ٤٣] يدل على حصول العفو، وبعد العفو يستحيل أن يتوجه الإنكار عليه، فثبت أنه على جميع التقادير يمتنع أن يقال: إن قوله: ﴿لم أذنت لهم﴾ [التوبة: ٣٣] يدل على كون الرسول مذنباً، وهذا جواب كاف، شاف قاطع، وعند هذا يحمل قوله لم أذنت لهم على ترك الأولى والأكمل. بل لم يعد هذا أهل العلم معاتبة، وغلطوا من ذهب إلى ذلك. قال نفطويه (٢٤): ذهب ناس إلى أن النبي ﷺ معاتب بهذه الآية، وحاشاه الله من ذلك.

<sup>(</sup>٧) هو مهرق السجلي تابعي توفي سنة (١٠١ هـ). شلرات اللهب ١٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) هو .مرو بن ميمون بن مهران الجزري فقيه توفي سنة (١٤٥ هـ). شلرات اللهب ٢١٦/١.

 <sup>(</sup>٣) أنه جه الترمذي في الزكاة برقم (٦٢٠). وابن ماجه برقم (١٧٩٠ ـ ١٨١٣) والدارمي زكاة (٧).
 رالإما الحمد بن حنبل في مسئده ١/١٢١ و ١٣٢ ١٤٥ ـ ١٤٦ ـ ١٤٨ والقاضي عياض في الشفا
 ٢/ ٣٦.

<sup>(؟)</sup> هم إبراهيم بن محمد بن عرفة الأزدي العتكي أبو عبد الله (٢٤٤ ـ ٣٢٣ هـ). نحوي فقيه. توفي ...

ذلك، بل كان مخيراً، فلما أذن لهم أعلمه الله أنه لو لم يأذن لهم لقعدوا لنفاقهم، وأنه لا حرج عليه في الإذن.

وأما قوله تعالى في أسارى بدر: ﴿ما كان لنبي أن يكون له أسرى حتى ينخن في الأرض تريدون عرض الدنيا والله يريد الآخرة ﴾ إلى قوله: ﴿عظيم﴾ [الأنفال: ٢٧، مرحى مسلم من أفراده من حديث عمر بن الخطاب قال: لما هزم الله المشركين يوم بدر، وقتل منهم سبعون وأسر سبعون، استشار النبي هي أبا بكر وعمر وعلياً، فقال أبو بكر: يا نبي الله، هؤلاء بنو العم والعشيرة والإخوان، وإني أرى أن تأخذ منهم الفدية، فيكون ما أخذناه منهم قوة لنا على الكفار وعسى أن يهديهم الله فيكونوا لنا عضداً. فقال رسول الله ين من فلان قريب لعمر فأضرب عنقه، وتمكن علياً من عقيل ولكني أرى أن تمكنني من فلان قريب لعمر فأضرب عنقه، وتمكن علياً من عقيل فيضرب عنقه، وتمكن حمزة من فلان أخيه فيضرب عنقه يعلم الله أنه ليس في قلوبنا المفداء، فما كان من الغد غدوت إلى رسول الله ب كر ولم يهو ما قلت، فأخذ منهم يبكيان فقلت يا رسول الله أخبرني ماذا يبكيك أنت وصاحبك فإن وجدت بكاء بكيت وإن له أجد تباكيت، فقال النبي ين الفداء، للدي عرض علي أصحابك من الفداء، لقد عرض علي عذابكم أدنى من هذه الشجرة، لشجرة قريبة فأنزل الله تعالى: ﴿ما كان لنبي عرض علي عذابكم أدنى من هذه الشجرة، لشجرة قريبة فأنزل الله تعالى: ﴿ما كان لنبي وض علي عذابكم أدنى من هذه الشجرة، لشجرة قريبة فأنزل الله تعالى: ﴿ما كان لنبي أن يكون له أسرى﴾ إلى قوله ﴿عظيم﴾ [الأنفال: ٢٧ و ١٨٥](١٠).

وقوله: ﴿حتى يشخن في الأرض﴾ [الأنفال: ٢٧]: أي يكثر القتل ويبالغ فيه حتى يذل الكفر ويقل حزبه، ويعز الإسلام ويستولي أهله. وليس في هذا إلزام ذنب للنبي بلله الكفر ويقل حزبه، ويعز الإسلام في الأنبياء عليهم الصلاة والسلام فكأنه قال: ما كان هذا لنبي غيرك. قال وأحلت لي الغنائم ولم تحل لنبي قبلي، وأما قوله: ﴿تريدون عرض الدنيا﴾ [الأنفال: ٢٧] فقيل المراد بالخطاب من أراد ذلك منهم وتجرد، غرضه لعرض الدنيا وحده، والإستكثار منها، وليس المراد بهذا النبي ولا علية أصحابه.

بل قد روي عن الضحاك أنها نزلت حين انهزم المشركون يوم بدر واشتغل الناس

ببغداد (لقب بنفطویه تقریباً لاسم سیبویه). الاحلام ۱/ ۲۱ وفیات الاحیان ۱/ ۱۱ إنباه الرواة ۱/ ۱۷۲ شدرات اللحب ۲/ ۲۹۸.

<sup>(</sup>۱) الحديث في صحيح مسلم كتاب الجهاد برقم (٥٨) وفي تفسير الطبري ١٠/ ٣١ وفي نصب الراية للزيلعي ٣٢/ ٢٠٤ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٤/ ٢٩٢ وفي دلائل النبوة للبيهةي ٣/ ١٣٧.

بالسلب وجمع الغنائم عن القتال حتى خشي عمر أن يعطف عليهم العدو.

ثم قال تعالى: ﴿ لُولا كتاب من الله سبق﴾ [الأنفال: ٢٨] فاختلف المفسرون في معنى هذه الآية: فقيل معناها لولا أنه سبق مني أن لا أعذب أحداً إلا بعد النهي لعلبتكم، فهذا ينفي أن يكون أمر الأسرى معصية. وقيل: لولا إيمانكم بالقرآن، وهو الكتاب السابق، فاستوجبتم به الصفح لعقوبتم على الغنائم. وقيل: لولا أنه سبق في اللوح المحفوظ أنها حلال لكم لعقوبتم. وهذا كله ينفي الذب والمعصية، لأن من فعل ما أحل له لم يعص، قال الله تعالى: ﴿ فكلوا مما ضمتم حلالاً طيباً ﴾ [الأنفال: ٢٩].

وقيل: بل كان ﷺ قد خير في ذلك، وقد روي عن على قال: جاء جبريل عليه السلام إلى رسول الله ﷺ يوم بدر فقال: قخير أصحابك في الأساري إن شاؤوا القتل وإن شاؤوا الفداء على أن يقتل منهم في العام المقبل مثلهم فقالوا الفداء ويقتل منا(۱) وهذا دليل على أنهم لم يفعلوا إلا ما أذن لهم فيه. لكن بعضهم مال إلى أضعف الوجهين مما كان الأصلح غيره من الإثخان والقتل فعوتبوا على ذلك وبين لهم ضعف اختيارهم وتصويب اختيار غيرهم، وكلهم غير عصاة ولا مذنين.

قال القاضي بكر بن العلاء: أخبر الله تعالى نبيه على في هذه الآية أن تأويله وافق ما كتب له من إحلال الغنائم والقداء، وقد كان قبل هذا فادى في سرية عبد الله بن جحش التي قتل فيها ابن الحضرمي بالحكم بن كيسان وصاحبه، فما عتب الله ذلك عليهم، وذلك قبل بدر بأزيد من عام، فهذا كله يدل على أن فعل النبي على في شأن الأساري كان على تأويل وبصيرة على ما تقدم قبل ذلك مثله فلم ينكره الله عليه. لكن الله تعالى أراد لعظم أمر بدر وكثرة أسرارها ـ والله تعالى أعلم ـ إظهار نعمته وتأكيد منته بتعريفهم ما كتبه في اللوح المحفوظ من حل ذلك لا على وجه عتاب أو إنكار أو تذنيب(٢) قاله القاضى عياض.

وأما قوله تعالى: ﴿ولولا أن ثبتناك لقد كدت تركن إليهم شيئاً قليلاً، إذاً لأذقناك ضعف الحياة وضعف الممات﴾ [الإسراء: ٧٤ \_ ٧٥] الآية.

فالمعنى: لولا أن ثبتناك لقاربت أن تميل إلى اتباع مرادهم، لكن أدركتك عصمتنا فمنعت أن تقرب فضلا عن أن تركن إليهم. وهو صريح في أنه على ما هم بإجابتهم مع قوة الدواعي إليها، فالعصمة بتوفيق الله وحفظه، ولو قاربت لأذقناك ضعف الحياة

<sup>(</sup>١) هو في الترمذي كتاب السير باب (١٨) رقم الحديث (١٥٦٧).

<sup>(</sup>٢) انظر الشفأ للقاضي حياض ٢/ ١٥٩ وما بعدها.

وضعف الممات، أي ضعف ما يعذب به في الدارين بمثل هذا الفعل غيرك، لأن خطأ الخطير أخطر، وقد أعاذه الله من الركون إلى أعدائه بذرة من قلبه. ومما يعزي للحريري مما يؤيد ذلك قوله:

أنحوي هذا العصر ما هي لفظة جرت في لساني جرهم وثمود إذا استعملت في صورة الجحد أثبتت وإن أثبتت قامت مقام جحود

وفسر الأول وهو النفي المثبت بنحو ﴿فلبحوها وما كادوا يفعلون﴾ [البقرة: ٧١] والثاني وهو الثبوت المنفي بنحو قوله تعالى ﴿لقد كدت تركن﴾ قالوا: وهو ﷺ ثبت قلبه ولم يركن.

وأما قوله تعالى: ﴿ولو تقول علينا بعض الأقاويل لأخذنا منه باليمين ثم لقطعنا منه الوتين﴾[الحاقة: ٤٤ ـ ٤٦]. فالمعنى: لو افترى علينا بشيء من عند نفسه لأخذنا منه باليمين وقطعنا نياط قلبه وأهلكناه، وقد أعاذه الله من التقول عليه. فإن قلت: لا مرية أنه يعفى للمحب ولصاحب المحاسن والإحسان العظيم ما لا يعفى لغيره، ويسامح بما لا يسامح به غيره، كما قال الشاعر:

وإذا الحبيب أتي بلذب واحد جساءت محاسب بالف شفيع

ولا شك أن نبينا على هو الحبيب الأعظم ذو المحاسن والإحسان الأكبر، فما هذه العقوبة المضاعفة والتهديد الشديد الوارد إن وقع منه ما يكره، وكم من راكن إلى أعدائه ومتقول عليه من قبل نفسه لم يعبأ به كأرباب البدع ونحوهم؟

فالجواب: أنه لا تنافي بين الأمرين، فإن من كملت عليه نعمة الله، واختصه منها بما لم يختص به غيره، وأعطاه منها ما لم يعط غيره، فحباه بالإنعام وخصه بمزيد القرب والإكرام اقتضت حالته من حفظ مرتبة القرب والولاية والإختصاص أن تراعى مرتبته عن أدنى مشوش وقاطع، فلشدة الإعتناء به ومزيد تقريبه واتخاذه لنفسه واصطفائه على غيره تكون حقوق وليه وسيده عليه أتم ونعمه عليه أكمل، فالمطلوب منه فوق المطلوب من غيره، فهو إذا غفل أو أخل بمقتضى مرتبته نبه بما لم ينبه عليه البعيد، مع كونه يسامح بما لم يسامح به ذلك البعيد أيضاً، فيجتمع في حقه الأمران. وإذا أردت معرفة اجتماعهما وعدم تناقضهما فالواقع شاهد بذلك، فإن الملك يسامح خاصته وأولياءه بما لا يسامح به من ليس في منزلتهم، ويؤاخلهم بما لا يؤاخد به غيرهم. وأنت إذا كان لك عبدان أو ولدان أحدهما أحب إليك من الآخر وأقرب إلى قلبك وأعز عليك عاملته بهذين الأمرين، واجتمع في حقه المعاملتان بحسب قربه منك، وحبك له وعزته، فإذا نظرت إلى إكمال إحسانك إليه وإتمام نعمك عليه اقتضت معاملته بما لم تعامل به من هو دونه إلى إكمال إحسانك إليه وإتمام نعمك عليه اقتضت معاملته بما لم تعامل به من هو دونه

من التنبيه وعدم الإهمال. وإذا نظرت إلى محبته لك وطاعته وخدمته وكمال عبوديته ونصحه، وهبت له وسامحته وعفوت عنه بما لا تفعله مع غيره. فالمعاملتان بحسب ما بينك وبينه.

وقد ظهر اعتبار هذا المعنى في الشرع، حيث جعل حد من أنعم عليه بالتزويج إذا تعداه إلى الزنا الرجم، وحد من لم يعطه هذه النعمة الجلد، وكذلك ضاعف الحد على الحر الذي قد ملكه نفسه وأتم عليه نعمته ولم يجعله مملوكاً لغيره، وجعل حد العبد المنقوص بالرق \_ الذي لم يجعل له هذه النعمة \_ نصف ذلك. فسبحان من بهرت حكمته في خلقه.

فللّــه ســر تحــت كــل لطيفــة فـأخـو البصـائـر غـائــص يتعقــل انتهـ ملخصاً.

وأما قوله تعالى: ﴿ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان﴾ [الشورى: ٥٦]. فقيل؛ معناه ما كنت تدري الإيمان على التفصيل الذي شرع لك في القرآن. وقال أبو العالية: هو بمعنى الدعوة إلى الإيمان، لأنه كان قبل الوحي لا يقدر أن يدعو إلى الإيمان بالله تعالى. وقيل: معناه أنه ما كان يعرف الإيمان حين كان في المهد وقبل البلوغ. حكاه الماوردي والواحدي والقشيري. وقيل: إنه من باب حذف المضاف، أي ما كنت تدري أهل الإيمان، أي من الذي يؤمن، أبو طالب، أو العباس، أو غيرهما. وقيل: المراد به شرائع الإيمان ومعالمه وهي كلها إيمان، وقد سمى الله الصلاة بقول: ﴿وما كان الله ليضيع إيمانكم﴾ [البقرة: ١٤٣] أي صلاتكم إلى بيت المقدس، فيكون اللفظ عاماً والمراد الخصوص. قاله ابن قتيبة وابن خزيمة. وقد اشتهر في الحديث أنه وكان يوحد الله ويبغض والأوثان ويحج ويعتمر. وروى أبو نعيم وابن عساكر عن علي قال: قبل للنبي هل عبدت وثناً قط؟ قال لا، قبل: فهل شربت خمراً قط؟ قال: لا، وما زلت أعرف أن الذي هم عليه كفر. وما كنت أدري ما الكتاب ولا الإيمان.

وعن عائشة: كانت قريش ومن دان دينها، وهم الحمس، يقفون بمزدلفة ويقولون: نحن أهل الحرم رواه الشيخان. وكان رسول الله في الجاهلية يقف بعرفات دونهم توفيقاً من الله تعالى. رواه البيهقي وأبو نعيم من حديث جبير بن مطعم. وقد ورد أن العرب لم يزالوا على بقايا من دين إسماعيل، كحج البيت والختان والغسل من الجنابة، وكان في لا يقرب الأوثان ويعيبها، ولا يعرف شرائع الله التي شرعها لعباده على لسانه، فذلك قوله تعالى: ﴿ما كنت تدري ما الكتاب ولا الإيمان﴾ [الشورى: ٥٢] ولم يرد الإيمان الذي هو الإقرار بالله، لأن آباءه اللين ماتوا على الشرك كانوا يؤمنون بالله ويحجون مع شركهم، والله أعلم.

## في وجوب محبته واتباع سنته والاهتداء بهديه وطريقته وفرض محبة آله وأصحابه وقرابته وعترته وحكم الصلاة والتسليم عليه زاده الله فضلاً وشرفاً لديه

وفيه ثلاثة فصول:

الفصل الأول في وجوب محبته واتباع سنته والاقتداء بهديه وسيرته عليه

أعلم أن المحبة \_ كما قال صاحب «المدارج» \_ هي المنزلة التي يتنافس فيها المتنافسون، وإليها يشخص العاملون، وإلى علمها شمر السابقون، وعليها تفانى المحبون، وبروح نسيمها تروح العابدون، فهي قوت القلوب، وغذاء الأرواح وقرة العيون، وهي الحياة التي من حرمها فهو من جملة الأموات، والنور الذي من فقده فهو في بحار الظلمات، والشفاء الذي من عدمه حلت بقلبه جميع الأسقام. والملذة التي من لم يظفر بها فعيشه كله هموم وآلام، وهي روح الإيمان والأعمال والمقامات والأحوال التي متى خلت منها فهي كالجسد الذي لا روح فيه، تحمل أثقال السائرين إلى بلد لم يكونوا إلا بشق الأنفس بالغيه، وتوصلهم إلى منازل لم يكونوا أبداً بدونها واصليها، وتبوئهم من مقاعد الصدق إلى مقامات لم يكونوا لولا هي داخليها، وهي مطايا القوم التي سراهم في ظهورها دائماً إلى الحبيب، وطريقهم الأقوم الذي يبلغهم إلى منازلهم الأولى من قريب، تالله لقد ذهب أهلها بشرف الدنيا والآخرة، إذ لهم من معية محبوبهم أوفر نصيب، وقد قدر الله يوم قدر مقادير الخلائق بمشيئته وحكمته البالغة أن المرء مع من أحب، فيا لها من نعمة على المحبين سابغة، لقد سبق القوم السعاة وهم على ظهور من الفرش نائمون، ولقد تقدموا الركب بمراحل وهم في سيرهم واقفون

من لي بمثل سيسرك المللل تمشى رويداً وتجي في الأول أنفسهم في طلب أجابوا مؤذن الشوق إذ نادى بهم حي على الفلاح، في الأول أنفسهم في طلب الوصول إلى محبوبهم، وكان بذلهم بالرضى والسماح، وواصلوا إليه المسير بالإدلاج

والغدو والرواح، ولقد حمدوا عند وصولهم مسراهم، وإنما بحمد القوم السرى عند الصباح.

وقد اختلفوا في تعريف المحبة، وعباراتهم وإن كثرت فليست في الحقيقة ترجع إلى اختلاف مقال، وإنما هي اختلاف أحوال، وأكثرها يرجع إلى ثمرتها دون حقيقتها. وقد قال بعض المحققين: حقيقة المحبة عند أهل المعرفة، من المعلومات التي لا تحد، وإنما يعرفها من قامت به وجداناً لا يمكن التعبير عنه. وهكذا كقول صاحب مدارج السالكين ... تبعاً لغيره ..: والمحبة لا تحد بحد أوضح منها، فالحدود لا تزيدها إلا خفاء وجفاء فحدها وجودها، ولا توصف المحبة بوصف أظهر من المحبة.

وإنما يتكلم الناس في أسبابها وموجباتها وعلاماتها وشواهدها وثمراتها وأحكامها، فحدودهم ورسومهم دارت على هذا الستة، وتنوعت بهم العبارات، وكثرت الإشارات بحسب الإدراك والمقام والحال. وقد وضعوا لمعناها حرفين مناسبين للمسمى غاية المناسبة: [الحاء] التي هي من أقصى الحلق، و «الباء» الشفهية التي هي نهايته، فللحاء الابتداء، وللباء الانتهاء، وهذا شأن المحبة وتعلقها بالمحبوب، فإن ابتداءها منه وانتهاءها إليه.

وقد أعطوا «الحب» حركة الضم التي هي أشد الحركات وأقواها مطابقة لشدة حركة مسماه وقوتها، وأعطوا «الحِب» وهو المحبوب حركة الكسر لخفتها من الضمة، وخفة المحبوب وذكره على قلوبهم وألسنتهم، فتأمل هذا اللطف والمناسبة العجيبة بين الألفاظ والمعاني تطلعك على قدر هذه اللغة، وإن لها شأناً ليس لسائر اللغات، وهذا بعض رسوم وحدود قيلت في المحبة بحسب آثارها وشواهدها، والكلام على ما يحتاج إلى الكلام عليه منها.

فمنها: موافقة الحبيب في المشهد والمغيب. وهذا موجبها ومقتضاها. ومنها: محو المحب لصفاته وإثبات المحب لذاته، وهذا من أحكام الفناء في المحبة، وهي أن تمحى صفات المحب وتفنى في صفات محبوبه وذاته، وهذا يستدعي بياناً أتم من هذا لا يدركه إلا من أفناه وارد المحبة عنه وأخذه منه.

ومنها: استقلال الكثير من نفسك، واستكثار القليل من حبيبك، وهو لأبي يزيد، وهو أيضاً من أحكامها وموجباتها وشواهدها. والمحب الصادق لو بذل لمحبوبه جميع ما يقدر عليه لاستقله واستحيا منه، ولو ناله من محبوبه أيسر شيء لاستكثره واستعظمه.

ومنها: استكثار القليل من جنايتك، واستقلال الكثير من طاعتك. وهو قريب من

الأول لكنه مخصوص بما من المحب. ومنها: معانقة الطاعة ومباينة المخالفة، وهو لسهل بن عبد الله، وهو أيضاً حكم المحبة وموجبها.

ومنها أن تهب كلك لمن أحببت، فلا يبقى لك منك شيء. وهو لسيدنا أبي عبد الله القرشي<sup>(۱)</sup>، وهو أيضاً من موجبات المحبة وأحكامها. والمراد أن تهب إرادتك وعزماتك وأفعالك ونفسك ومالك ووقتك لمن تحبه، وتجعلها حبساً في مرضاته ومحابه، ولا تأخذ منها لنفسك إلا ما أعطاكه، فتأخذه منه له. ومنها: أن تمحو من القلب ما سوى المحبوب، وكمال المحبة يقتضى ذلك، فإنه ما دامت في القلب بقية لغيره ومسكن لغيره فالمحبة مدخولة.

ومنها: أن تغار على المحبوب أن يحبه مثلك. وهو للشبلي (٢)، ومراده: احتقارك لنفسك واستصغارها أو يكون مثلك ممن يحبه. ومنها: غض طرف المحب عما سوى المحبوب غيرة، وعن المحبوب هيبة، وهذا يحتاج إلى إيضاح، أما الأول فظاهر، وأما الثاني: فإن غض طرف القلب عن المحبوب مع كمال محبته كالمستحيل، ولكن عند استيلاء سلطان المحبة يقع مثل هذا، وذلك من علامات المحبة المقارنة للهيبة والتعظيم.

ومنها: ميلك إلى الشيء بكليتك ثم إيثارك له على نفسك وروحك ومالك ، ثم موافقتك له سراً وجهراً ثم علمك بتقصيرك في حبه. قال الجنيد: سمعت الحارث المحاسبي<sup>(٣)</sup> يقول ذلك. ومنها: سكر لا يصحو صاحبه إلا بمشاهدة محبوبه، ثم السكر اللي يحصل عند المشاهدة لا يوصف، وأنشد بعضهم:

فأسكسر القسوم دور الكأس بينهم لكن سكري نشا من رؤية الساقي ومنها: سفر القلب في طلب المحبوب، ولهج اللسان بذكره على الدوام، أما سفر

<sup>(</sup>١) هو محمد بن أحمد بن إبراهيم أبو عبد الله القرشي الهاشمي (٥٤٤ ــ ٥٩٩ هـ). زاهد. اندلسي الاصل. توفي في القدس الاعلام ه/ ٣٤٢ شذرات الذهب ٤/ ٣٤٢.

<sup>(</sup>٢) هو دلف بن جحدر الشبلي أبو بكر (٢٤٧ ـ ٣٣٤ هـ) ناسك والي. وفاته ببغداد. اختلف في اسمه ونسبه فقيل: دلف بن جعفر وقيل جحدر بن دلف ودلف بن جعترة ودلف بن جعونة وجعفر بن يونس. الاعلام ٢/١٣٤ وفيات الاعيان ١/١٨٠ والنجوم الزاهرة ٣/٢٨٩ صفة الصفوة ٢/٨٨٢ حلية الأولياء ٢/١٣٦٠ رقم الترجمة (٢٤٨١) المنتظم ١٤/٥٥ رقم الترجمة (٢٤٨١) تاريخ بغداد ٢٨٩/١ والبداية والنهاية ٢/١٥١١.

<sup>(</sup>٣) هو الحارث بن أسد المحاسبي أبو عبد الله، صوفي عالماً بالأصول والمعاملات واعظ. توفي في بلاداد سنة (٢٤٣ هـ). الاعلام ٢/١٥٣ صفة الصفوة ٢/٧/٢ حلية الأولياء ٢/٣/١ رقم الترجمة (٤٦٥) وفيات الاعيان ٢٢١/١ تاريخ بغداد ٢١١/٨ وفيه قيل: إن الحارث تكلم في شيء من الكلام فهجره أحمد بن حنبل فاختفى في دار ببغداد ومات فيها. ولم يصل عليه إلا أربغة نفر.

القلب في طلبه فهو الشوق إلى لقائه، وأما لهج اللسان بذكره فلا ريب أن من أحب شيئاً أكثر من ذكره.

ومنها: الميل إلى ما يوافق الإنسان، كحب الصور الجميلة والأصوات الحسة وغير ذلك من الملاذ التي لا يخلو كل طبع سليم عن الميل إليها لموافقتها له، أو لاستلذاذه بإدراكه بحاسته، أو يكون حبه لذلك لموافقته له من جهة إحسانه إذيه وإنعامه عليه، فقد جبلت القلوب على حب من أحسن إليها، كما رواه أبو نعيم في الحلية وأبو الشيخ وغيرهما<sup>(۱)</sup> فإذا كان الإنسان يحب من منحه في دنياه مرة أو مرتين معروفاً فانياً منقطعاً، أو استنقذه من هلكة أو مضرة لا تدوم، فما بالك بمن منحه منحاً لا تبيد ولا تزول ووقاه من العذاب الأليم ما لا يفنى ولا يحول.

وإذا كان المرء يحب غيره على ما فيه من صور جميلة وسيرة حميدة، فكيف بهذا النبي الكريم والرسول العظيم الجامع لمحاسن الأخلاق والتكريم، المانع لنا جوامع المكارم والفضل العميم، فقد أخرجنا الله به من ظلمات الكفر إلى نور الإيمان، وخلصنا به من نار الجهل إلى جنات المعارف والإيقان، فهو السبب لبقاء مهجنا البقاء الأبدي في النعيم السرمدي، فأي إحسان أجل قدراً وأعظم خطراً من إحسانه إلينا، فلا منة وحياته ـ لأحد بعد الله كما له علينا، ولا فضل لبشر كفضله لدينا.

فكيف ننهض ببعض شكره، أو نقوم من واجب حقه بمعشار عشره، فقد منحنا الله به منح الدنيا والآخرة، وأسبغ علينا نعمه باطنة وظاهرة، فاستحق أن يكون حظه من محبتنا له أوفى وأزكى من محبتنا لأنفسنا وأولادنا وأموالنا وأهلينا والناس أجمعين، بل لو كان في منبت كل شعرة منا محبة تامة له صلوات الله وسلامه عليه لكان ذلك بعض ما يستحقه علينا.

وقد روى أبو هريرة أنه ﷺ قال: الا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من والده وولده) (٢) رواه البخاري.

وقدم الوالد للأكثرية، لأن كل أحد له والد، من غير عكس، وفي رواية النسائي

<sup>(</sup>١) الحديث في الحلية لأبي نعيم ٤/ ١٢١. وقال السخاوي هو باطل موقوفاً ومرفوعاً. وفي تذكرة ابن عبد الهادي: قال مهنأ سألت أحمد ويحيى عن هذا الحديث فقالا: ليس له أصل وهو موضوع.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري يرقم (١٤) ومسلم برقم (٧٠) والنسائي ١١٤/٨ وابن ماجه (٦٧) والامام أحمد بن حنبل في المسند ٢/ ٢٠٨ و ٢٧٥ و ٢٧٨ وصيد الرزاق في مصنفه (١٠٣١) والحاكم في المستدرك ٢/ ٤٨٦ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٩/ ٤٨٥ والدارمي ٢/ ٣٠٧ والبغوي في شرح السنة ١/ ٥٠٠.

تقديم الولد على الوالد وذلك لمزيد الشفقة، وزاد في رواية عبد العزيز بن صهيب عن أنس (والناس أجمعين)، وفي صحيح ابن خزيمة: (من أهله وماله) بدل (من والده وولده) وذكر الوالد والولد أدخل في المعنى لأنهما أعز على العاقل من الأهل والمال، بل ربما يكونان أعز من نفسه، ولذا لم يذكر «النفس» في حديث أبي هريرة، وذكر الناس بعد الوالد والولد من عطف العام على الخاص.

قال الخطابي: والمراد بالمحبة هنا، حب الاختيار لا حب الطبع. وقال النووى: فيه تلميح إلى قضية النفس الأمارة والمطمئنة، فإن من رجح جانب المطمئنة كان حبه للنبي الله ومن رجح جانب الأمارة كان حكمه بالعكس.

وفي كلام القاضي عياض: أن ذلك شرط في صحة الإيمان، لأنه حمل المحبة على معنى التعظيم والإجلال. وتعقبه صاحب المفهم: بأن ذلك ليس مراداً، لأن اعتقاد الأعظمية ليس مستلزماً للمحبة، إذ قد يجد الإنسان إعظام شيء مع خلوه من محبته. قال: فعلى هذا من لم يجد من نفسه ذلك الميل لم يكمل إيمانه، وإلى هذا يومىء قول عمر في الحديث الذي رواه البخاري في «الإيمان والندور» من حديث عبد الله ابن هشام أن عمر بن الخطاب قال للنبي ﷺ: لأنت يا رسول الله أحب إلى من كل شيء إلى نفسي التي بين جنبي، فقال النبي شدن أخد أخر عليك الكتاب لأنت أحب إلى من نفسي التي بين جنبي، فقال له النبي عمر: والذي أنزل عليك الكتاب لأنت أحب إلى من نفسي التي بين جنبي، فقال له النبي عمر: «الآن يا عمر» (١). فهذه المحبة ليست باعتقاد الأعظمية فقط. فإنها كانت حاصلة لعمر قبل, ذلك قطعاً.

وفي رواية فقال ﷺ: «لا والذي نفسي بيده حتى أكون أحب إليك من نفسك، قال بعض الزهاد: تقدير الكلام، لا تصدق في حبي حتى تؤثر رضاي على هواك وإن كان فيه الهلاك.

وأما وقوف عمر في أول أمره، واستناؤه نفسه، فلأن حب الإنسان نفسه طبع، وحب غيره اختيار بتوسط الأسباب، وإنما أراد ﷺ منه حب الاختيار، إذ لا سبيل إلى قلب الطباع وتغييرها عما جبلت عليه. وعلى هذا فجواب عمر أولاً كان بحسب الطبع، ثم تأمل فعرف بالاستدلال أن النبي ﷺ أحب إليه من نفسه لكونه السبب في نجاتها من الهلكات في الدنيا والآخرة، فأخبره بما اقتضاه الاختيار، فللك حصل الجواب بقوله (الآن يا عمر) أي الآن عرفت فنطقت بما يجب.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٦٦٣٢) والقاضي عياض في الشفا ١٩/٢ والمتقي الهندي في كنز العمال (١٩/٢).

وإذا كان هذا شأن نبينا محمد على عبد الله ورسوله في محبتنا له ووجوب تقديمها على محبة أنفسنا وأولادنا ووالدينا والناس أجمعين، فما الظن بمحبة الله تعالى ووجوب تقديمها على محبة ما سواه، ومحبة الله تعالى تختص عن محبة غيره في قدرها وصفتها، وإفراده سبحانه وتعالى بها، فإن الواجب له من ذلك أن يكون أحب إلى العبد من ولده ووالده، بل من سمعه وبصره ونفسه التي بين جنبيه، فيكون إلهه الحق، ومعبوده أحب إليه من ذلك كله. والشيء قد يحب من وجه دون وجه، وقد يحب لغيره وليس شيء يحب لذاته من كل وجه إلا الله وحده، ولا تصلح الألوهية إلا له تعالى. والتأله هو المحبة والطاعة والخضوع.

ومن علامات الحب المذكور لرسول الله فله أن يعرض الإنسان على نفسه أنه لو خير بين فقد غرض من أغراضه وفقد رؤية النبي الله أن لو كانت ممكنة، فإن كان فقدها أشد عليه من فقد شيء من أغراضه فقد اتصف بالأحبية المذكورة لرسول الله عليه، ومن لا فلا.

قال القرطبي: كل من آمن بالنبي إليماناً صحيحاً لا يخلو عن وجدان شيء من تلك المحبة الراجحة، غير أنهم متفاوتون، فمنهم من أخذ من تلك المرتبة بالحظ الأوفى، ومنهم من يأخل بالحظ الأدنى، كمن كان مستغرقاً في الشهوات محجوباً في العفلات في أكثر الأوقات، لكن الكثير منهم إذا ذكر النبي الشاق إلى رؤيته بحيث يؤثرها على أهله وماله وولده ويبلل نفسه في الأمور الخطيرة ويجد رجحان ذلك من نفسه وجداناً لا تردد فيه. وقد شوهد من هذا الجنس من يؤثر زيارة قبره ورؤية مواضع تأثاره على جميع ما ذكر، لما وقر في قلوبهم من محبته، غير أن ذلك سريع الزوال لتوالي الغفلات، انتهى.

فكل مسلم في قلبه محبة الله ورسوله، لا يدخل في الإسلام إلا بها، والناس متفاوتون في محبته عليه الصلاة والسلام من النفع الشامل لخير الدارين والغفلة عن ذلك. ولا شك أن حظ الصحابة رضي الله عنهم في هذا المعين أتم، لأن هذا ثمرة المعرفة وهم بها أعلم.

وقد روى ابن إسحاق \_ كما حكاه في الشفاء \_ أن امرأة من الأنصار قتل أبوها وأخوها وزوجها يوم أحد مع رسول الله ﷺ قالوا: خيراً، هو بحمد الله كما تحبين، فقالت: أرونيه حتى أنظر إليه، فلما رأته قالت: كل مصيبة بعدك جلل تعنى: صغيرة.

ورواه البيهقي في الدلائل، وذكره صاحب اللباب بلفظ: لما قيل يوم أحد قتل

محمد ﷺ وكثرت الصوارخ بالمدينة، خرجت امرأة من الأنصار، فاستقبلت بأخيها وابنها وزوجها وأبيها قتلى، لا تدري بأيهم استقبلت، فكلما مرت بواحد منهم صريعاً قالت: من هذا؟ قالوا: أخوك وأبوك وزوجك وابنك قالت: فما فعل النبي ﷺ؟ فيقولون: أمامك، حتى ذهبت إلى رسول الله ﷺ فأخلات بناحية ثوبه ثم جعلت تقول: بأبي أنت وأمي يا رسول الله، لا أبالي إذا سلمت من عطب. وكذا رواه ابن أبي الدنيا بنحوه مختصراً.

وقال عمرو بن العاص ما كان أحمد أحب إلي من رسول الله صلى الله عليه وسلم. وقال علي بن أبي طالب: كان رسول الله ﷺ أحب إلينا من أموالنا وأولادنا وآبائنا وأمهاتنا، ومن الماء البارد على الظمأ.

ولما أخرج أهل مكة زيد بن الدثنة ... بفتح الدال المهملة وكسر المثلثة وتشديد النون .. من الحرم ليقتلوه قال له أبو سفيان بن حرب: أنشدك بالله يا زيد أتحب أن محمداً الآن عندنا مكانك تضرب عنقه وأنك في أهلك؟ فقال زيد: والله ما أحب أن محمداً الآن في مكانه الذي هو فيه تصيبه شوكة وأني جالس في أهلي. فقال أبو سفيان: ما رأيت أحداً من الناس يحب أحداً كحب أصحاب محمد محمداً.

وروي \_ مما ذكره القاضي عياض \_ أن رجلاً أتى النبي على فقال: يا رسول الله لأنت أحب إلى من أهلي ومالي، وإني لأذكرك فما أصبر حتى أجيء فأنظر إليك، وإني ذكرت موتي وموتك فعرفت أنك إذا دخلت الجنة رفعت مع النبيين، وأني إن دخلتها لا أراك، فأنزل الله تعالى: ﴿ومن يطع الله والرسول فأولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقاً [النساء: ٢٩] فدعا به فقرأها عليه.

قال: وفي حديث آخر: كان رجل عند النبي ﷺ ينظر إليه لا يطرف، فقال: «ما بالك»؟ فقال: بأبي أنت وأمي، أتمتع بالنظر إليك، فإذا كان يوم القيامة رفعك الله بتفضيله، فأنزل الله الآية.

وذكره البغوي في تفسيره بلفظ: نزلت ـ أي الآية ـ في ثوبان مولى رسول الله ﷺ، وكان شديد الحب لرسول الله ﷺ قليل الصبر عنه، فأتاه ذات يوم قد تغير لونه يعرف الحزن في وجهه، فقال رسول الله ﷺ: «ما غير لونك؟» فقال: يا رسول الله، ما بي مرض ولا وجع غير أني إن لم أرك استوحشت وحشة شديدة حتى ألقاك، ثم ذكرت الآخرة، فأخاف أن لا أراك، لأنك ترفع منع النبيين، وأني إن دخلت الجنة كنت في منزلة أدنى من المواهب اللدنية/ج٢/ ١٣١٨

منزلتك، وإن لم أدخل الجنة لا أراك أبداً، فنزلت هذه الآية (١) وكذا ذكره الواحدي في «أسباب النزول»، وعزاه للكلبي عن ثوبان (٢).

وقال قتادة: قال بعض أصحاب النبي ﷺ: كيف يكون المحال في الجنة وأنت في الدرجات العلى ونحن أسفل منك فكيف أنراك؟ فأنزل الله الآية. وذكره ابن ظفر في الدرجات العلى ونحن أسفل منك فكيف أنراك؟ فأنزل الله الآية. وذكره ابن ظفر في اينبوع الحياة، بلفظ: إن عامر الشعبي قال: إن رجلاً من الأنصار أتى النبي ﷺ فقال: والله يا رسول الله الأنت أحب إلي من نفسي ومالي وولدي وأهلي، ولولا أن آتيك فأراك لرأيت أن أموت أو قال أن سوف أموت، وبكى الأنصاري، فقال له رسول الله ﷺ: «ما أبكاك، أكاك، كيت أن ذكرت أنك ستموت ونموت، فترفع مع النبيين، ونكون نحن إن دخلنا الجنة دونك، فلم يحر النبي ﷺ إليه، بمعنى أي: لم يرجع إليه بقول، فأنزل الله الآية.

قال: وذكر مقاتل بن سليمان مثل هذا، وقال: هو عبد الله بن زيد بن عبد ربه الأنصاري الذي رأى الأذان. وذكر أيضاً: أن عبد الله ابن زيد هذا كان يعمل في جنة له فأتاه ابنه فأخبره أن النبي ﷺ قد توفي فقال اللهم أذهب بصري حتى لا أدري بعد حبيبي محمد أحداً، فكف بصره.

واعلم أنه لا يمكن أن يجتمع في القلب حبان، فإن المحبة الصادقة تقتضي توحيد المحبوب، فليختر المرء لنفسه إحدى المحبتين فإنهما لا يجتمعان في القلب، والإنسان عند محبوبه كائناً ما كان كما قيل:

أنــت القتيــل بــأي مــن أحببتــه فاختر لنفسك في الهوى من تصطفى(٥)

ولبعض الحكماء: كما أن الغمد لا يتسع لعضبين فكذلك القلب لا يتسع لحبين، ولذلك لازم إقبالك على من تهواه إعراضك عن كل شيء سواه، فمن داهن في المحبة أو داجى، فقد عرض لمدى الغيرة أوداجاً، فمحبة الرسول على الآباء والأبناء ـ لا يتم الإيمان إلا بها، إذ محبته من محبة الله.

وقد حكى عن أبي سعيد الخراز ـ مما ذكره القشيري في رسالته ـ أنه قال: رأيت

<sup>(</sup>١) انظر تفسير البغوي ٢٥٨/١ وانظر تهذيب تاريخ دمشق لابن عساكر ٣/ ٣٨٣.

<sup>(</sup>٢) انظر أسباب النزول للواحدي صفحة ٩٥.

<sup>(</sup>٣) هو كتاب في التفسير لأبي عبد الله ابن ظفر محمد بن محمد الصقلي المُتوفي سنة (٦٨ هـ). كشف الظنون ٢/ ٢٠٥٢.

<sup>(</sup>٤) ذكره السيوطي في الدر المنثور ٢/ ١٨٢.

<sup>(</sup>٥) هو قول ابن الفارض.

النبي ﷺ في المنام، فقلت: يا رسول الله اعدرني فإن محبة الله شغلتني عن محبتك، فقال لي: «يا مبارك من أحب الله فقد أحبني». وقيل إن ذلك وقع لامرأة من الأنصار معه ﷺ يقظة، ولابن أبي المجد<sup>(۱)</sup>:

آلا يا محب المصطفى زد صبابة وضمخ لسان اللكر منك بطيبه ولا تعبان بالمبطلين فانسان فالمسان الله حبب حييب

ومعنى بحلاوة الإيمان: استلذاذ الطاعات وتحمل المشقات في الدين، ويؤثر ذلك على أغراض الدنيا، ومحبة العبد لله تعالى تحصل بفعل طاعته وترك مخالفته، وكذلك الرسول، قاله النووي. وقال غيره: معناه أن من استكمل الإيمان علم أن حق الله ورسوله أكد عليه من حق والده وولده وجميع الناس، لأن الهدى من الضلال، والخلاص من النار، إنما كان على لسان رسوله.

وفي قوله ﷺ: «(حلاوة الإيمان)» استعارة تخييلية، فإنه شبه رغبة المؤمن في الإيمان بشيء حلو، وأثبت له لازم ذلك الشيء وأضافه إليه، وفيه تلميح إلى قصة المريض والصحيح، لأن المريض الصفرواي يجد طعم العسل مراً، والصحيح يذوق حلاوته على ما هي، وكلما نقصت القوة شيئاً ما، نقص ذوقه بقدر ذلك.

وقال العارف ابن أبي جمرة: واختلف في الحلاوة المذكورة هل هي محسوسة أو معنوية، فحملها قوم على المعنى وهم الفقهاء، وحملها قوم على المحسوس وأبقوا اللفظ على ظاهره من غير أن يتأولوه وهم أهل الصفة، أو قال الصوفة. قال: والصواب

<sup>(</sup>۱) هو إبراهيم بن أبي المجد بن قريش بن محمد (٦٣٣ ـ ٢٧٦ هـ) يتصل نسبه بالحسين السبط. صوفي تفقه على مذهب الشافعي. الاعلام ٩/١٥ طبقات الشعراني ١/١٤٣ خطط مبارك ١/١١.

<sup>(</sup>٢) المحديث في مسلم كتاب الايمان برقم (٦٧) وفي النسائي ٨/ ٩٤ وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٣/ ١٠٣ و ١٧٤ و ٢٠٣٠ وفي موارد الظمآن للهيثمي ٢٨٥ وفي مصنف عبد الرزاق (٢٠٣٠٠) وفي مجمع الزوائد ١/٥٥ وفي إتحاف السادة المتقين ٥/ ٥٤٧ وفي الترغيب والترهيب للمنادي ٤/٤١ وفي حلية الأولياء ٢/ ٧٧ و ٢/ ٢٨٨ وفي كنز العمال (٤٣٢١٢).

معهم في ذلك والله أعلم، لأن ما ذهبوا إليه أبقوا لفظ الحديث على ظاهره من غير تأويل. قال: ويشهد إلى ما ذهبوا إليه أحوال الصحابة والسلف الصالح وأهل المعاملات، فإنه حكى عنهم أنهم وجدوا الحلاوة محسوسة.

فمن ذلك: حديث بلال حين صنع به ما صنع في الرمضاء إكراهاً على الكفر، وهو يقول أحد أحد، فمزج مرارة العذاب بحلاوة الإيمان. وكذلك أيضاً عند موته، أهله يقولون: واكرباه، وهو يقول: واطرباه، غداً ألقى الأحبة محمداً وصحبه، فمزج مرارة الموت بحلاوة اللقاء وهي حلاوة الإيمان.

ومنها حديث الصحابي الذي سُرق فرسه بليل وهو في الصلاة، فرأى السارق حين أخده فلم يقطع لذلك صلاته، فقيل له في ذلك فقال: ما كنت فيه ألذ من ذلك، ولا ذاك إلا لحلاوة الإيمان التي وجدها محسوسة في وقته ذلك.

ومنها حديث الصحابيين اللدين جعلهما ﷺ في بعض مغازيه من قبل العدو، وقد أقبل فرآهما، فكبل الجاسوس القوس ورمى الصحابي فأصابه، فبقي على صلاته ولم يقطعها، ثم رماه ثانية فأصابه فلم يقطع لذلك صلاته، ثم رماه ثالثة فأصابه، فعند ذلك أيقظ صاحبه وقال: لولا أني خفت على المسلمين ما قطعت صلاتي (١١). ولا ذاك إلا لشدة ما وجد فيها من الحلاوة التي أذهبت عنه ما يجد من ألم السلاح. قال: ومثل هذا حكى عن كثير من أهل المعاملات. انتهى.

وحديث هذين الصحابيين ذكره البخاري في صحيحه في باب المن لم ير الوضوء إلا من المخرجين، بلفظ: ويذكر عن جابر أن النبي على كان في غزوة اذات الرقاع، فرمي رجل بسهم فنزفه الدم فركع وسجد ومضى في صلاته، وقد وصله ابن إسحاق في المغازي فقال: حدثني صدقة بن يسار عن عقيل عن جابر عن أبيه مطولاً، وأخرجه أحمد وأبو داود والدارقطني وصححه ابن خزيمة وابن حبان والحاكم، كلهم من طريق ابن إسحاق. قال في فتح الباري، وشيخه اصدقة، وعقيل ـ بفتح العين ـ لا أعرف راوياً عنه غير صدقة، ولهذا لم يجزم به البخاري، أو لكونه اختصره، أو للخلاف في ابن إسحاق. وأخرجه البيهقي في الدلائل من وجه آخر، وسمى أحدهما: عباد بن بشر

<sup>(</sup>۱) الحديث في دلائل النبوة للبيهقي ٣/ ٣٧٨ وفي البخاري نحوه (باب ٣٤ كتاب الوضوء). وفي سنن أبي داود كتاب الطهارة باب (٧٩) رقم الحديث (١٩٨) وفي مسند الامام أحمد بن حنبل ٣٤٤ ٣٤ وفي المستدرك للحاكم ١٥٦/١ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١/١٤٠ و ١٥٠/٩ وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢٥٠) وفي البداية والنهاية ٤/٧٨ وفي سنن الدارقطني ٢/٤٢١ رقم الحديث (١) باب جواز الصلاة مع خروج الدم السائل من البدن.

الأنصاري، وعمار بن ياسر من المهاجرين، والسورة الكهف.

وإنما قال: (مما سواهما) ولم يقل «ممن» ليعم من يعقل ومن لا يعقل وفي قوله: 
(وأن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما) دليل على أنه لا بأس بهذه التثنية، وأما قوله للذي خطب فقال: «ومن يعصهما» «بئس الخطيب أنت»(۱) فليس بمن هذا، لأن المراد في الخطب الإيضاح، وأما هاهنا فالمراد الإيجاز في اللفظ ليحفظ، ويدل عليه أن النبي على قال في موضع آخر: «(ومن يعصهما فلا يضر إلا نفسه)»(۱). وقيل: إنه من تعالى: ﴿أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم﴾ [النساء: ٥٩] فأعاد (أطيعوا) الصوم، في مقصد عباداته عليه الصلاة والسلام.

ومن محاسن الأجوبة في الجمع بين هذا الحديث وقصة الخطيب، أن تثنية الضمير هنا للإيماء إلى أن المعتبر هو المجموع المركب من المحبتين، لا كل واحدة منهما، فإنها وحدها لاغية إذا لم ترتبط بالأخرى، فمن يدعي حب الله مثلاً ولا يحب رسوله لا ينفعه ذلك، ويشير إليه قوله تعالى: ﴿قُلْ إِنْ كنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله﴾ [آل عمران: ٣١] فأوقع متابعته مكتنفة بين قطري محبة العباد لله، ومحبة الله للعباد. وأما أمر المخطيب بالإفراد فلأن كل واحد من العصيانين مستقل باستلزام الغواية، إذ العطف في تقدير التكرير، والأصل استقلال كل واحد من المعطوفين في الحكم، ويشير إليه قوله تعالى: ﴿أطبعوا الله وأطبعوا الرسول وأولي الأمر منكم﴾ [النساء: ٥٩] فأعاد (أطبعوا) في الرسول ولم يعده في أولي الأمر، لأنهم لا استقلال لهم في الطاعة كاستقلال الرسول. انتهى ملخصاً من كلام البيضاوي والطببي، كما في فتح الباري.

وفي الصحيح: (ذاق طعم الإيمان من. رضي بالله رباً وبالإسلام ديناً، وبمحمد رسولاً) (٣٠٠). قال في بالمدارج: فأخبر أن للإيمان طعماً، وأن القلب يذوقه كما يذوق الفم طعم الطعام والشراب. وقد عبر النبي على عن إدراك حقيقة الإيمان والإحسان وحصوله للقلب ومباشرته له باللوق تارة وبالطعام والشراب أخرى، وبوجدان الحلاوة تارة، كما قال «ذاق». وقال: (ثلاث من كن فيه وجد حلاوة الإيمان)، ولما نهاهم عن الوصال قالوا: إنك تواصل فقال: (إني لست كهيئتكم، إني أطعم وأسعى المعلى وقد غلظ حجاب

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم كتاب الجمعة برقم (٤٨) والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٢٥٦/٤ و ٣٧٩ والحاكم في المستدرك ٢٨٩/١ والبيهقي في السنن الكبرى ٢٦/١ و ٣/٢١٦ والطحاوي في مشكل الآثار ٤/٢٩٦ والقرطبي في التفسير ٢١٤/٢٣٤. والحديث في سنن أبي داود برقم (١٠٩٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود في كتاب الصلاة باب (٢٢٣) رقم الحديث (٩٧).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم برقم (٥٦).

<sup>(</sup>٤) الحديث في مسلم (٧٧٤) وفي سنن أبي داود برقم (٢٣٦٠) وفي موطأ مالك برقم (٣٠٠) وفي

من ظن أن هذا طعام وشراب حسي للفم، وسيأتي تحقيق الكلام إن شاء الله تعالى في الصوم، في مقصد عباداته عليه الصلاة والسلام.

والمقصود أن ذوق حلاوة الإيمان أمر يجده القلب تكون نسبته إليه كذوق حلاوة الطعام إلى الفم، وذوق حلاوة الجماع إلى اللذة، كما قال ﷺ: «حتى تذوقي عسيلته ويذوق عسيلتك»(۱).

وللإيمان طعم وحلاوة يتعلق بهما ذوق ووجد، ولا تزول الشبه والشكوك إلا إذا وصل العبد إلى هذه الحالة، فيباشر الإيمان قلبه حقيقة المباشرة،، فيذوق طعمه ويجد حلاوته.

وقال العارف الكبير تاج الدين بن عطاء الله: يعني في هذا الحديث إشارة إلى أن القلوب السليمة من أمراض الغفلة والهوى تتنعم بمللوذات المعاني كما تتنعم النفوس بمللوذات الأطعمة، وإنما ذاق طعم الإيمان من رضي بالله رباً لأنه لما رضي بالله رباً رضي الله وانقاد لحكمه، وألقى قياده إليه، فوجد لذاذة العيش وراحة التفويض، ولما رضي الله رباً كان له الرضى من الله أوجده الله حلاوة ذلك رضي الله رباً كان له الرضى من الله أوجده الله حلاوة ذلك ليعلم ما من به عليه، وليعرف إحسانه عليه، ولما سبقت لهذا العبد العناية خرجت له العطايا من خزائن المنن، فلما واصلته أمداد الله وأنواره عوفي قلبه من الأمراض والأسقام، فكان سليم الإدراك، فأدرك لذاذة الإيمان وحلاوته لصحة إدراكه وسلامة وقود. وقوله عن دوبيا الإسلام ديناً فقد رضي به المولى، ولازم من رضي بمحمد نبياً أن يكون له ولياً، وأن يتأدب بآدابه ويتخلق بأخلاقه زهداً في المنابعة قولاً وفعلاً، وأخذاً وتركاً، وحباً وبغضاً، فمن رضي بالله استسلم له، ومن رضي بالإسلام عمل له، ومن رضي بمحمد على الإسلام عمل له، ومن رضي بمحمد الإسلام ديناً، أو يرضى بالإسلام ديناً ولا يرضى بالإسلام ديناً ولا يرضى بالإسلام ديناً ولا يرضى بالإسلام ديناً ولا يرضى المخصل أن يرضى بالله رباً ولا يرضى بالإسلام ديناً، أو يرضى بالإسلام ديناً ولا يرضى المخصاً.

واعلم أن محبة الله على قسمين: فرض وندب.

تجريد التمهيد لابن عبد البر (۵۸۰) وفي تاريخ أصبهان لأبي نعيم ٢/ ٢٧٢.

<sup>(</sup>۱) الحديث في صحيح مسلم برقم (۱۱۱) وفي صحيح البخاري كتاب الطلاق برقم (۵۳۱۷) والنسائي ٢/ ١٤٢ رقم الحديث (۱۷۰۲) وفي ابن ماجه (۱۹۳۳) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/ ٣٤ و ٧٣ و ١٩٣٣ و ١٩٣٠ و ١٤٣ وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٧/ ٣٢٣ و ١١٤٪ وفي مصنف ابن أبي شيبة ٤/ ٢٧٤ وفي الدر المنثور للسيوطي ١/ ٢٨٤.

فالفرض: المحبة التي تبعث عل امتثال الأوامر والانتهاء عن المعاصي، والرضو بما يقدره، فمن وقع في معصبة من فعل محرم أو ترك واجب فلتقصيره في محبة الله حيث قدم هوى نفسه، والتقصير يكون مع الاسترسال في المباحات والاستكثار منها فيورث الغفلة المقتضية للتوسع في الرجاء فيقدم على المعصية، أو تستمر الغفلة فيقع. وهذا الثاني يسرع إلى الإقلاع مع الندم.

والندب: أن يواظب على النوافل ويجتنب الوقوع في الشبهات، والمتصف بذلك في عموم الأوقات والأحوال نادر.

وفي البخاري من حديث أبي هريرة عن النبي ﷺ فيما يرويه عن ربه تعالى أنه قال: (ما تقرب إلي عبدي بمثل أداء ما افترضته عليه ـ وفي رواية: بشيء أحب إلي من أداء ما افترضته عليه ـ ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي سمع به، وبصهر الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، فبي يسمع، وبي يبصر، وبي يبطش، وبي يمشي، ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيدنه، وما ترددت في شيء أنا فاعله ترددي عن قبض نفس عبدي المؤمن، يكره الموت، وأكره مساءته)(١).

ويستفاد من قوله: (وما تقرب إلي عبدي بشيء أحب إلي..) أن أداء الفرائض أحب الأعمال إلى الله تعالى. وعلى هذا فقد استشكل كون النوافل تنتج المحبة ولا تنتجها الفرائض؟

وأجيب: بأن المراد من النوافل إذا كانت مع الفرائض، مشتملة عليها ومكملة لها، ويؤيده: أن في رواية أبي أمامة «ابن آدم، إنك لا تدرك ما عندي إلا بأداء ما افترضته عليك»، أو يجاب: بأن الإتيان بالنوافل لمحض المحبة لا لخوف العقاب على الترك، بخلاف الفرائض، وقال الفاكهاني: معنى الحديث أنه إذا أدى الفرائض، وداوم على إتيان النوافل من صلاة وصيام وغيرهما أفضى ذلك إلى محبة الله تعالى. وقد استشكل أيضاً: كيف يكون الباري جل وعلا «سمع العبد وبصره» إلخ.

## وأجيب بأجوبة:

منها: أنه ورد على سبيل التمثيل، والمعنى: كنت كسمعه وبصره في إيثاره أمري، فهو يحب طاعتى ويؤثر خدمتى كما يحب هذه الجوارح.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري في كتاب الرقاق رقم الحديث (٢٥٠٢) والبيهقي في السنن الكبرى ٣/٤٦؛ و ١٠/ ٢١٩ وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٨/ ٤٧٧ وفي الاتحافات السنية (٥).

ومنها: أن المعنى أن كليته مشغولة بي، فلا يصغي بسمعه إلا إلى ما يرضيني، ولا يرى ببصره إلا ما أمرته به.

ومنها: أن المعنى، كنت له في النصرة كسمعه وبصره ويده ورجله في المعاونة على عدوه.

ومنها: أنه على حلف مضاف، أي: كنت حافظ سمعه الذي يسمع به، فلا يسمع إلا ما يحل سماعه، وحافظ بصره كذلك الخ. قال الفاكهاني.

قال: ويحتمل معنى آخر أدق من الذي قبله: وهو: أن يكون بمعنى مسموعه، لأن المصدر قد جاء بمعنى المفعول، مثل: فلان أملي، بمعنى: مأمولي، والمعنى: أنه لا يسمع إلا ذكري ولا يلتذ إلا بتلاوة كتابي ولا يأنس إلا بمناجاتي، ولا ينظر إلا في عجائب ملكوتى، ولا يمد يده إلا فيما فيه رضاي، ورجله كذلك.

وقال غيره: اتفق العلماء ممن يعتد بقولهم على أن هذا مجاز وكناية عن نصرة العبد وتأييده وإعانته، حتى كأنه سبحانه تنزل عنده منزلة الآلات التي يستعين بها، ولهذا وقع في رواية: "فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي». قال: والاتحادية زعموا أنه على حقيقته، وأن الحق عين العبد، تعالى الله عما يقول الظالمون والجاحدون علواً كبيراً.

وقال الخطابي: عبر بذلك عن سرعة إجابة الدعاء، والنجح في الطلب، وذلك أن مساعي الإنسان كلها إنما تكون بهذه الجوارح المذكورة وعن أبي عثمان الحيري<sup>(١)</sup> أحد أثمة الطريق ـ قال: معناه كنت أسرع إلى قضاء حوائجه من سمعه في الإسماع وعينه في النظر، ويده في اللمس ورجله في المشى. كذا أسنده عنه البيهقي في «الزهد»<sup>(١)</sup>.

وحمله بعض أهل الزيغ على ما يدعونه، من أن العبد إذا لازم العبادة الظاهرة والباطنة حتى [يصفى] (٢) من الكدورات، أنه يصير في معنى الحق، تعالى الله عن ذلك، وأنه يفنى عن نفسه جملة، حتى يشهد أن الله هو الذاكر لنفسه، والموحد لنفسه، والمحب لنفسه، وأن هذه الأسباب والرسوم تصير عدماً صرفاً. وعلى هذه الأوجه كلها فلا متمسك فيه للاتحادية ولا القائلين بالوحدة المطلقة، لقوله في بقية المحديث (ولئن

<sup>(</sup>١) هكذا في جميع النسخ وضبطه الشارح الزرقاني وفي فتح الباري المنقول عنه: الجيزي. صحب يحيى بن معاذ. قال الخطيب: كان مجاب الدعوة. مات بنيسابور سنة(٢٩٨ هـ).

<sup>(</sup>٢) انظر الزهد الكبير للبيهقي صفحة ٢٧٣ رقم الحديث (٢٠٧).

<sup>(</sup>٣) كذا في فتح الباري وفي الأصل (تصفى).

سألني)، زاد في رواية عبد الواحد (عبدي). انتهى ملخصاً.

قال العلامة ابن القيم: بتضمن هذا الحديث الشريف الإلهي ـ الذي حرام على غليظ الطبع كثيف القلب فهم معناه والمراد به \_ حصر أسباب محبته في أمرين، أداء فرائضه، والتقرب إليه بالنوافل، وأن المحب لا يزال يكثر من النوافل حتى يصير محبوباً لله، فإذا صار محبوباً لله أوجبت محبة الله له محبة أخرى منه لله فوق المحبة الأولى، فشغلت هذه المحبة قلبه عن الفكرة والاهتمام بغير محبوبه، وملك عليه روحه، ولم يبق فيه سعة لغير محبوبه ألبتة، فصار ذكر محبوبه وحبه مثله الأعلى مالكاً لزمام قلبه، مستولياً على روحه استيلاء المحبوب على محبه الصادق في محبته التي قد اجتمعت قوى محبه كلها له، ولا ريب أن هذا المحب إن سمع بمحبوبه وإن أبصر أبصر به، وإن مشى مصبه كلها له، ولا ريب أن هذا المحب إن سمع بمحبوبه وان أبصر أبصر به، وإن مشى مصاحبة لا نظير لها، ولا تدرك بمجرد الإخبار عنها والعلم بها، فالمسألة حالية (۱) لا علمية محضة.

قال: ولما حصلت الموافقة من العبد لربه في محابه، حصلت موافقة الرب لعبده في حوائجه ومطالبه فقال: «ولئن سألني لأعطينه، ولئن استعاذني لأعيذنه أي كما وافقني في مرادي بامتثال أوامري، والتقرب إلي بمحابي، فأنا أوافقه في رغبته ورهبته فيما يسألني أن أفعله به، وفيما يستعذ بي أن يناله. وقوي أمر هذه الموافقة من الجانبين حتى اقتضى تردد الرب سبحانه في إماتة عبده لأنه يكره الموت، والرب تعالى يكره ما يكره عبده، ويكره مساءته فمن هذه الجهة يقتضي أن لا يميته ولكن مصلحته في إماتته، فإنه ما أماته إلا ليحييه، ولا أمرضه إلا ليصحه، ولا أفقره إلا ليغنيه، ولا منعه إلا ليعطيه، ولم يخرجه من الجنة في صلب أبيه آدم إلا ليعاد إليها على أحسن أحواله، فهذا ليعطيه، ولم يخرجه من الجنة في صلب أبيه آدم إلا ليعاد إليها على أحسن أحواله، فهذا ليعطيه، ولم يخرجه من الجنة في صلب أبيه آدم إلا ليعاد إليها على أحسن أحواله، فهذا

وقال الخطابي: التردد في حق الله غير جائز، والبداء عليه في الأمور غير سائغ، ولكن له تأويلان:

أحدهما: أن العبد قد يشرف على الهلاك في أيام عمره من داء يصيبه، أو فاقة تنزل به، فيدعو الله فيشفيه منها، ويدفع عنه مكروهها، فيكون ذلك من فعله كتردد من يريد أمراً ثم يبدو له فيه فيتركه ويعرض عنه، ولا بد له من لقائه إذا بلغ الكتاب أجله، لأن الله تعالى قد كتب الفناء على خلقه، واستأثر بالبقاء لنفسه.

<sup>(</sup>١) أي: حال من أحوال النفس يدركها من قامت به.

والثاني: أن يكون معناه: ما رددت رسلي في شيء أنا فاعله كترديدي إياهم في قبض نفس عبدي المؤمن، كما روي في قصة موسى عليه الصلاة والسلام<sup>(1)</sup>، وما كان من لطمه عين ملك الموت، وتردده إليه مرة بعد أخرى - قال: وحقيقة المعنى - على الوجهين - عطف الله على العبد، ولطفه به، وشفقته عليه ـ ؟وقال الكلاباذي ما حاصله: إنه عبر عن صفة الفعل بصفة الذات، يعني باعتبار متعلقها، أي عن الترديد بالتردد، وجعل متعلق الترديد اختلاف أحوال العبد من ضعف ونصب إلى أن تنتقل محبته في الحياة إلى محبته للموت، فيقبض على ذلك .

قال: وقد يحدث الله تعالى في قلب عبده من الرغبة فيما عنده والشوق إليه والمحبة للقائه ما يشتاق معه إلى الموت، فضلاً عن إزالة الكراهة عنه، انتهى.

وبالجملة: فلا حياة للقلب إلا بمحبة الله ومحبة رسوله، ولا عيش إلا عيش المحبين اللين قرت أعينهم بحبيبهم وسكنت نفوسهم إليه واطمأنت قلوبهم به، واستأنسوا بقربه وتنعموا بمحبته، ففي القلب طاقة لا يسدها إلا محبة الله ورسوله ومن لم يظفر بللك فحياته كلها هموم وغموم وآلام وحسرات.

قال صاحب المدارج: ولن يصل العبد إلى هذه المنزلة العلية والمرتبة السنية حتى يعرف الله ويهتدي إليه بطرق توصله إليه، ويحرق ظلمات الطبع بأشعة البصيرة، فيقوم بقلبه شاهد من شواهد الآخرة، فينجلب إليها بكليته، ويزهد في التعلقات الفانية، ويدأب في تصحيح التوبة، والقيام بالمأمورات الظاهرة والباطنة، وترك المنهيات الظاهرة والباطنة، ثم يقوم حارساً على قلبه فلا يسامحه بخطرة يكرهها الله تعالى، ولا بخطرة فضول لا تنفعه، فيصفو لذلك قلبه بذكر ربه ومحبته والإنابة إليه، ويخرج من بين بيوت طبعه ونفسه، إلى فضاء الخلوة بربه وذكره، كما قال.

وأخرج من بين البيوت لعلني أحدث عنك النفس في السر خاليًا

فحينتا يجتمع قلبه وخواطره وحديث نفسه على إرادة ربه وطلبه والشوق إليه، فإذا صدق في ذلك رزق محبة الرسول، واستولت روحانيته على قلبه، فجعله إمامه واستاذه ومعلمه وشيخه وقدوته، كما جعله الله نبيه ورسوله وهاديه، فيطالع سيرته ومبادي أموره، وكيفية نزول الوحي عليه، ويعرف صفاته وأخلاقه وآدابه وحركاته وسكونه، ويقظته ومنامه، وعبادته ومعاشرته لأهله وأصحابه، إلى غير ذلك مما منحه الله تعالى، مما ذكرت بعضه، حتى يصير كأنه معه من بعض أصحابه، فإذا رسخ في قلبه ذلك فتح

<sup>(</sup>١) القصة متفق عليها من حديث أبي هريرة مرفوعاً. انظر قصص الأنبياء لابن كثير ٢/ ١٨٠.

عليه من ربه بحيث إذا قرأ السورة شاهد قلبه ماذا أنزلت فيه، وماذا أريد بها، وحظه المختص به منها، من الصفات والأخلاق والأفعال المذمومة، فيجهد في التخلص منها، كما يجتهد في تحصيل الشفاء من المرض المخوف.

ولمحبة الرسول على علامات: أعظمها الاقتداء به، واستعمال سنته، وسلوك طريقته، والاهتداء بهديه وسيرته، والوقوف مع ما حدَّ لنا من شريعته. قال الله تعالى: ﴿قُلُ إِنْ كُنتُم تَحْبُونَ اللهُ فَاتْبِعُونِي يَحْبُبُكُم الله ﴿ [آل عمران: ٣١] فَجَعَل تعالى متابعة الرسول عجبة الله الرسول عجبة الله وجعل جزاء العبد على حسن متابعة الرسول محبة الله تعالى إياه، وقد قال الحكيم \_ وهو محمود الوراق \_ (١) كما أفاده المحاسبي في كتابه «القصد والرجوع»:

تعصي الإلب وأنت تظهر حب هدا لعمري في القياس بديع الديم الدي

وهذه المحبة تنشأ من مطالعة منة الله عليه من نعمه الظاهرة والباطنة، فبقدر مطالعة ذلك تكون قوة المحبة. ومن أعظم مطالعة منة الله على عبده منة تؤهله لمحبته ومعرفته ومتابعة حبيبه على وأصل هذا نور يقذفه الله تعالى في قلب ذلك العبد، فإذا دار ذلك النور أشرقت له ذاته، فرأى في نفسه وما أهلت له من الكمالات والمحاسن، فعلت به همته، وقويت عزيمته، وانقشعت عنه ظلمات نفسه وطبعه، لأن النور والظلمة لا يجتمعان إلا ويطرح أحدهما الآخر، فوقعت الروح حينتذ بين الهيبة والأنس إلى الحبيب الأول.

نقبل فوادك حيث شئب من الهبوى مسا الحسب إلا للحبيب الأول كسم منزل في الأرض يألفه الفتى وحنينه أبسدًا لأول منزل (٣)

وبحسب هذا الإتباع توجب المحبة والمحبوبية معاً، ولا يتم الأمر إلا بهما، فليس الشأن أن تحب الله، بـل الشأن أن يحبك الله، ولا يحبك إلا إذا اتبعت حبيبه ظاهراً وباطناً، وصدقته خبراً، وأطعته أمراً، وأجبته دعوة، وآثرته طوعاً، وفنيت عن حكم غيره بحكمه، وعن محبة غيره من الخلق وعن طاعة غيره بطاعته، وإن لم تكن كذلك فلا

<sup>(</sup>۱) هو محمود بن حسن الوراق. شاعر توفي نحو (۲۲۰ هـ). الاعلام ۱۲۷/۷ فوات الوفيات ۲۹/۶ رقم الترجمة (۵۰۷) تاريخ بغداد ۲۱/۷۸ طبقات ابن المعتز ۳۲۷.

<sup>(</sup>٢) ذكره القاضي عياض في الشفا ٢/ ٩.

<sup>(</sup>٣) هو قول لأبي تمام الطائي.

تتعن، فلست على شيء. وتأمل قوله تعالى: ﴿فالتبعوتي يحببكم الله﴾ [آل عمران: ٣١] أي الشأن في أن الله تعالى يحبكم، لا في أنكم تحبونه، هذا لا ينالونه إلا باتباع الحبيب.

وقال المحاسبي في كتاب «القصد والرجوع»: وعلامة محبة العبد لله عز وجل اتباع مرضاة الله، والتمسك بسنن رسوله على فإذا ذاق العبد حلاوة الإيمان، ووجد طعمه، ظهرت ثمرة ذلك على جوارحه ولسانه، فاستحلى اللسان ذكر الله تعالى وما والاه، وأسرعت الجوارح إلى طاعة الله، فحينتذ يدخل حب الإيمان في القلب كما يدخل حب الماء البارد الشديد برده في اليوم الشديد الحر للظمآن الشديد عطشه، فيرتفع عنه تعب الطاعة لاستلذاذه بها، بل تبقى الطاعات غذاء لقلبه وسروراً له، وقرة عين في حقه ونعيماً لروحه، يلتذ بها أعظم من اللذات الجسمانية، فلا يجد في أوراد العبادة كلفة.

وفي الترمذي عن أنس مرفوعاً: (ومن أحيا سنتي فقد أحبني، ومن أحبني كان معي ألجنة) (١). وعن ابن عطاء: من ألزم نفسه آداب السنة نور الله قلبه بنور المعرفة، ولا مقام أشرف من مقام متابعة الحبيب في أوامره ونواهيه، وأفعاله وأخلاقه. وقال أبو إسحاق الرقي (٢) من أقران الجنيد: \_علامة محبة الله إيثار طاعته ومتابعة نبيه كلا. وعن غيره: ولا يظهر على أحد شيء من نور الإيمان إلا باتباع السنة ومجانبة البدعة. فأما من أعرض عن الكتاب والسنة، ولم يتلق العلم من مشكاة الرسول لله بدعواه علماً لدنيا أوتيه فهو من لدن النفس والشيطان، وإنما يعرف كون العلم لدنيا روحانياً بموافقته لما جاء به الرسول عن ربه تعالى، فالعلم اللدني نوعان: لدني رحماني ولدني شيطاني، والمحك هو الوحي، ولا وحي بعد الرسول كلا.

وأما قصة موسى مع الخضر فالتعلق بها في تجويز الإستغناء عن الوحي بالعلم الله إلى إلحاد وكفر، يخرج عن الإسلام، موجب لإراقة الدم، والفرق: أن موسى عليه السلام لم يكن مبعوثاً إلى الخضر، ولم يكن الخضر مأموراً بمتابعته، ولو كان مأموراً بها لوجب عليه أن يهاجر إلى موسى ويكون معه. ولهذا قال له: أنت موسى نبي بني إسرائيل؟ قال: نعم(٣)، ومحمد عليه مبعوث إلى جميع الثقلين، فرسالته عامة للجن والإنس في كل زمان، ولو كان موسى وعيسى حيين لكانا من أتباعه.

<sup>(</sup>١) الحديث في الترمذي كتاب العلم باب (١٦) رقم الحديث (٢٦٧٨) وقال أبو عيسى: هذا حديث حسن غريب من هذا الوجه.

 <sup>(</sup>٢) هو إبراهيم بن داود القصار كان من جلة مشايخ الشام من أقران الجنيد عمر. توفي سنة (٣٢٦ هـ).
 المنتظم ١٣/ ٣٧٤ رقم الترجمة (٢٣٩٠).

<sup>(</sup>٣) انظر قصص الأنبياء لابن كثير ٢/ ١٣١.

فمن ادعى أنه مع محمد كالخضر مع موسى، أو جوز ذلك لأحد من الأمة، فليجدد إسلامه، وليتشهد بشهادة الحق، فإنه مفارق لدين الإسلام بالكلية، فضلاً عن أن يكون من خاصة أولياء الله تعالى. وإنما هو من أولياء الشيطان وحلفائه ونوابه.

والعلم اللدني الرحماني هو ثمرة العبودية والمتابعة لهذا النبي الكريم. عليه أزكى الصلاة وأتم التسليم، وبه يحصل الفهم في الكتاب والسنة بأمر يختص به صاحبه كما قال علي بن أبي طالب، وقد سئل: هل خصكم رسول الله علي بشيء دون الناس؟ فقال: لا، إلا فهما يؤتيه الله عبداًفي كتابه. فهذا هو العلم اللدني الحقيقي. فاتباع هذا النبي الكريم حياة القلوب، ونور البصائر، وشفاء الصدور، ورياض النفوس، ولذة الأرواح، وأنس المستوحشين، ودليل المتحيرين.

ومن علامة محبته: أن يرضى مدعيها بما شرعه، حتى لا يجد في نفسه حرجاً مما قضى. قال الله تعالى: ﴿ فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجاً مما قضيت ويسلموا تسليماً ﴾ [النساء: 70]، فسلب اسم الإيمان عن من وجد في صدره حرجاً من قضائه ولم يسلم له. قال شيخ المحققين وإمام العارفين، تاج الدين بن عطاء الله الشاذلي \_ أذاقنا الله حلاوة مشربه \_: في هذه الآية دلالة على أن الإيمان الحقيقي لا يحصل إلا لمن حكم الله ورسوله على نفسه قولاً وفعلاً وأخذاً وتركاً، وحباً وبغضاً، ويشتمل ذلك على حكم التكليف وحكم التعريف، والتسليم والإنقياد واجب على كل مؤمن في كليهما. فأحكام التكليف: الأوامر والنواهي المتعلقة والإنقياد واجب على كل مؤمن في كليهما. فأحكام التكليف: الأوامر والنواهي المتعلقة باكتساب العباد. وأحكام التعريف: هو ما أورده عليك من فهم المراد. فتبين من هذا: أنه لا يحصل لك حقيقة الإيمان إلا بأمرين: الإمتثال لأمره، والإستسلام لقهره.

ثم إنه سبحانه لم يكتف بنفي الإيمان عمن لم يحكم، أو حكم ووجد الحرج في نفسه، حتى أقسم على ذلك بالربوبية الخاصة برسوله و رأفة وعناية وتخصيصاً ورعاية، لأنه لم يقل: فلا والرب، وإنما قال: فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكموك فيما شجر بينهم [النساء: 70] ففي ذلك تأكيد بالقسم، وتأكيد في القسم، علماً منه سبحانه بما النفوس منطوية عليه من حب الغلبة ووجود النصرة سواء كان الحق عليها أو لها، وفي ذلك إظهار لعنايته برسوله و الغلبة ووجود النصرة سواء كان الحق عليها أو لها، وفي الله إلها لها اللهاء والم يقبل منهم الإيمان بإلهيته حتى يذعنوا العباد الإستسلام لحكمه، والإنقياد لأمره، ولم يقبل منهم الإيمان بإلهيته حتى يذعنوا لأحكام رسوله به لأنه كما وصفه به ربه فوما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى النجم: ٣ ـ ٤]، فحكمه حكم الله، وقضاؤه قضاء الله، كما قال: فإن الذين يبايعونك إنما يبايعون الله [الفتح: ١٠] وأكد ذلك بقوله: فيد الله فوق أيديهم [الفتح: ١٠].

وفي الآية إشارة أخرى إلى تعظيم قدره، وتفخيم أمره هي وهي قوله تعالى: ﴿ وربك ﴾ [النساء: ٦٥] فأضاف نفسه إليه، كما قال في الآية الأخرى: ﴿ كهيعص، ذكر رحمة ربك عبده زكريا ﴾ [مريم: ١، ٢] فأضاف الحق سبحانه نفسه إلى محمد، وأضاف زكريا إليه ليعلم العباد فرق ما بين المنزلتين وتفاوت ما بين الرتبتين.

ثم إنه تعالى لم يكتف بالتحكيم الظاهر فيكونوا به مؤمنين، بل اشترط فقدان الحرج \_ وهو الضيق \_ من نفوسهم في أحكامه به سواء كان الحكم بما يوافق أهواءهم أو يخالفها، وإنما تضيق النفوس لفقدان الأنوار، ووجود الأغيار، فعنه يكون الحرج وهو الضيق، والمؤمنون ليسوا كذلك، إن نور الإيمان ملا قلوبهم فاتسعت وانشرحت، فكانت واسعة بنور الواسع العليم، ممدودة بوجود فضله العظيم، مهيأة لواردات أحكامه مفوضة له في نقضه وإبرامه. انتهى.

وقال سهل بن عبد الله: من لم ير ولاية الرسول عليه في جميع الأحوال، ويرى نفسه في ملكه لم يذق حلاوة سنته، لأنه الله قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه». وروينا عن سيدنا العارف الكبير أبي عبد الله القرشي أنه قال: حقيقة المحبة أن تهب كلك لمن أحببت، ولا يبقى لك منك شيء. انتهى. فمن آثر هذا النبي الكريم على نفسه، كشف الله له عن حضرة قدسه، ومن كان معه بلا اختيار ظهرت له خفايا حقائق أسرار أنسه.

ومن علامات محبته على نصر دينه بالقول والفعل، واللب عن شريعته، والتخلق بأخلاقه في الجود والإيثار، والحلم والصبر والتواضع وغيرها، مما ذكرته في أخلاقه العظيمة، وتقدم في كلام العارف ابن عطاء الله مزيد لذلك قريباً. فمن جاهد نفسه على ذلك وجد حلاوة الإيمان، ومن وجدها استلذ بالطاعات، وتحمل المشاق في الدين، وآثر ذلك على أغراض الدنيا.

لما كثر المدعون للمحبة طولبوا بإقامة البيئة على صحة الدعوى، فلو يعطى الناس بدعواهم لا دعى الخلي حرقة الشجي، فتنوع المدعون في الشهود، فقيل لا ثنبت هذه الدعوى إلا ببيئة ﴿قُلُ إِنْ كَنتم تحبون الله فاتبعوني يحببكم الله﴾ [آل عمران: ٣١]، فتأخر أكثرهم وثبت أتباع الحبيب في أفعاله وأقواله وأخلاقه، فطولبوا بعدالة البيئة، بتزكية ﴿يجاهدون في سبيل الله ولا يخافون لومة لائم﴾ [المائدة: ٤٥]. فتأخر أكثر المحبين وقام المجاهدون، فقيل لهم: إن نفوس المحبين وأموالهم ليست لهم، فهلموا إلى بيعة ﴿إِنْ الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم﴾ [التوبة: ١١١]، فلما عرفوا عظمة ذلك المشتري وفضل الثمن وجلالة من أجري على يده عقد التبايع، عرفوا قدر السلعة، وأن

لها شأناً عظيم، فرأوا من أعظم الغبن أن يبيعوها بثمن بخس، فعقدوا معه بيعة الرضوان بالتراضي، من غير ثبوت خيار، وقالوا: والله لا نقيلك ولا نستقيلك، فلما تم العقد وسلموا المبيع قيل لهم؛ قد صارت نفوسكم وأموالكم لنا، رددناها عليكم أوفر ما كانت وأضعافها معها ﴿ولا تحسبن الذين قتلوا في سبيل الله أمواتاً بل أحياء عند ربهم يرزقون فرحين بما آتاهم الله من فضله ﴾ [آل عمران: ١٦٩ ـ ١٧٠].

ومن علامات محبته على التسلي عن المصائب، فإن المحب يجد في هذه المحبة ما ينسيه المصائب، ولا يجد في مسها ما يجد غيره، حتى كأنه قد اكتسى طبيعة ثانية ليست طبيعة الخلق، بل يقوى سلطان المحبة حتى يلتذ بكثير من المصائب أعظم من التذاذ الخلي بحظوظه وشهواته، واللوق والوجود شاهد بذلك. فكرب المحبة موجود ممزوج بالحلاوة فإن فقد تلك الحلاوة اشتاق إلى ذلك الكرب كما قيل:

تشكى المحبون الصبابة ليتني نُحلت بما يلقون من بينهم وحدي فكانت لقلبي للذة الحب كلها فلم يلقها قبلي محب ولا بعدي

ومن علامات محبته الله كثرة ذكره، فمن أحب شيئاً أكثر من ذكره. ولبعضهم: المحبة دوام الذكر للمحبوب، ولآخر: ذكر المحبوب على عدد الأنفاس. ولغيره: للمحب ثلاث علامات: أن يكون كلامه ذكر المحبوب، وصمته فكراً فيه، وعمله طاعة له. وقال المحاسبي: علامة المحبين كثرة الذكر للمحبوب على طريق الدوام، لا ينقطعون ولا يملون ولا يفترون، وقد أجمع الحكماء على أن من أحب شيئاً أكثر من ذكره، فلكر المحبوب هو الغالب على قلوب المحبين لا يريدون به بدلاً ولا يبغون عنه حولاً، ولو قطعوا عن ذكر محبوبهم لفسد عيشهم، وما تلذذ المتلذؤن بشيء ألل من ذكر المحبوب. انتهى.

فالمحبون قد اشتغلت قلوبهم بلزوم ذكر المحبوب عن اللذات، وانقطعت أوهامهم عن عارض دواعي الشهوات، ورقت إلى معادن اللخائر وبغية الطلبات، وربما تزايد وجد المحب، وهاج الحنين وباح الأنين، وتحركت المواجيد، وتغير اللون، واستبسلت الجوارح، وفتر البدن واقشعر الجلد، وربما صاح، وربما بكى، وربما شهق وربما وكه وربما سقط، ولسيدي محمد وفا:

إذا أباح دم المهجاور هاجاره أيكتم الحب صبب باح مدمعه كالمحان مقلته كالمحان مقلته أجفان مقلته يا جيارة الجزع هل من جيارة لفتى

باح المحب بما تخفي ضمائره لما جرى بالذي تخفي سرائره ودمعه في أماقيه خرواطره عليه في حكمه قد جار جائره

آه وكم لي على خطب الهوى خطب مهفهه أبلسج بسدر علسى غصسن مطرز الخد بالريحان في ضرج مكحل الخلق ما تحصى خصائصه

مسن الغسرام بسه تعلسو منسابسره تخفسي البسدور إذا لاحست بسوادره مسورد آسسه تسزهسو أزاهسره منضسر الحسسن قد قلت نظائسره

وربما زاد الوجد على المحب فقتله. أول نقد أثمان المحبة بذل الروح، فما للمفلس الجبان وسَوْمها؟! بدم المحب يباع وصلهم، تالله ما هزلت فيستامها المفلسون، ولا كسدت فينفقها بالنسيئة المعسرون، لقد أسيمت للعرض في سوق من يزيد، فلم يرض لها بثمن دون بذل النفوس، فتأخر البطالون وقام المحبون ينظرون أيهم يصلح أن يكون ثمناً فدارت السلعة بينهم ووقعت في يد ﴿أَذَلَةُ عَلَى المؤمنين أَعزة على الكافرين﴾ [المائدة: ٥٤].

فذكره والمساعبات، وشفاء صدورنا، وحلاوة ألسنتنا في جميع الحالات، على اختلاف الأوقبات والسباعبات، يتشرّف بملكره في جميع العبادات، وفي الجمع والجماعات، والخطب والصلوات، وساثر التقلبات والتصرفات، حتى في المعاطاة والمبايعات، وعقود المصالحات، واستفتاح المعاقدات والمعاهدات، وخصوصاً عند الأذكار والدعوات، فإن بها وُلُوجها في أبواب الإجابات.

ومن علامات محبته تله تعظيمه عند ذكره، وإظهار الخشوع والخضوع والإنكسار مع سماع اسمه، فكل من أحب شيئاً خضع له، كما كان كثير من الصحابة بعده إذا ذكروه خشعوا واقشعرت جلودهم وبكوا، وكذلك كان كثير من التابعين فمن بعدهم يفعلون ذلك محبة وشوقاً وتهيباً وتوقيراً. قال أبو إبراهيم التجيبي (٢١٪ واجب على كل مؤمن متى ذكره، أو ذكر عنده، أن يخضع ويخشع ويتوقر ويسكن من حركته، ويأخذ في هيبته وإجلاله، بما كان يأخذ به نفسه لو كان بين يديه ويتأدب بما أدبنا الله به.

وكان أيوب السختياني (٢٦) إذا ذكر النبي بلى حتى نرحمه. وكان جعفر بن محمد كثير الدعاية والتبسم، فإذا ذكر النبي الله اصفر لونه. وكان عبد الرحمن بن القاسم إذا ذكر النبي الله ينظر إلى لونه كأنه قد نزف منه الدم، وقد جف لسانه في فمه هيبة لرسول

<sup>(</sup>۱) هو إسحاق بن إبراهيم بن مسرة أبو إبراهيم التجيبي (۲۵۷ ــ ۳۵۲ هـ) فقيه مالكي. توفي بطليطلـة في رجب لعشر بقين منه. انظر الديباج الملهب ٢٩٦/١ ومعجم المؤلفين ٢٢٩/٢ وفيه قول باختلاف وفاته فقيل (٣٥٤) وكشف الظنون (١٤٦٧) وسير أعلام النبلاء لللهبي ١١٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) هو أيوب بن أبي تميمة كيسان السختياني البصري أبو بكر (٦٦ ـ ١٣١ هـ). تابعي فقيه زاهد من حفاظ الحديث. الاعلام ٢/ ٨٣ حلية الأولياء ٣/٣ رقم الترجمة (٢٠١).

الله ﷺ. وكان عبد الله بن الزبير إذا ذكر عنده النبي ﷺ بكى حتى لا يبقى في عينيه دموع. وكان الزهري من أهنأ الناس وأقربهم، فإذا ذكر عنده النبي ﷺ فكأنك ما عرفته ولا عرفك. وكان صفوان بن سليم من المتعبدين المجتهدين، فإذا ذكر عنده النبي ﷺ بكى، فلا يزال يبكي حتى يقوم الناس عنه ويتركوه.

وكان قتادة إذا سمع الحديث، أخذه البكاء والعويل والزويل. أشار إلى ذلك القاضي عياض<sup>(۱)</sup>. ومن علامات محبته ﷺ كثرة الشوق إلى لقائه، إذ كل حبيب يحب لقاء حبيبه. ولبعضهم: المحبة الشوق إلى المحبوب، وعن معروف الكرخي<sup>(۲)</sup>: المحبة ارتياح الذات لمشاهدة الصفات، أو مشاهدة أسرار الصفات، فيرى بلوغ السؤل ولو بمشاهدة الرسول. ولهذا كانت الصحابة رضي الله عنهم إذا اشتد بهم الشوق وأزعجتهم لواعج المحبة قصدوا رسول الله ﷺ واشتفوا بمشاهدته، وتلذفوا بالجلوس معه والنظر إليه والتبرك به ﷺ.

وعن عبدة بنت خالد بن معدان (٣): ما كان خالد يأوي إلى فراش إلا وهو يذكر من شوقه إلى رسول الله هي وإلى أصحابه من المهاجرين والأنصار يسميهم ويقول: هم أصلي وفصلي، وإليهم يحن قلبي، طال شوقي إليهم، فعجل رب قبضي إليك حتى يغلبه النوم. ولما احتضر بلال نادت امرأته، واحرباه فقال: واطرباه، غداً ألقى الأحبة، محمداً وصحبه. إذا ذاق المحب طعم المحبة اشتاق وتأججت نيران الحب والطلب في قلبه، ويجد الصبر عن محبوبه من أعظم كبائره كما قيل:

والصبر يحمد في المدواطن كلها إلا عليك في المدواطن كلها والصبر يحمد في المدواطن كلها وعن زيد بن أسلم (٤): خرج عمر بن الخطاب رضي الله عنه ليلة يحرس فرأى مصباحاً في بيت فإذا عجوز تنفش صوفاً وتقول:

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضى عياض ٢/ ٤٢.

 <sup>(</sup>۲) هو معروف بن فيروز الكرخي أبو محفوظ. زاهد متصوف. ولد ببغداد وتوفي فيها سنة (۲۰۰ هـ).
 الاعلام ٧/ ٢٦٩ طبقات الصوفية ٨٣ وفيات الاعيان ٢/ ١٠٤ صفة الصفوة ٢/ ١٧٩ طبقات الحنابلة ١/ ٣٨١ تاريخ بغداد ١٩٩/١٣.

<sup>(</sup>٣) هو خالد بن معدان بن أبي كرب الكلاعي أبو عبد الله. تابعي عابد. أصله من اليمن وأقام في حمص الشام توفي سنة (٤٠٤ هـ) الاعلام ٢٩٩/٢ وتاريخ دمشق ٥/٦٨.

<sup>(</sup>٤) هو زيد بن أسلم العدوي العمري أبو أسامة أو أبو عبد الله فقيه مفسر توفي سنة (١٣٦ هـ). الاعلام ٣/ ٥٦ تـذكـرة الحفـاظ ١/ ١٣٢ رقـم الترجمة (١١٨).طبقـات المفسـريـن للـداوودي ١/ ١٨٢ رقـم الترجمة (١٧٥) شذرات الذهب ١/ ١٩٤.

على محمد صداة الأبرار صلى عليه الطيبون الأخيار قد كنت قدواماً بكاء بالأسحار يا ليت شعري والمنايا أطوار هل تجمعني وحبيبي الدار

تعني النبي ﷺ، فجلس عمر يبكي (١٦)، ثم قام إلى باب خيمتها فقال: السلام عليكم، ثلاث مرات فقال لها: أعيدي علي قولك، فأعادته بصوت حزين، فبكى وقال لها: وعمر لا تنسينه يرحمك الله، فقالت: وعمر فاغفر له يا غفار.

ويحكى أنه رؤيت امرأة مسرفة على نفسها، بعد موتها، فقيل لها: ما فعل الله بك؟ قالت: غفر لي، قيل: بماذا؟ قالت بمحبتي للنبي على وشهوتي النظر إليه، فنوديت: من اشتهى النظر إلى حبيبنا فنستحي أن نذله بعتابنا، بل نجمع بينه وبين من يحبه.

ومن علامات محبته على حب القرآن الذي أتى به، واهتدى به وتخلق به، وإذا أردت أن تعرف ما عندك وعند غيرك من محبة الله ورسوله فانظر محبة القرآن من قلبك، والتذاذك بسماعه أعظم من التذاذ أصحاب الملاهي والغناء المطرب بسماعهم، فإنه من المعلوم أن من أحب محبوباً كان كلامه وحديثه أحب شيء إليه، كما قيل:

إن كنـــت تـــزعـــم حبــي فلـــم هجـــرت كتــابــي أمــا تــاملــت مــا في حــا في مــن لــديــد خطــابــي

ويروى أن عثمان بن عفان قال: لو طهرت قلوبنا لما شبعت من كلام الله وكيف يشبع المحب من كلام محبوبه وهو غاية مطلوبه. قال النبي ﷺ لعبد الله بن مسعود: «اقرأ علي، قال: أقرأ عليك، وعليك أنزل؟ فقال «إني أحب أن أسمعه من غيري». فاستفتح وقرأ سورة النساء حتى بلغ ﴿فكيف إذا جثنا من كل أمة بشهيد وجثنا بك على هؤلاء شهيداً﴾ والنساء: ٤١] قال: «حسبك»، قرفع رأسه فإذا عينا رسول الله ﷺ تلرفان من البكاء. (٢) رواه البخاري..

وهذا يجده من سمع الكتاب العزيز بأذن قلبه، قال الله تعالى: ﴿وإذا سمعوا ما أنزل

<sup>(</sup>١) انظر الشفا للقاضى عياض ٢/ ٢٢:

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري بالفاظ متقاربة في كتاب فضائل القرآن باب (۳۲) رقم الأحاديث (۶۰،۵۰ ـ ، ۵۰،۵ ـ ، ۵۰،۵ ـ و ۵۰،۵ و الترجه البخاري برقم (۳۰۲ع) وابن ماجه برقم (۴۱۹٤) والإمام أحمد بن حنبل في مسنده ۱/ ۳۸۰ و ۳۳۳ والبيهةي في السنن الكبرى ۱/ ۲۳۱ والتبريزي في مشكاة المصابيح (۲۱۹۷) والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ۱۹۸۶ والسيوطي في الدر المنثور ۲/۳۲۲ وأبي نعيم في حليته ۷/۳۰۲ وأبو داود في سننه برقم (۳۲۲۸) والمتقي الهندي في كنز العمال (۲۸۲۲).

إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق [المائدة: ٨٣]. قال صاحب «عوارف المعارف» \_ أذاقنا الله حلاوة مشربه \_: هذا السماع هو السماع الحق، الذي لا يختلف فيه اثنان من أهل الإيمان، محكوم لصاحبه بالهداية، وهذا سماع ترد حرارته على برد اليقين، فتفيض العين بالدمع، لأنه تارة يثير حزناً، والحزن حار، وتارة يثير شوقاً، والشوق حار، وتارة يورث ندماً، والندم حار، فإذا أثار السماع هذه الصفات، من صاحب قلب مملوء ببرد اليقين بكى وأبكى، لأن الحرارة والبرودة إذا اضطربتا عصرتا ماء، فإذا ألم السماع بالقلب تارة يخف إلمامه فيظهر أثره في الجسد ويقشعر منه الجلد، قال الله تعالى: ﴿تقشعر منه جلود الذين يخشون ربهم﴾ [الزمر: ٢٣]، وتارة يعظم وقعه ويتصوب أثره \_ أي يقصد \_ نحو الدماغ فتندفق منه العين بالدمع، وتارة يتصوب أثره إلى الروح، فتموج منه الروح موجاً، ويكاد يضيق عنه نطاق القالب، فيكون من ذلك الصياح والاضطراب، وهذه كلها أحوال يجدها أربابها من أصحاب فيكون من ذلك الصياح والاضطراب، وهذه كلها أحوال يجدها أربابها من أصحاب

وقد كان ابن عمر، رضي الله عنهما، ربما مر بآية في ورده فتخنقه العبرة ويسقط ويلزم البيت اليوم واليومين حتى يعاد ويحسب مريضاً.

وقد كان الصحابة إذا اجتمعوا وفيهم أبو موسى الأشعري يقولون: يا أبا موسى ذكرنا ربنا، فيقرأ وهم يسمعون.

فلمحبي السماع القرآني من الوجد والذوق واللذة والحلاوة والسرور أضعاف ما لمحبي السماع الشيطاني، فإذا رأيت الرجل ذوقه ووجده وطربه ونشأته في سماع الأبيات دون سماع الآيات، وفي سماع الألحان دون سماع القرآن كما قيل: نقرأ عليك الختمة وأنت جامد كالحجر، وبيت من الشعر ينشد تميل كالنشواني، فاعلم أن هذا من أقوى الأدلة على فراغ قلبه من محبة الله ورسوله، أدام الله لنا حلاوة محبته، ولا سلك بنا في غير سبيل سنته، بمنه ورحمته.

ومن علامات محبته ﷺ محبة سنته، وقراءة حديثه، فإن من دمحلت حلاوة الإيمان في قلبه إذا سمع كلمة من كلام الله تعالى، أو من حديث رسوله ﷺ تشربتها روحه وقلبه ونفسه، ويقول:

أشه منك نسيمهاً لسبت أعرفه أظن لمياء جرت فيك أردانها (١)

<sup>(</sup>١) لمياء: صفة لأنثى قامت بشفتها اللمى، وهي سمرة تستحسن، والأردان جمع ردن: ثوب خز وغزل.

فتعمه تلك الكلمة وتشمله، فتصير كل شعرة منه سمعاً، وكل ذرة منه بصراً، فيسمع الكل بالكل ويبصر الكل بالكل ويقول:

فحيننا يستنير قلبه، ويشرق سره، وتتلاطم عليه أمواج التحقيق عند ظهور البراهين، ويرتوي بري عطف محبوبه، الذي لا شيء أروى لقلبه من عطفه عليه، ولا شيء أشد للهيبه وحريقه من إعراضه عنه، ولهذا كان عذاب أهل النار باحتجاب ربهم عنهم أشد عليهم من العذاب الجسماني، كما أن نعيم أهل الجنة برؤيته تعالى وسماع خطابه ورضاه وإقباله أعظم من النعيم الجسماني، لا حرمنا الله ذوق حلاوة هذا المشرب.

ومن علامات محبته إلى أن يلتذ محبه بذكره الشريف ويطرب عند سماع اسمه المنيف، وقد يوجب له ذلك سكراً يستغرق قلبه وروحه وسمعه. وسبب هذا السكر اللتة القاهرة للعقل، وسبب اللذة إدراك المحبوب في فإذا كانت المحبة قوية وإدراك هذا المحبوب قوياً كانت اللذة بإدراكه تابعة لقوة هذين الأمرين. فإن كان العقل قوياً مستحكماً لم يتغير لذلك، وإن كان ضعيفاً حدث السكر المخرج له عن حكمه. وقد حدوا السكر بأنه: سقوط التمالك في الطرب، كأنه يبقى في السكران بقية يلتذ بها ويطرب، فلا يتمالك صاحبها، ولا يقدر أن يفنى معها.

وقد يكون سبب السكر قوة الفرح بإدراك المحبوب، بحيث يختلط كلامه وتتغير أفعاله، بحيث يزول عقله ويعربد أعظم من عربدة شارب الخمر. وربما قتله سكر هذا الفرح بسبب طبيعي، وهو انبساط دم القلب وهلة واحدة انبساطاً غير معتاد، والدم هو حائل الحار الغريزي، فيبرد القلب بسبب انبساط الدم عنه فيحدث الموت

ومن هذا قول سكران الفرح ـ بوجود راحلته في المفازة بعد أن استشعر الموت ـ: اللهم أنت عبدي وأنا ربك أخطأ من شدة فرحه (١٠)، وسكرة الفرح فوق سكرة الشراب

<sup>(</sup>١) إعلم أن الله واجب تعظيمه في حال الرضا وفي حال الغضب. ويحرم الاستخفاف به في الحالين. وعلى هذا أجمع المسلمون. ولذلك لا يوجد في الكتب المؤلفة في المذاهب الأربعة التفريق بين من يسب الله تعالى في حال الرضا ومن يسب في حال الغضب في الحكم بالتكفير، ولم يوجد من أحد منهم استثناء لحالة الغضب!. وإنما استثنوا الحالات الثلاث المعلومة وهي:

١ ـ من نطق بكلمة الكفر في حال الاكراه بالقتل ونحوه.

٢ ـ وحال غيبوبة العقل.

فصور في نفسك حال فقير معدم، عاشق للدنيا أشد العشق، ظقر بكنز عظيم، فاستولى عليه آمناً مطمئناً، كيف تكون سكرته؟ أو من غاب عنه غلامه بمال عظيم مدة سنين، حتى أضرّ به العدم، فقدم عليه من غير انتظار له بماله كله، وقد كسب أضعافه، كيف تكون سكرته؟

ومن أقوى أسباب ما نحن فيه سماع الأصوات المطربة بالإنشادات بالصفات النبوية المغربة المعربة إذا صادفت محلاً قابلاً فلا تسأل عن سكرة السامع، وهذا السكر يحدث عندها من جهتين: إحداهما أنها في نفسها توجب لذة قوية ينغمر منها العقل، الثانية: أنها تحرك النفس إلى نحو محبوبها وجهته، فتحصل بتلك الحركة والشوق والطلب مع التخيل للمحبوب واحضاره في النفس، وإدناء صورته إلى القلب واستيلائها على الفكرة لذة عظيمة تغمر القلب، فتجتمع لذة الألحان ولذة الأشجان، فتسكر الروح سكراً عجيباً أطيب وألد من سكر الشراب، وتحصل له به نشأة ألد من نشأة الشراب.

وقد ذكر الإمام أحمد وغيره: أن الله تعالى يقول لداود: مجدني بذلك الصوت الذي كنت تمجدني به في الدنيا، فيقول: كيف وقد أذهبته فيقول: أنا أرده عليك، فيقوم عند ساق العرش ويمجده، فإذا سمع أهل الجنة صوته استفرغ نعيم أهل الجنة. وأعظم من ذلك: إذا سمعوا كلام الرب جل جلاله وخطابه لهم، فإذا انضاف إلى ذلك رؤية وجهه الكريم الذي يغنيهم لذة رؤيته عن رؤية الجنة ونعيمها، فأمر لا تدركه العبارة ولا تحيط به الإشارة، وهذه صفة لا تلج كل أذن، وصيب لا تحيا به كل أرض، وعين لا يشرب منها كل وارد، وسماع لا يطرب عليه كل سامع، ومائدة لا يجلس عليها كل طفيلى، أشار إليه في المدارج.

فمن اتصف بهذه العلامات التي ذكرتها فهو كامل المحبة لله ورسوله، ومن تحالف بعضها فهو ناقص المحبة، ولا يخرج عن اسمها بدليل قوله الله للذي حده في الخمر لما لعنه بعضهم وقال: ما أكثر ما يؤتى به فقال: الله لا تلعنه فإنه يحب الله ورسوله مع وجود ما صدر عنه. وفيه الرد على من زعم

\_ ٣\_ وحال سبق اللسان. ومعلوم أن سبق اللسان يحصل في حال الرضا والغضب. وهذه الحالات الثلاث رداً على بعض الجاهلين المتعالين القائلين أن سب الله تعالى لا يكون كفراً إذا صدر في حال الغضب والعياذ بالله.

راجع الفتاوى الخانية روضة الطالبين، الشفا للقاضي عياض وقد ذكر في آخر كتابه جملة من الألفاظ المكفرة فليراجع من أراد الاستزادة.

<sup>(</sup>١) ذكره ابن سعد في طبقاته ٣/ ٣٧٥ وعبد الرزاق في مصنفه (١٣٥٥ ــ ١٧٠٨٢) والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٩/ ٢٢٠ والمتقى الهندي في كنز العمال (١٣٧٤).

أن مرتكب الكبيرة كافر، لثبوت النهي عن لعنه، وثبوت الأمر بالدعاء له. وفيه أنه لا تنافي بين ارتكاب النهي وثبوت محبة الله ورسوله في قلب المرتكب، وأن من تكررت منه المعصية لا تنزع منه محبة الله ورسوله. ويحتمل أن يكون استمرار ثبوت محبة الله ورسوله في قلب العاصي مقيداً بما إذا ندم على وقوع المعصية، أو إذا أقيم عليه الحد، فكفر عن ذنبه المذكور، بخلاف من لم يقع منه ذلك فإنه يخشى بتكرار الذنب أن ينطبع على قلبه حتى يسلب منه ذلك الحب، نسأل الله العفو والثبات على محبته وسلوك سنته برحمته ومنة.

تنبيه: قد اختلف العلماء، أيما أرفع درجة المحبة أو درجة الخلة؟

فحكى القاضي عياض: أن بعضهم جعلهما سواء، فلا يكون الحبيب إلا خليلاً، ولا الخليل إلا حبيباً، لكنه خص إبراهيم بالخلة ومحمداً ﷺ بالمحبة، وقال بعضهم: درجة الخلة أرفع واحتج بقوله ﷺ: الو كنت متخذاً خليلاً غير ربي لاتخذت أبا بكر، (۱) فلم يتخله وقد أطلق المحبة لفاطمة وابنيها وأسامة. انتهى.

وهذا هو الظاهر من المعنى الأخص، لأن المحبة مأخوذة من معنى الخلة، لكن يرد ما روي في قصة الإسراء في مناجاته الله لابه تعالى حيث قال له تعالى: يا محمد سل، فقال: يا رب إنك اتخلت إبراهيم خليلاً، وكلمت موسى تكليماً، فقال له تعالى: الم أعطك خيراً من هذا. إلى قوله: واتخذتك حبيباً، أو ما في معناه، رواه البيهقي. بنحوه، وهذا يعطى أن درجة المحبة أرفع.

وقد احتج من قال بتفضيل مقام المحبة على الخلة بفروق كثيرة، ذكر القاضي عياض في الشفاء منها نقلاً عن الإمام أبي بكر بن فورك عن بعض المتكلمين نبذة:

منها: أن الخليل يصل بالواسطة، من قوله تعالى: ﴿وكذلك نري إبراهيم ملكوت السموات والأرض﴾ [الأنعام: ٧٠]، والحبيب يصل إليه به، من قوله تعالى: ﴿فكان قاب قوسين أو أدنى﴾ [النجم: ٩].

ومنها: أن الخليل قال: ﴿ولا تخزني﴾ [الشعراء: ٨٧]، والحبيب قيل له: ﴿يوم لا يخزي الله النبي﴾ [التحريم: ٨].

ومنها: أن الخليل قال في المحنة: ﴿حسبي الله﴾ [الزمر: ٣٨ والتوبة: ١٢٩] والحبيب قيل له: ﴿يَا آيُهَا النبي حسبكُ اللهِ [الأنفال: ٦٤].

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري برقم (٣٦٥٤) والسيوطي في الحاوي للفتاوى ٤/٤ والقاضي عياض في الشفا ١/ ١٨ وابن كثير في البداية والنهاية ٥/ ٢٢٧ وابن الجوزي في الموضوحات ٢/ ٣٦٧.

ومنها: أن الخليل هو الذي تكون مغفرته في حد الطمع، من قوله: ﴿والذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يوم الدين﴾ [الشعراء: ٨٦]، والحبيب الذي مغفرته في حد اليقين، من قوله: ﴿ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك وما تأخر﴾ [الفتح: ٢].

وفي كتابي «تحفة السامع والقاري بختم حجج البخاري» وجوه أخر غير ما حكاه القاضي عياض.

وفي كلها نظر واضح كما بينته في حاشية الشفاء، وذلك أن مقتضى الفرق بين الشيئين أن يكون في حد ذاتيهما، يعني باعتبار مدلولي «خليل» و «حبيب» وما حكاه القاضي عياض، وذكرته في التحفة، يقتضي تفضيل ذات محمد الله ذات إبراهيم عليهما الصلاة والسلام. لا يقال باعتبار ثبوت وصف الخلة له فيلزم ذلك. لأنا نقول: كل منهما ثابت له وصف الخلة والمحبة. إذ لا يسلب عن إبراهيم عليه الصلاة والسلام وصف المحبة لا سيما والخلة أخص من المحبة، ولا يسلب عن نبينا الله وصف الخلة لا سيما وقد ثبت في حديث أبي هريرة قول الله تعالى له: (إني اتخذتك خليلاً)(١١). وقد قام الإجماع على فضل نبينا الله على جميع الأنبياء، بل هو أفضل خلق الله تعالى مطلقاً.

أما قوله: إن الخليل يصل بالواسطة فلا يفيد غرضاً في هذا المقام الذي هو بصدده، وليس المراد به قطعاً إلا الوصول إلى المعرفة، إذ الوصول الحسي يمتنع على الله تعالى.

وأما قوله: والحبيب يصل إليه به، فالوصول إلى الله تعالى لا يكون إلا به حبيباً كان أو خليلاً. وأما قوله: الخليل هو الذي تكون مغفرته في حد الطمع الخ... فإنه لا يصح أن يكون على جهة التفسير للخليل، ولا تعلق له بمعناه. وقصارى ما ذكره: أنه يعطي تفضيل نبينا على إبراهيم عليه الصلاة والسلام في حد ذاته من غير نظر إلى ما جعله علة معنوية في ذلك من وصف المحبة والخلة. والحق: أن الخلة أعلى وأكمل وأفضل من المحبة.

قال ابن القيم: وأما ما يظنه بعض الغالطين أن المحبة أكمل من الخلة، وأن إبراهيم خليل الله ومحمداً حبيب الله فمن جهله. فإن المحبة عامة والخلة خاصة والخلة نهاية المحبة. قال: وقد أخبر النبي على أن الله اتخذه خليلاً، ونفى أن يكون له خليل غير ربه، مع إخباره بحبه لعائشة ولأبيها ولعمر بن الخطاب وغيرهم. وأيضاً فإنه تعالى يحب التوابين ويحب المتطهرين ويحب الصابرين ويحب المحسنين ويحب المتقين ويحب المقين، وخلته خاصة بالخليلين. قال: وإنما هذا من قلة العلم والفهم عن الله ورسوله. انتهى.

<sup>(</sup>١) عن أبي هريرة في المعراج.

وقال الشيخ بدر الدين الزركشي في شرحه لبردة الأبوصيري: وزعم بعضهم أن المحبة أفضل من الخلة وقال: محمد حبيب الله وإبراهيم خليل الله. وضعف: بأن الخلة خاصة، وهو توحيد المحبة، والمحبة عامة، قال الله تعالى: ﴿إِن الله يحب التوابين﴾ [البقرة: ٢٢٢] قال: وقد صح أن الله اتخذ نبينا خليلاً فقال: إن الله اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً. انتهى.

تنبيه: والخليل مشتق من الخلة \_ بالفتح \_ وهي الحاجة، أو الخلة \_ بالضم \_ وهي المودة الحاصلة، أو من الخلل، قال ثعلب سمي خليلاً لأن مودته تتخلل القلب، وأنشد:

قسد تخللت مسلك السروح مني وبسدا سمسي الخليسل خليسلا

وقال الراغب: الخلة ـ بالفتح ـ: الاختلال العارض للنفس، إما لشهرتها بشيء أو لحاجتها إليه، ولهذا فسَّر الخلة بالحاجة، والخلة ـ بالضم ـ إما لأنها تتخلل النفس أو تتوسطها، وإما لأنها تخل النفس قتؤثر فيها تأثير السهم في الرمية، وإما لفرط الحاجة إليها.

## الفصل الثاني في حكم الصلاة عليه والتسليم فريضة وسنة وفضيلة وصفة ومحلاً

قال الله تعالى: ﴿إِنْ الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها اللين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾ [الأحزاب: ٥٦]. قال أبو العالية: معنى صلاة الله على نبيه ثناؤه عليه عند الملائكة، ومعنى صلاة الملائكة عليه الدعاء.

قال في فتح الباري: وهذا أولى الأقوال، فيكون معنى صلاة الله تعالى عليه ثناؤه عليه وتعظيمه، وصلاة الملائكة وغيرهم طلب ذلك له من الله تعالى، والمراد طلب الزيادة لا طلب أصل الصلاة. وعن ابن عباس: أن معنى صلاة الملائكة الدعاء بالبركة. وروى ابن أبي حاتم عن مقاتل بن حيان (١) قال: صلاة الله مغفرته وصلاة الملائكة الاستغفار.

<sup>(</sup>١) هو مقاتل بن حيان النبطي أبو بسطام البلخي الخراز. حافظ. انظر تذكرة الحفاظ ١٧٤/١ رقم الترجمة (١٦٨) وطبقات المفسرين للداوودي ٢/ ٣٢٩ رقم الترجمة (١٤١) وميزان الاعتدال ١٧١.

وقال الضحاك بن مزاحم: صلاة الله رحمته، وفي رواية عنه: مغفرته، وصلاة الملائكة الدعاء. أخرجهما إسماعيل القاضي عنه، وكأنه يريد الدعاء بالمغفرة ونحوها. وقال المبرد: الصلاة من الله الرحمة ومن الملائكة رقة تبعث على استدعاء الرحمة.

وتعقب: بأن الله غاير بين الصلاة والرحمة في قوله سبحانه وتعالى: ﴿ أُولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة ﴾ [البقرة: ١٥٧]، ولذلك فهم الصحابة المغايرة من قوله ستعالى: ﴿ صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾ [الأحزاب: ٥٦] حتى سألوه عن كيفية الصلاة مع تقدم ذكر قالرحمة في تعليم السلام، حيث جاء بلفط: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، وأقرهم النبي ﷺ، فلو كانت الصلاة بمعنى الرحمة لقال لهم، قد علمتم ذلك في السلام. وجوز الحليمي أن تكون الصلاة بمعنى السلام عليه، وفيه نظر. وقيل: صلاة الله على خلقه تكون خاصة وتكون عامة، فصلاته على أنبيائه هي ما تقدم من الثناء والتعظيم، وصلاته على غيرهم الرحمة، فهي التي وسعت كل شيء.

وحكى القاضي عياض: عن بكر القشيري أنه قال: الصلاة على النبي 激 من الله تشريف وزيادة تكرمة، وعلى من دون النبي رحمة. وبهذا يظهر الفرق بين النبي 激 وبين سائر المؤمنين حيث قال الله تعالى في سورة الأحزاب: ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي ﴾ [الأحزاب: ٥٦]، وقال قبل ذلك في السورة المذكورة: ﴿هو الذي يصلي عليكم وملائكته ﴾ [الأحزاب: ٤٣]، ومن المعلوم أن القدر الذي يليق بالنبي ﷺ من ذلك أرفع مما يليق بغيره. والإجماع منعقد على أن في هذه الآية من تعظيم النبي ﷺ والتنويه به ما ليس في غيرها.

وقال الحليمي في «الشعب»، معنى الصلاة على النبي على تعظيمه، فمعنى قولنا: اللهم صل على محمد، عظم محمداً، والمراد تعظيمه في الدنيا بإعلاء ذكره وإظهار دبنه وإبقاء شريعته، وفي الآخرة بإجزال مثوبته، وتشفيعه في أمته، وإبداء فضيلته بالمقام المحمود، وعلى هذا فالمراد بقوله تعالى ﴿صلوا عليه﴾ [الأحزاب: ٥٦] ادعوا ربكم بالصلاة عليه. انتهى. ولا يعكر عليه عطف آله وأزواجه وذريته عليه، فإنه لا يمتنع أن يدعى لهم بالتعظيم إذ تعظيم كل أحد بحسب ما يليق به.

وما تقدم عن أبي العالية أظهر، فإنه يحصل به استعمال لفظ الصلاة بالنسبة إلى الله تعالى، وإلى ملائكته وإلى المؤمنين المأمورين بذلك بمعنى واحد، ويؤيده أنه لا خلاف في جواز الترحم على غير الأنبياء: واختلف في جواز الصلاة على غير الأنبياء، ولو كان معنى قولنا: اللهم صل على محمد: ارحم محمداً، أو ترحم على محمد، جاز لغير الأنبياء، وكذا لو كان بمعنى البركة، وكذلك الرحمة، لسقط الوجوب في التشهد عند من

يوجبه بقول المصلي في التشهد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته. ويمكن الانفصال عنه بأن ذلك وقع بطريق التعبد فلا بد من الاتيان به، ولو سبق الاتيان بما يدل عليه. فإن قلت: في أي وقت وقع الأمر بالصلاة عليه 歌?

فالجواب \_ كما قال أبو ذر الهروي \_: أنه وقع في السنة الثانية من الهجرة، وقيل ليلة الإسراء، وقيل: إن شهر شعبان شهر الصلاة على رسول الله ﷺ، لأن آية الصلاة \_ يعني ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي﴾ [الأحزاب: ٥٦] نزلت فيه. والله أعلم.

قال الحليمي: والمقصود بالصلاة عليه التقرب إلى الله تعالى بامتثال أمره تعالى، وقضاء حق النبي على علينا. وتبعه ابن عبد السلام، فقال في الباب الثامن من كتابه المسمى البشجرة المعارف، (١): ليست صلاتنا على النبي الله شفاعة له، فإن مثلنا لا يشفع لمثله، ولكن الله أمرنا بمكافأة من أحسن إلينا، فإن عجزنا عنها كافأناه بالدعاء، فأرشدنا الله لما علم عجزنا عن مكافأة نبينا إلى الصلاة عليه. وذكر نحوه عن الشيخ أبي محمد المرجاني. وقال ابن العربي: فائدة الصلاة عليه ترجع إلى اللي يصلي عليه، لدلالة ذلك على نصوح العقيدة وخلوص النية، وإظهار المحبة، والمداومة على الطاعة والاحترام للواسطة الكريمة .

واختلف في حكم الصلاة عليه \_ صلوات الله وسلامه عليه \_ على أقوال:

أحدها: أنها تجب في الجملة بغير حصر، لكن أقل ما يحصل به الإجزاء مرة.

الثاني: يجب الإكثار منها، من غير تقييد بعدد، قاله القاضي أبو بكر بن بكير (٢) بن المالكية، وعبارته ... كما قاله القاضي عياض ...: افترض الله تعالى على خلقه أن يصلوا على نبيه على نبيه على نبيه الله ويسلموا تسليماً، ولم يجعل ذلك لوقت معلوم، فالواجب أن يكثر المرء منها ولا يغفل عنها.

الثالث: تجب كل ما ذكر، قاله الطحاري وجماعة من الحنفية، والحليمي، وجماعة من الشافعية، والحليمي، وجماعة من الشافعية، وقال ابن العربي: إنه الأحوط، وكذا قاله الزمخشري. واستدلوا لذلك بحديث: (من ذكرت عنده فلم يصل علي فمات فدخل النار فأبعده الله) أخرجه ابن حبان من حديث أبي هريرة، وحديث: (رغم أنف من ذكرت عنده فلم يصل علي) رواه الترمذي من حديث أبي هريرة، وصححه الحاكم. وحديث: (شقي عبد ذكرت عنده فلم يصل علي) أخرجه الطبراني من حديث جابر. لأن الدعاء بـ قالرغم والإبعاد والشقاء»

<sup>(</sup>١) انظر كشف الظنون ٢/ ١٠٢٧.

<sup>(</sup>٢) انظر أخبار القضاة لوكيع ٣/ ٣٢١.

يقتضى الوعيد، والوعيد على الترك من علامات الوجوب. ومن حيث المعنى: إن فائدة الأمر بالصلاة عليه مكافأته على إحسانه، وإحسانه مستمر، فتتأكد إذا ذكر.

واستدلوا أيضاً: بقوله تعالى: ﴿لا تجعلوا دهاء الرسول بينكم كدهاء بعضكم بعضاً﴾ [النور: ٦٣] فلو كان إذا ذكر لا يصلى عليه كان كآحاد الناس وأجاب من لم يوجب ذلك بأجوبة، منها:

أنه قول لا يعرف عن أحد من الصحابة ولا التابعين، فهو مخترع. ولو كان ذلك على عمومه للزم المؤدن إذا أذن أن يصلي عليه، وكذا سامعه، وللزم القارىء إذا مر بآية فيها ذكره في القرآن، وللزم الداخل في الإسلام إذا تلفظ بالشهادتين ولكان في ذلك من المشقة والحرج ما جاءت الشريعة السمحة المطهرة بخلافه، ولكان الثناء على الله تعالى كلما ذكر أحق بالوجوب، ولم يقولوا به.

وقد أطلق القدوري<sup>(۱)</sup> وغيره من الحنفية: أن القول بوجوب الصلاة كلما ذكر مخالف للإجماع المنعقد قبل قائله، لأنه لا يحفظ عن أحد من الصحابة أنه خاطب النبي ﷺ فقال: يا رسول الله صلى الله عليك، ولأنه لو كان كذلك لما تفرغ لعبادة أخرى.

وأجابوا عن الأحاديث: بأنها خرجت مخرج المبالغة في تأكيد ذلك وطلبه، وفي حق من اعتاد ترك الصلاة عليه ديدنا. وبالجملة: فلا دلالة على تكرر وجوب ذلك بتكرر ذكره على في المجلس الواحد، انتهى ملخصاً، والله أعلم.

الرابع: في كل مجلس مرة ولو تكرر ذكره مراراً. حكاه الزمخشري.

الخامس: في كل دعاء، حكاه أيضاً.

السادس: أنها من المستحبات، وهو قول ابن جرير الطبري، وادعى الإجماع على ذلك، واحتج على ذلك مع ورود صيغة الأمر بذلك، بالاتفاق من جميع المتقدمين والمتأخرين من علماء الأمة، أن ذلك غير مستلزم فرضيتها حتى يكون تارك ذلك عاصياً، فدل على أن الأمر فيه للندب، ويحصل الامتثال لمن قاله ولو كان خارج الصلاة.

قال في فتح الباري: وما ادعاه من الإجماع معارض بدعوى غيره الإجماع على مشروعية ذلك في الصلاة، إما بطريق الوجوب، وإما بطريق الندب، ولا يعرف عن السلف لذلك مخالف، إلا ما أخرجه ابن أبي شيبة والطبراني عن إبراهيم النخعي أنه كان يرى أن قول المصلي في التشهد: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته مجزىء عن

<sup>(</sup>١) هو أحمد بن محمد بن أحمد بن جعفر بن حمدان أبو الحسين القدوري (٣٦٢ ـ ٤٢٨ هـ) فقيه حنفي ولد ومات في بغداد. الاعلام ١/ ٢١٢ وفيات الأعيان ١/ ٢١ النجوم الزاهرة ٥/ ٢٤.

الصلاة، ومع ذلك: إنما ادعى إجزاء السلام عن الصلاة.

السابع: تجب في العمر مرة في الصلاة أو غيرها، ككلمة التوحيد، قاله أبو بكر الرازي من الحنفية.

الثامن: تجب في الصلاة من غير تعيين المحل، ونقل ذلك عن أبي جعفر الياقر. التاسع: تجب في التشهد، وهو قول الشعبي وإسحاق بن راهويه.

العاشر: تبجب في القعود آخر الصلاة، بين قول التشهد وسلام التحلل، قاله الشافعي ومن تبعه. واستدل لذلك بما رواه أصحاب السنن، وصححه الترمذي وابن خزيمة والمحاكم عن أبي مسعود البدري: أنهم قالوا يا رسول الله: أما السلام عليك فقد عرفناه، فكيف نصلي عليك إذا نحن صلينا عليك في صلاتنا فقال: «قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، الحديث. ومعنى قولهم: أما السلام عليك فقد عرفناه، هو الذي في التشهد، الذي كان قد علمهم إياه كما يعلمهم السورة من القرآن. وفيه: السلام عليك أيها النبي ورحمة الله وبركاته، ورواه الشافعي في مسئده عن أبي هريرة بمثله. وقد احتج بهذه الزيادة جماعة من الشافعية، منهم ابن خزيمة، والبيهقي، لإيجاب الصلاة عليه بعد التشهد وقبل السلام.

وقال الشافعي في الأم: فرض الله الصلاة على رسول الله بقوله: ﴿إِن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها اللين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً [الأحزاب: ٥٦] ولم يكن فرض الصلاة عليه في موضع أولى منه في الصلاة، ووجدنا الدلالة عن النبي بله بذلك: أخبرنا إبراهيم بن محمد، حدثنا صفوان بن سليم عن أبي سلمة بن عبد الرحمن عن أبي هريرة أنه قال: يا رسول الله، كيف نصلي عليك \_ يعني في الصلاة \_ قال: «تقولون اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم الحديث. أخبرنا إبراهيم بن محمد، حدثني سعيد بن إسحاق ابن كعب بن عجرة عن عبد الرحمن بن أبي ليلى عن كعب بن عجرة عن النبي الله أنه كان يقول في الصلاة: «اللهم صل على محمد وعلى آل محمد والى إبراهيم» المحديث. محمد وعلى آل محمد وعلى المحمد كما صليت على المحمد كما صليت على المحمد كما صليت على إبراهيم وآل إبراهيم المحديث.

قال الشافعي: فلما روي أن النبي ﷺ كان يعلمهم التشهد في الصلاة، وروي أنه علمهم كيف يصلون عليه في الصلاة، لم يجز أن نقول: التشهد في الصلاة واجب والصلاة فيه غير واجبة.

وقد تعقب بعض المخالفين هذا الاستدلال من أوجه:

أحدها: ضعف إبراهيم بن محمد بن أبي يحيى، والكلام فيه مشهور.

الثاني: على تقدير صحته فقوله في الأول: يعني في الصلاة، لم يصرح بالقائل (يعنى).

الثالث: قوله في الثاني: «أنه كان يقول في الصلاة» وإن كان ظاهره أن المراد الصلاة المكتوبة، لكنه يحتمل أن يكون المراد بقوله في الصلاة، أي في صفة الصلاة عليه، وهو احتمال قوي، لأن أكثر الطرق عن كعب بن عجرة يدل على أن السؤال وقع عن صفة الصلاة لا عن محلها.

الرابع: ليس في الحديث ما يدل على تعيين ذلك في التشهد، خصوصاً بينه وبين السلام. وقد أطنب قوم من متأخري المالكية وغيرهم في التشنيع على الشافعي في اشتراطه ذلك في الصلاة وزعم أنه تفرد بذلك.

وحكى الإجماع على خلافه جماعة، منهم أبو جعفر الطبري والطحاوي وابن المنذر والخطابي.

وحكى القاضي عياض في الشفاء مقالاتهم. وقد عاب عليه غير واحد، وقالوا: كان ينبغي سكوته عنها، لأن مبنى تأليفه «الشفاء» على كمال المبالغة في تعظيمه هيئ وأداء حقوقه، والقول بوجوب الصلاة عليه في الصلاة من غرض المبالغة في تعظيمه، وقد استحسن هو القول بطهارة فضلاته، مع أن الأكثر على خلافه، لكنه استجاده لما فيه من الزيادة في تعظيمه، وكيف ينكر القول بوجوب الصلاة عليه وهو من جنس الصلاة ومقتضياتها، وإذا شرع السلام فيها على نفس المصلي وعلى عباد الله الصالحين، فكيف لا تجب الصلاة على سيد المرسلين؟

وقد انتصر جماعة كثيرة من العلماء الأعلام للشافعي، كالحافظ عماد الدين بن كثير، والعلامة ابن القيم، وشيخ الإسلام والحفاظ أبي الفضل بن حجر، وتلميذه شيخنا الحافظ والعلامة أبي أمامة بن النقاش وغيرهم ممن يطول عدهم.

واستدلوا لذلك بأدلة نقلية ونظرية، ودفعوا دعوى الشذوذ، فنقلوا القول بالوجوب عن جماعة من الصحابة، منهم ابن مسعود، وأبو مسعود والبدري وجابر بن عبد الله، ونقله أصحاب الشافعي عن عمر بن الخطاب، وابنه عبد الله، ومن التابعين: الشعبي، فيما رواه البيهقي كما سيأتي، وأبو جعفر الباقر، ومقاتل.

وأخرج الحاكم \_ بسند قوي \_ عن ابن مسعود قال: يتشهد الرجل ثم يصلي على النبي على النبي على النبي الله ثم يدعو لنفسه. قال الحافظ ابن حجر: وهذا أقوى شيء يحتج به للشافعي، فإن ابن مسعود ذكر أن النبي على علمهم التشهد في الصلاة، وأنه قال: ثم ليتخير من

الدعاء ما شاء، فلما ثبت عن ابن مسعود الأمر بالصلاة عليه قبل الدعاء، دل على أنه اطلع على زيادة ذلك بين التشهد والدعاء، واندفعت حجة من تمسك بحديث ابن مسعود في دفع ما ذهب إليه الشافعي وادعى مثل ما ذكره القاضي عياض قال، وهذا تشهد ابن مسعود الذي علمه له النبي على ليس فيه ذكر الصلاة عليه.

وفي جزء الحسن بن عرفة، وأخرج المعمري<sup>(1)</sup> في عمل اليوم والليلة عن ابن عمر \_ بسند جيد \_ قال: لا تكون صلاة إلا بقراءة وتشهد وصلاة عليّ. وأخرج البيهةي في الخلافيات \_ بسند قوي \_ عن الشعبي، وهو من كبار التابعين، قال: كنا نُعلم التشهد، فإذا قال: وأشهد أن محمداً عبده ورسوله، يحمد ربه ويثني عليه ثم يصلي على النبي شم يسأل حاجته. وفي حديث أبي جعفر، عن ابن مسعود، مرفوعاً: «من صلى صلاة لم يصل فيها علي وعلى أهل بيتي لم تقبل منه». قال الدارقطني: والصواب أنه من قول أبي جعفر محمد بن علي بن الحسين: لو صليت صلاة لم أصل فيها على النبي شم وعلى أهل بيته لرأيت أنها لا تتم، لكن راويه عن أبي جعفر جابر الجعفي وهو ضعيف. كذا في الشفاء.

وقد وافق الشافعي من فقهاء الأمصار أحمد في إحدى الروايتين عنه، وعمل به أخيراً، كما حكاه عنه أبو زرعة الدمشقي<sup>(٢)</sup>، فيما ذكره الحافظ ابن كثير، وأوجب إسحاق بن راهويه الإعادة مع تعمد تركها دون النسيان، والمشهور عن أحمد أنها تبطل بتركها عمداً أو سهواً، وعليه أكثر أصحابه، حتى إن بعض أئمة الحنابلة أوجب أن يقال في الصلاة عليه: صلى الله عليه وسلم، كما علمهم أن يقولوا لما سألوه، كما ذكره ابن كثير، ووافق الخرقي (٢) إسحاق في التقييد بالعمد دون السهو.

والخلاف أيضاً عند المالكية كما ذكره ابن الحاجب في سنن الصلاة، ثم قال: على الصحيح، فقال شارحه ابن عبد السلام: يريد أن في وجوبها قولين، وهو ظاهر كلام

<sup>(</sup>۱) هو الحسن بن علي بن شبيب المعمري أبو علي. قاض من حفاظ الحديث. توفي ببغداد سنة (۲۹۵ هـ). الاعلام ۲/ ۲۰۰ تذكرة الحفاظ ۲/ ۲۲۷ رقم الترجمة (۲۸۷) تاريخ بغداد ۲/ ۳۲۹ العبر ۲/ ۱۰۱.

 <sup>(</sup>۲) هو عبد الرحمن بن عمرو بن عبد الله بن صفوان النصري أبو زرعة الدمشقي حافظ من رجال الحديث توفي في دمشق سنة (۲۸۰ هـ). الاعلام ۳/ ۳۲۰ تذكرة الحفاظ ۲/ ۲۲۶ رقم الترجمة (۲۰۱) شدرات الذهب ۲/ ۱۷۷ النجوم الزاهرة ۳/ ۸۷ العبر ۲/ ۲۰ التهذيب ۲/ ۲۳۲.

 <sup>(</sup>٣) هو عمر بن الحسين بن عبد الله الخرقي أبو القاسم فقيه من الحنابلة توفي في دمشق سنة (٣٣٤ هـ).
 الاعلام ٥/ ٤٤ وفيات الاعيان ١/ ٣٧٩ النجوم الزاهرة ٣/ ١٧٨ تاريخ بغداد ١ / ٢٣٤ مفتاح السعادة ١/ ٤٣٨.

الإمام ابن المواز<sup>(۱)</sup> وبه صرح عنه ابن القصار<sup>(۱)</sup>، وعبد الوهاب<sup>(۱)</sup>، كما في الشفاء بلفظ: إنه يراها فريضة في الصلاة كقول الشافعي، قال: وحكى أبو يعلى العبدي<sup>(3)</sup> عن المذهب فيها ثلاثة أقوال في الصلاة: الوجوب، والسنة، والندب. ورأيت مما يعزى للقاضي أبي بكر بن العربي في «سراج المريدين» (م): قال ابن المواز والشافعي: الصلاة على النبي على من فرائض الصلاة وهو الصحيح. انتهى.

وقد يلزم القائل الحنفية بوجوب الصلاة عليه كلما ذكر كالطحاوي، ونقله السروجي<sup>(1)</sup> في شرح الهداية عن أصحاب المحيط والعقد والتحفة من كتبهم أن يقولوا بوجوبها في التشهد لتقدم ذكره على في آخر التشهد في قوله: وأشهد أن محمداً رسول الله، لكن لهم أن يلتزموا ذلك ولا يجعلونه شرطاً في صحة الصلاة. ولم يخالف الشافعي أحد من أصحابه في ذلك. بل قال بعض أصحابنا بوجوب الصلاة على الآل، كما حكاه البندنيجي<sup>(۷)</sup> والدارمي، ونقله إمام الحرمين والغزالي قولاً عن الشافعي، قال الحافظ ابن كثير: والصحيح أنه وجه، على أن الجمهور على خلافه، والقول بوجوبه ظهور للحديث.

وأما مخالفة الخطابي من أصحاب الشافعي فلا يعتد به لمقتضى الآمر المحمول

<sup>(</sup>١) هو محمد بن إبراهيم بن زياد المواز أبو عبد الله فقيه مالكي توفي سنة (٢٨١ هـ). الاعلام ٥/ ٢٩٤ شذرات الذهب ٢/ ١٧٧ الوافي بالوفيات ١/ ٣٣٥.

 <sup>(</sup>۲) هو علي بن أحمد البغدادي المعروف بابن القصار أبو الحسن فقيه أصولي قاض توفي سنة
 (۳۹۸ هـ). انظر الديباج ۲/ ۱۰۰ وترتيب المدارك ۲۰۲/۶ وفيه أن وفاته سنة (۳۷۸ هـ) وشجرة
 النور الزكية ۱/ ۱۹۲ ايضاح المكنون ۲/ ۱۳۳ .

<sup>(</sup>٣) هو عبد الوهاب بن علي بن نصر ألثعلبي البغدادي أبو محمد (٣٦٣ ـ ٤٢٢ هـ) قاض فقيه مالكي. ولم عبد الوهاب بن علي بن نصر الاعلام ٤/ ١٨٤ فوات الوفيات ٢/ ١٩٩٤ رقم الترجمة (٣١٤) وفيات الأعيان ٢/ ٣٨٧ شدرات اللهب ٣/ ٢٢٣ تاريخ بغداد ٢١/ ٣١ النجوم الزاهرة ٤/ ٢٧٦ مرآة الجنان ٣/ ٤٨ ترتيب المدارك ٤/ ٦٩١ الديباج ٢/ ٢٦ شجرة النور الزكية ٢/ ١٠٣ حسن المحاضرة ١/ ٣١٤ البداية والنهاية ٢/ ٢٢.

<sup>(</sup>٤) هو أحمد بن محمد أبو يعلى العبدي من البصرة إمام المالكية في وقته. الديباج الملهب ١/٥٧٠ الصلة ١/٨٧.

<sup>(</sup>٥) انظر كشف الظنون ٢/ ٩٨٤.

 <sup>(</sup>٦) هو الإمام أحمد بن إبراهيم السروجي أبو العباس قاضي مصر حنفي المذهب توفي سنة (٧١٠ هـ)
 انظر كشف الظنون ٢/ ٢٠٣٣.

 <sup>(</sup>٧) هو محمد بن هبة الله بن ثابت أبو نصر البندنيجي (٤٠٧ ـ ٤٩٥ هـ) فقيه شافعي يعرف بفقيه الحرم.
 وفاته باليمن. الاعلام ٧/ ١٣٠ كشف الظنون ٥٧٥ هدية العارفين ٢/ ٨٧ معجم المؤلفين ١٢/ ٨٩.

على الوجوب إجماعاً، وأولى أحواله الصلاة ولا مانع من احتمال كونة مراداً. وأما قوله: ولا أعلم له فيها قدوة، فيقال عليه: لا ريب أن الشافعي قدوة يقتدى به، والمقام مقام اجتهاد، فلا افتقار له فيه إلى غيره. وأما قوله في «الشفاء»: والدليل على أنها ليست من فروض الصلاة عمل السلف الصالح قبل الشافعي وإجماعهم عليه. ففيه نظر، لأنه إن أراد بالعمل الاعتقاد فيحتاج إلى نقل صريح عنهم بأن ذلك ليس بواجب، وأنى يوجد ذلك؟

وأما قوله: وقد شنع الناس عليه \_ يعني الشافعي \_ في هذه المسألة جداً، فلا معنى له، وأي شناعة في ذلك؟ ولم يخالف فيه نصاً ولا إجماعاً ولا قياساً ولا مصلحة راجحة. بل القول بذلك من محاسن مذهبه، ولا ريب أن القائل بجواز ترك الصلاة على أفضل خلق الله في الصلاة التي هي رأس العبادة المطلوب فيها الخضوع واستحضار شارعها والثناء عليه أولى بالتشنيع. وأما نقله الإجماع فقد تقدم ما فيه. وأما قوله: إن الشافعي اختار تشهد ابن مسعود، قلم يقل به أحد، والشافعي إنما اختار تشهد ابن عباس كما سيأتي إن شاء الله تعالى في مقصد عباداته.

وقد استدل للوجوب بما أخرجه أبو داود والنسائي والترمذي وصححه، وكذا ابن خزيمة وابن حبان والحاكم من حديث فضالة بن عبيد قال: سمع النبي الله ولم يصل على النبي الله فقال: «عجل هذا»، ثم دعاه إليه فقال: «إذا صلى أحدكم فليبدأ بالحمد لله والثناء عليه، ثم ليصل على النبي الله ثم ليدع بما شاء»(١).

قلت: ومما يعد من كرامات إمامنا الشافعي وسره الساري، أن القاضي عياضاً ساق هذا الحديث بسنده من طريق الترمذي من غير أن يطعن في سنده بعد قوله: «فصل في المواطن التي تستحب فيها الصلاة على النبي في ويرغب، من ذلك: في تشهد الصلاة، وذلك بعد التشهد وقبل الدعاء. وهذا الحديث \_ كما ترى \_ من أعظم الأدلة لنا، فإن قال قائل: ليس لكم فيه دلالة لأنه قال: سمع فيه رجلاً يدعو في صلاته، ولم يقل في تشهده.

فيجاب: بأنه يلزم على هذا أن القاضي عياضاً ساقه في غير محله، لأنه عقد

<sup>(</sup>۱) الحديث في الترمذي برقم (٣٤٧٧) وفي سنن أبي داود برقم (١٤٨١) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٨/٦ وفي المستدرك للحاكم ٢٠٠/١ وفي السنن الكبرى للبيهقي ١٤٨/٢ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٨/٧٠ وفي نصب الراية للزيلعي ٢/٢١٦ و ٢/٢٧٢ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٣/٧٧ وفي إتحاف السادة المتقين ٥/١٤ وفي موارد الظمآن للهيثمي (٥١٠).

الفصل \_ كما قدمته \_ لبيان مواطن استحباب الصلاة. ثم قال: ومن ذلك في تشهد الصلاة.

وفي «مصابيح» البغوي، من حديث فضالة بن عبيد هذا ما يدل على أنه كان في التشهد، ولفظه: قال دخل رجل فقال اللهم اغفر لي وارحمني، فقال رسول الله ﷺ: «عجلت أيها المصلي، إذا صليت فقعدت فاحمد الله بما هو أهله، ثم صل عليّ، ثم ادعه، (۱).

وفي قوله: «عجلت» استلواح فوات الكمال عن الحقيقة المجزئة، إذ لو كانت مجزئة لما حسن اللوم والتعليم بصيعة الأمر، فإن فيل إنه في مقام تعليم المستحبات إذ لو كان في الواجبات لأمره بالإعادة، كما أمر المسيء صلاته، فيجاب: بأن في قوله هذا غنية عن الأمر بالإعادة، لأنه حيث علمه ما هو الواجب علم قطعاً أنه لم يأت به أولاً فلم يكن آتياً به فوجبت إعادته، وهم أهل الفهم والعرفان. فإن قال: إن قوله «فقعدت» يحتمل أن يكون عطفاً على مقدر، تقديره: إذا صليت وفرغت فقعدت للدعاء فاحمد الله.

فيجاب: بأن الأصل عدمه، وإنما هو عطف على المذكور، أي: إذا كنت في الصلاة فقعدت للتشهد فاحمد الله، أي أثن عليه بقولك، التحيات لله الخ والله أعلم.

وقال الجرجاني من الحنفية وغيره: لو كانت فرضاً للزم تأخير البيان عن وقت المحاجة، لأنه 激素 علمهم التشهد وقال: قليتخير من الدعاء ما شاء، ولم يذكر الصلاة عليه».

وأجيب: باحتمال أن لا تكون فرضت حيئذ. وقال الحافظ زين الدين العراقي في شرح الترمذي: قد ورد هذا الصحيح بلفظ: ثم ليتخير، و «ثم» للتراخي، فدل على أنه كان هناك شيء بين التشهد والدعاء، انتهى. وقد أطنب الشيخ أبو أمامة بن النقاش في تفسيره في الانتصار للشافعي في هذه المسألة، مما يطول ذكره، فالله يثيبه على قصده الجميل.

وأما صفة الصلاة عليه ﷺ، (فعن عبد الرحمن بن أبي ليلى قال: لقيني كعب بن عجرة فقال: ألا أهدي لك هدية؟ إن النبي ﷺ خرج علينا، فقلنا يا رسول الله، قد علمنا

<sup>(</sup>۱) الحديث في النسائي ٣/ ٤٤ وفي الترملي (٣٤٧٦) وفي المعجم الكبير للطبراني ٣٠٨/١٨ وفي مجمع الزوائد للهيئمي ١٠/ ١٥٥ وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٩٣٠) وفي الترخيب والترهيب ٢/ ٤٨٧ وفي كنز العمال (٣٤٦١).

كيف نسلم عليك فكيف نصلي عليك؟ قال: «قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد» اللهم بارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد») رواه البخاري ومسلم والترمذن، وأبو داود والنسائي. فإن قلت: كيف يطابق قوله: (اللهم صل على محمد) قرل: (كما صليت على آل إبراهيم)؟

أجاب القاضي عياض: بأن «آل» مقحم، كما في قوله ﷺ في أبي موسى: "إنه أعطي مزماراً من مزامير آل داوده (١)، ولم يكن له آل مشهور بحسن الصوت. وقد روى هذا الحديث ابن أبي حاتم بلفظ: لما نزلت ﴿إن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً [الأحزاب: ٥٦] قال: قلنا يا رسول الله، فكيف الصلاة عليك؟ قال: «قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبرهيم إنك حميد مجيد، وبارك على محمد وعلى آل محمد كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، وقال عبد الرحمن بن أبي ليلى يقول: وعلينا معهم.

وعن أبي حميد الساعدي: (أنهم قالوا: يا رسول الله، كيف نصلي عليك؟ قال: قولوا اللهم صل على محمد وأزواجه وذريته كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وأزواجه وذريته كما باركت على آل إبراهيم إنك حميد مجيد»)(٢) رواه الإمام أحمد.

وعن أبي مسعود الأنصاري قال: أتانا رسول الله في ونحن في مجلس سعد بن عبادة فقال له بشر بن سعد أمرنا الله أن نصلي عليك، فكيف نصلي عليك؟ قال: فسكت رسول الله في حتى تمنينا أنه لم يسأله، ثم قال رسول الله في: «قولوا اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم، وبارك على محمد وعلى آل محمد، كما باركت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم، في العالمين إنك حميد مجيد، والسلام كما قد علمتم،، رواه مالك ومسلم وغيرهما.

فإن قلت: ما موقع التشبيه في قوله: (كما صليت على إبراهيم)، مع أن المقرر أن المشبه دون المشبه به؟ والواقع هنا عكسه، لأن محمداً على وحده أفضل من إبراهيم ومن آل إبراهيم، ولا سيما وقد أضيف إليه آل محمد، وقضية كونه أفضل أن تكون الصلاة

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري كتاب فضائل القرآن برقم (٥٠٤٨) ومسلم كتاب المسافرين برقم (٢٣٥) والترمذي في المناقب (٥٥) وابن ماجه في الاقامة برقم (١٣٤١). والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢/ ٣٦٩ و ٤٥٠ و ٥/ ٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد بن حنبل في مسنده ٥/ ٤٢٤.

المطلوبة له أفضل من كل صلاة حصلت أو تحصل لغيره. فقد أجاب العلماء عنه بأجوبة كثيرة:

منها: أنه ﷺ قال ذلك قبل أن يعلم أنه أفضل من إبراهيم. وقد أخرج مسلم حديث أنس: أن رجلاً قال للنبي ﷺ: يا خير البرية، قال: «ذاك إبراهيم»(١). وتعقب: بأنه لو كان كذلك لغير صيغة الصلاة عليه بعد أن علم أنه أفضل.

ومنها: أنه ذَل ذلك تواضعاً، وشرع ذلك لأمته ليكتسبوا بذلك الفضيلة.

ومنها: أذ التشبيه إنما هو لأصل الصلاة بأصل الصلاة، لا للقدر بالقدر، فهو كقول كقوله تعالى: وإنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى نوح [النساء: ١٦٣]، وهو كقول القائل: أحسر إلى ولدك كما أحسنت إلى فلان، ويريد بذلك أصل الإحسان لا قدره، ومنه قوله تعالى: ﴿وأحسن كما أحسن الله إليك ﴾ [القصص: ٧٧]، ورجح هذا القول القرطبي في «المفهم»(٢).

ومنها: أن قوله: (اللهم صلى على محمد) مقطوع عن التشبيه، فيكون التشبيه متعلقاً بقوله: (وعلى آل محمد) وتعقب: بأن غير الأنبياء لا يمكن أن يساووا الأنبياء، فكيف يطلب لهم صلاة مثل الصلاة التي وقعت لإبراهيم والأنبياء من آله. ويمكن الجواب عنه: بأن المطلوب الثواب الحاصل لهم، لا جميع الصفات التي كانت سبباً للثواب.

وقد نقل العمراني (٣) في «البيان» عن الشيخ أبي حامد أنه نقل هذا الجواب عن نص الشافعي. واستبعد ابن القيم صحة ذلك عن الشافعي، لأنه مع فصاحته ومعرفته بلسان العرب لا يقول هذا الكلام المستلزم هذا التركيب الركيك البعيد من كلام العرب،

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في صحيحه كتاب الفضائل باب (٤١) رقم الحديث (١٥٠) وأبو داود برقم (٢٧٢) والرام أحمد بن حنبل في مسنده ١٧٨/٣ و ١٨٤ وابن أبي شيبة في مصنفه ١١/٨١ والبيهقي في دلائل النبوة ٥/٨٤ والسيوطي في الدر المنثور ١٦٢١ والقاضي عياض في الشفا ١٦٥٧ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٤٨٩٦) والقرطبي في تفسيره ٤٩/١٠ والمتقي الهندي في كنز العمال (٢٥٥٧٢).

<sup>(</sup>٢) كتاب المفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم لأبي العباس أحمد بن عمر بن إبراهيم القرطبي المتوفى سنة (٦٥٦ هـ). انظر كشف الظنون ١/٥٥٧.

<sup>(</sup>٣) هو يحيى بن سالم (أبي الخير) بن أسعد بن يحيى أبو الحسين العمراني (٤٨٩ ـ ٥٥٨ هـ) فقيه الشافعية في بلاد اليمن. توفي بذي سيفال باليمن. الاعلام ١٤٦/٨ مرآة الجنان ٣٠٨/٣ طبقات الشافعية الكبرى ٤/ ٣٠٤ وفيه اختلاف بسيط في اسمه.

<sup>(</sup>٤) انظر كشف الظنون ١/ ٢٦٤.

كذا قال. وتعقبه الحافظ ابن حجر فقال: ليس التركيب المذكور ركيكاً، بل التقدير: اللهم صل على محمد وصل على آل محمد كما صليت الخ، فلا يمتنع الشبيه بالجملة الثانية.

ومنها: رفع المقدمة المذكورة أولاً، وهي أن المشبه به يكون أرفع من المشبه، وأن ذلك ليس مطرداً، بل قد يكون التشبيه بالمشل، بل بالدون، كما في قوله تعالى: ﴿مثل نوره كمشكاة﴾ [النور: ٣٥]، وأين يقع نور المشكاة من نوره تعالى؟ ولكن لما كان المراد من المشبه به أن يكون شيشاً ظاهراً واضحاً للسامع حسن تشبيه النور بالمشكاة، وكلا هنا: لما كان تعظيم إبراهيم وآل إبراهيم بالصلاة عليهم مشهوراً واضحاً عند جميع الطوائف حسن أن يطلب لمحمد وآل محمد بالصلاة عليهم مثل ما حصل لإبراهيم وآل إبراهيم، ويؤيد ذلك ختم الطلب المذكور بقوله (في عليه المعالمين) أي كما أظهرت الصلاة على إبراهيم وعلى آل إبراهيم في العالمين، ولهذا لم يقع (في العالمين) إلا في ذكر إبراهيم دون ذكر آل محمد على ما وقع في الحديث الذي وردت فيه، وهو حديث أبي مسعود الأنصاري الذي ذكرته.

وهذا معنى قول الطيبي: وليس التشبيه المذكور من باب إلحاق الناقص بالكامل، لكن من باب إلحاق ما لم يشتهر بما اشتهر. وقال النووي: أحسن الأجوبة ما نسب إلى الشافعي: أن التشبيه لأصل الصلاة أو للمجموع بالمجموع.

وقال ابن القيم .. بعد أن زيف أكثر الأجوبة إلا تشبيه المجموع بالمجموع ..: وأحسن منه أن يقال: هو على من آل إبراهيم، وقد ثبت ذلك عن ابن عباس في تفسير قوله: ﴿إِنَ الله اصطفى آدم ونوحاً وآل إبراهيم آل عمران على العالمين﴾ [آل عمران: ٣٣] قال: محمد من آل إبراهيم، فكأنه أمرنا أن نصلي على محمد وعلى آل محمد خصوصاً بقدر ما صلينا عليه مع إبراهيم وآل إبراهيم عموماً، فيحصل لآله ما يليق بهم، ويبقى الباقي كله له، وذلك القدر أزيد مما لغيره من آل إبراهيم. وتظهر حينتذ فائدة النشبيه، وأن المطلوب له بهذا اللفظ أفضل من المطلوب بغيره من الألفاظ.

وقال الحليمي: سبب هذا التشبيه أن الملائكة قالت في بيت إبراهيم: ﴿رحمة الله وبركاته عليكم أهل البيت إنه حميد مجيد﴾ [هود: ٧٣] وقد علم أن محمداً وآل محمد من أهل بيت إبراهيم، فكأنه قال: قولوا اللهم أجب دعاء الملائكة الذين قالوا ذلك في محمد وآل محمد كما أجبتها عندما قالوها في آل إبراهيم الموجودين حينتلا، ولذلك ختم بما ختم به الآية وهو قوله إنك حميد مجيد.

ومما يعزى للعارف الرباني أبي محمد المرجاني أنه قال: وسر قوله ﷺ (كما صلبت على إبراهيم، وكما باركت على إبراهيم) ولم يقل: كما صلبت على موسى، لأن موسى عليه الصلاة والسلام كان التجلي له بالجلال، فخر موسى صعقاً، والخليل إبراهيم كان التجلي له بالجمال، لأن المحبة والخلة من آثار التجلي بالجمال؛ فلهذا أمرهم صلوات الله وسلامه عليه أن يصلوا عليه كما صلى على إبراهيم، فيسألوا له التجلي بالجمال، وهذا لا يقتضي التسوية فيما بينه وبين الخليل صلوات الله وسلامه عليهما، لأنه إنما أمرهم أن يسألوا له التجلي بالوصف الذي تجلى به للخليل عليه الصلاة والسلام، فالذي يقتضيه الحديث المشاركة في الوصف الذي هو التجلي بالجمال، ولا يقتضي مقاميهما، وإن اشتركا في وصف التجلي بالجمال، فيتجلى بالجمال لشخصين بحسب مقاميهما، وإن اشتركا في وصف التجلي بالجمال، فيتجلى لكل واحد منهما بحسب مقامه، ويتجلى لسيدنا محمد ﷺ بالجمال بحسب مقامه، فعلى هذا يفهم الحديث. انتهى. فإن قلت: ما المراد بآل محمد في هذا الحديث؟

فالجواب: إن الراجح أنهم من حرمت عليهم الصدقة، كما نص عليه الشافعي، واختاره الجمهور، ويؤيده قوله الله للحسن بن علي: ( إنا آل محمد لا تحل لنا الصدقة) ( ) وقيل: المراد بهم جميع الأمة أمة الصدقة) أبو الطيب الطبري عن بعض الشافعية، ورجحه النووي في شرح مسلم، الإجابة. حكاه أبو الطيب الطبري عن بعض الشافعية، ورجحه النووي في شرح مسلم، وقيده القاضي حسين بالانقياد منهم، وعليه يحمل كلام من أطلق، ويؤيده ما رواه تمام في فوائده، والديلمي عن أنس قال: سئل رسول الله على: من آل محمد؟ فقال: ( كل تقي من أمة محمد، زاد الديلمي: ثم قرأ: ﴿إن أولياؤه إلا المتقون [الأنفال: ٢٤]، وإسنادهما ضعيف، لكن ورد ما يشهد لللك في الصحيحين كحديث (إن آل أبي فلان ليسوا لي بأولياء، إنما وليي الله وصالح المؤمنين) انتهى ملخصاً.

وقد استدل العلماء بتعليمه الله الأصحابه هذه الكيفية بعد سؤالهم عنها، بأنها أفضل كيفيات الصلاة عليه، لأنه لا يختار لنفسه إلا الأشرف الأفضل. ويترتب على ذلك: أنه لو حلف أن يصلي على النبي الفي أفضل الصلاة، فطريق البر أن يأتي بذلك، هكذا صوبه النووي في «الروضة»، بعد ذكر حكاية الرافعي عن إبراهيم المروزي أنه قال: يبر إذا قال: كلما ذكره الذاكرون، وكلما سها عن ذكره الغافلون. قال النووي: وكأنه أخذ ذلك

<sup>(</sup>۱) الحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲۰۰/۱ و ۳/ ٤٩٠ و ۳/ ٣٩٠ وفي المعجم الكبير للطبراني ٣/ ٢٠٠ و ١٩٠/١ وفي مصنف ابن أبي شيبة ٣/ ٢١٥.

من كون الشافعي ذكر هذه الكيفية \_ يعني في خطبة «الرسالة» له \_ ولكن بلفظ «غفل» بدل السها».

وقال الأذرعي: «إبراهيم» المذكور كثير النقل من تعليقة القاضي حسين، ومع ذلك فالقاضي قال في طريق البر؛ أن يقول: اللهم صل على محمد كما هو أهله ويستحقه، وكذا نقله البغوي في تعليقه. ولو جمع بينها فقال ما في الحديث، وأضاف إليه أثر الشافعي، وما قاله القاضي لكان أشمل. ولو قيل: إنه يعمد إلى جميع ما اشتملت عليه الروايات الثابتة فيستعمل منها ذكراً يحصل به البر لكان حسناً.

وعن ابن مسعود، أن رسول الله هي قال: «إذا تشهد أحدكم في الصلاة فليقل: اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، وارحم محمداً وآل محمد، كما صلبت وباركت وترحمت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد، (۱)، رواه الحاكم. وقد يستدل بهذا الحديث من ذهب إلى جواز الترحم على النبي هي، كما هو قول الجمهور، ويعضده حديث الأعرابي الذي قال: اللهم ارحمني وارحم محمداً ولا ترحم معنا أحداً، فقال له رسول الله هي دلقد تحجرت واسعاً، (۲) وحكى القاضي عياض عن جمهور المالكية منعه قال: وأجازه أبو محمد بن أبي زيد. انتهى. وسيأتي ما في ذلك من البحث إن شاء الله تعالى في المقصد التاسع عند الكلام على التشهد.

وعن سلامة الكندي أن علياً كان يعلم الناس الدعاء \_ وفي لفظ: يعلم الناس الصلاة على رسول الله على يقول: اللهم داحي المدحوات، وبارىء المسموكات، اجعل شرائف صلواتك، ونوامي بركاتك، ورأفة تحننك، على محمد عبدك ورسولك، الفاتح لما أغلق، الخاتم لما سبق، والمعلن الحق بالحق، والدامغ لجيشات الأباطيل، كما حمّل فاضطلع بأمرك بطاعتك، مستوفزاً في مرضاتك، واعياً لوحيك، حافظاً لعهدك، ماضياً على نفاذ أمرك، حتى أورى قبساً لقابس آلاء الله، تصل بأهله أسبابه، به هديت القلوب، بعد خوضات الفتن والإثم، وأبهج موضحات الأعلام، وناثرات الأحكام، ومنيرات الإسلام، فهو أمنيك المأمون، وخازن علمك المخزون، وشهيدك يوم الدين، وبعيثك نعمة ورسولك بالحق رحمة، اللهم افسح له في عدنك، واجزه مضاعفات الخير

<sup>(</sup>١) قال المصنف في المقصد التاسع: «اغتر قوم بتصحيحه فوهموا لأنه من رواية يحيى بن السباق وهو مجهول عن رجل مبهم».

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود برقم (۳۸۰) والنسائي ۳/ ۲۶ والترمذي برقم (۱٤۷) والإمام أحمد بن حنبل في مسئده ۲/ ۲۳۹ و ۲۸۳ والبيهقي في السنن الكبرى ۲/ ۲۸۸ والحميدي في مسئده (۹۳۸) وعبد الرزاق في مصنفه (۱۲۵۸) والمتقي الهندي في كنز العمال (۳۲۹ ـ ۳۲۹۲).

من فضلك، مهنئات له غير مكدرات، من فوز ثوابك المحلول، وجزيل عطائك المعلول، اللهم أعل على بناء الناس بناءه، وأكرم مثواه لديك ونزله، وأتمم له نوره، واجزه من ابتعاثك له مقبول الشهادة، ومرضي المقالة، ذا منطق عدل، وخطة فصل، ويرهان عظيم. حديث موقوف، رواه الطبراني لكن قال الحافظ ابن كثير: في سنده نظر، قال: وقال شيخنا الحافظ أبو الحجاج المزي(١): سلامة الكندي هذا ليس بمعروف، ولم يدرك علياً، كذا قال.

وقوله: «داحي المدحوات»: أي باسط الأرضين، وكل شيء بسطته ووسعته فقد دحوته. «وبارىء المسموكات»: أي خالق السماوات، وكل شيء رفعته وأعليته فقد سمكته. «والدافع لجيشات الأباطيل»: أي المهلك لما نجم وارتفع منها وفار. وأصل «الدمنغ» من الدماغ، دمغه: أصاب دماغه، و «جيشات» من جاش إذا ارتفع. «واضطلع»: افتعل من الضلاعة، وهي القوة. «وأورى قبساً لقابس»: أي أظهر نوراً من الحق لطالبه. «وآلاء الله»: نعم الله. «تصل بأهله»: أي أهل ذلك القبس وهو الإسلام والحق أسبابه، وأهله المؤمنون. «وبه هديت القلوب بعد خوضات الفتن والإثم»: أي هديت بعد الكفر والفتن لموضحات الأعلام. «وناثرات» و «المنيرات»: الواضحات، يقال: نار الشيء، وأنار إذا وضح. «وشهيدك يوم الدين»: يريد الشاهد على أمته يوم القيامة. «وبعيثك نعمة»: أي مبعوثك، فعيل بمعنى مفعول. «وافسح له»: أي وسع له. «وفي عدنك»: أي في جنة عدن. «والمعلول»: من العلل وهو الشرب بعد الشرب، يريد أن إعطاءه مضاعف، كأنه يعل به عباده، أي: يعطيهم عطاء بعد عطاء. «وأعل على بناء أن إعطاءه مضاعف، كأنه يعل به عباده، أي: يعطيهم عطاء بعد عطاء. «وأكرم مثواه»: أي منزله. «ونزله»: رزقه. «والخطة»: بضم الخاء المعجمة، الأمر والقصة. «والفصل»: منزله. «ونزله»: رزقه. «والخطة»: بضم الخاء المعجمة، الأمر والقصة. «والفصل»: القطم.

وعن عبد الله بن مسعود قال: إذا صليتم على رسول الله الله الصلاة عليه، فإنكم لا تدرون لعل ذلك يعرض عليه، فقالوا له علمنا، قال: قولوا اللهم اجعل صلواتك وبركاتك ورحمتك على سيد المرسلين، وإمام المتقين، وخاتم النبيين محمد عبدك

<sup>(</sup>۱) هو يوسف بن عبد الرحمن بن يوسف أبو الحجاج جمال الدين بن الزكي أبي محمد القضاعي المزي. (٦٥٤ ـ ٧٤٢ هـ) محدث حافظ. ولد يظاهر حلب وتوفي في دمشق. الاعلام ١٣٦٨/ ٢٣٦ وطبقات الشافعية للإسنوي (١٦٨) الدرر الكامنة ٤٥٧/٤ رقم الترجمة (١٢٦١) النجوم الزاهرة ١٣٦/٠ تذكرة الحفاظ ١٤٩٨/٤ رقم الترجمة (١١٧٦) شدرات اللهب ١٣٦/٦ مفتاح السعادة ٢/٢٢١.

ورسولك، إمام الخير، ورسول الرحمة، اللهم ابعثه مقاماً محموداً، يغبطه فيه الأولون والآخرون، اللهم صل على محمد وعلى آل محمد، كما صليت على إبراهيم وعلى آل إبراهيم إنك حميد مجيد. حديث موقوف، رواه ابن ماجة.

فمنها: التشهد الأخير، وهي واجبة فيه، كما قدمنا، وفي وجوبها في التشهد الأول قولان، أظهرهما المنع، لبنائه على التخفيف، بل هي سنة، وفي استحباب الصلاة على الآل في التشهد الأول القولان، وفي وجوبها في الأخير رأيان: أصحهما المنع، بل هي سنة تابعة، وأقلها اللهم صل على محمد، وكذا: صلى الله على محمد، وأقلها على الآل: وآله. وقال في «الكفاية» بإعادة «على».

ومنها: خطبة الجمعة، وكذا غيرها من الخطب، فلا تصح خطبتا الجمعة إلا بها، لأنها عبادة، وذكر الله فيها شرط، فوجب ذكر الرسول فيها كالأذان والصلاة، وهذا مذهب الشافعي وأحمد.

ومنها: عقب إجابة المؤذن، لما رواه الإمام أحمد عن عبد الله بن عمرو بن العاصي، أن رسول الله على قال: ((إذا سمعتم المؤذن فقولوا مثل ما يقول، ثم صلوا علي، فإنه من صلى علي صلاة واحدة صلى الله عليه بها عشراً، ثم سلوا الله لي الوسيلة، فإنها منزلة في المجنة لا تنبغي إلا لعبد من عباد الله، وأرجو أن أكون أنا هو، فمن سأل الله لي الوسيلة حلت عليه الشفاعة) (٢) وأخرجه مسلم وأبو داود والترمذي والنسائي من

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود برقم (۹۸۲) والبيهقي في السنن الكبرى ٢/ ١٥١ والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٣/ ٢٩٠ والسيوطي في الدر المنثور ٥/ ٢١٢ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٩٣٢) والمتقي الهندي في كنز العمال (٢١٧٥ ـ ٣٤٨١).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم كتاب الصلاة برقم (١١) وأبو داود برقم (٥٢٣) والترمذي برقم (٣٦١٤) والنسائي=

حديث كعب بن علقمة، وذكره بلفظ «الرجاء» وإن كان متحقق الوقوع أدباً وإرشاداً منه وتذكيراً بالخوف، وتغويضاً إلى الله بحسب مشيئته، وليكون الطالب للشيء بين الرجاء والمخوف. وقوله: «حلت عليه الشفاعة» أي وجبت، وقيل غشيته ونزلت به.

تنبيه: قال شيخنا في «المقاصد الحسنة»: حديث «الدرجة الرفيعة» المدرج فيما يقال بعد الأذان، لم أره في شيء من الروايات، وأصل الحديث عند أحمد والبخاري والأربعة عن جابر مرفوعاً: (من قال حين يسمع النداء: اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة، آت محمداً الوسيلة والفضيلة، وابعثه مقاماً محموداً الذي وحدته، حلت له شفاعتي يوم القيامة)(١): قال وكأن من زادها اغتر بما وقع في بعض نسخ «الشفاء» من حديث جابر المشار إليه، لكن مع زيادتها في هذه النسخة المعتمدة علم عليها كاتبها بما يشير إلى الشك فيها، ولم يرها في سائر نسخ الشفاء، بل في الشفاء عقد لها فصلاً في مكان آخر ولم يذكر فيه حديثاً صريحاً، وهو دليل لغلطها. انتهى والله أعلم.

ومنها: أول الدعاء وأوسطه وآخره، لما روى أحمد من حديث جابر: أن رسول الله على قال: «(لا تجعلوني كقدح الراكب، فإن الراكب يملأ قدحه ثم يضعه ويرفع متاحه فإذا احتاج إلى شراب شرب، أو الوضوء توضأ، وإلا أهراقه، ولكن اجعلوني في أول الدعاء وأوسطه وآخره)»(٢).

ومنها: وهو من أكدها، عقب دعاء القنوت، لما رواه أحمد وأهل السنن، وابن جرير وابن حبان والحاكم، من حديث أبي الجوزاء، عن الحسن بن علي قال: علمني رسول الله ﷺ كلمات أقولهن في الوتر: (اللهم اهدني فيمن هديت، وعافني فيمن عافيت، وتولني فيمن توليت، وبارك لي فيما أعطيت، وقني شر ما قضيت، فإنك تقضي

٢٥/٢ وصحيح خزيمة (٤١٨) والبغوي في شرح السنة ٢/ ٢٨٤ والعراقي في المغني ٢/ ٣١٢ و ٢٥٤ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٦٥٧). والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٣/ ٦١ و ٥/ ٤٩ و والمتقى الهندي في كنز العمال (٢٠٩٨ - ٢٠٠٦).

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي ٢/٢٧ والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٣/٤٥٣ والبخاري في كتاب الآذان باب (٨) رقم الحديث (٦١٤ ـ ٤٧١٩). والبيهقي في السنن الكبرى ٢/٤١١ والطراني في المعجم الصغير ١/ ٢٤٠ والمنذري في الترغيب والترهيب ١/١٨٥ والبغوي في شرح السنة ٢/ ٢٨٤ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٢٥٩) والزبيدي في إتحاف السادة المتقين ٣/٢ و ٥/٥٠ والسيوطي في الدر المنثور ١٩٨٤ والمتقى الهندي في كنز العمال (٢٠٩٨٠).

<sup>(</sup>٢) الحديث في مجمع الزوائد للهيثمي ١٠/ ١٥٥ وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٤٤ وفي مصنف عبد الرزاق (٣١١٧). وفي تذكرة الموضوعات للفتني (٨٨) وفي كنز العمال (٢٢٥٢ ـ ٢٢٥٧).

ولا يقضى عليك، إنه لا يـذل من واليت، [ولا يعنز من صاديت](١) تباركت ربنا وتعاليت)(٢) وزاد النسائي في سننه: وصلى الله على النبي، وسيأتي في المقصد التاسع البحث في ذلك إن شاء الله تعالى.

ومنها: أثناء تكبيرات العيدين، لما روى إسماعيل القاضي أن ابن مسعود وأبا موسى وحليفة، خرج عليهم الوليد بن عقبة فقال: إن هذا العيد قد دنا، فكبف التكبير فيه؟ فقال عبد الله: تبتدىء فتكبر تكبيرة تفتتح بها الصلاة، وتحمد ربك وتصلي على النبي هيئ، ثم تدعو وتكبر، وتفعل مثل ذلك، ثم تكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تكبر وتعمد ربك وتصلي على النبي هيئ، ثم تدعو وتكبر وتفعل مثل ذلك، ثم تركع، ثم توع. فقال حديفة وأبو موسى صدق أبو عبد الرحمن. قال ابن كثير: إسناده صحيح.

ومنها: عند دخول المسجد والخروج منه، لما رواه أحمد عن فاطمة قالت: كان رسول الله ﷺ إذا دخل المسجد صلى على محمد ثم قال: «اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب رحمتك»، وإذا خرج صلى على محمد ثم قال: «اللهم اغفر لي ذنوبي وافتح لي أبواب نضلك»(٣).

ومنها: في صلاة الجنازة، فإن السنة أن يقرأ الفاتحة بعد إحدى التكبيرات، وبعد الأولى أولى، وأن يصلي على النبي على الثانية، ويدعو للميت بعد الثالثة، وبعد الرابعة يقول: «اللهم لا تحرمنا أجره ولا تفتنا بعده»(٤). وفي ذلك حديث رواه الشافعي والنسائي.

ومنها: عند التلبية، لما رواه الشافعي والدارقطني عن القاسم بن محمد بن أبي بكر الصديق قال: كان يؤمر الرجل إذا فرغ من تلبيته أن يصلي على النبي ﷺ على كل حال.

ومنها: عند الصفا والمروة، لما روى إسماعيل القاضي عن عمر ابن الخطاب أنه قال: إذا قدمتم فطوفوا بالبيت سبعاً، وصلوا عند المقام ركعتين، ثم اثنوا الصفا فقوموا عليه من حيث ترون البيت فكبروا سبع تكبيرات، تكبيراً بعد حمد لله وثناء عليه، وصلاة

<sup>(</sup>١) قال الزرقاني في شرح المواهب: زيادة للطبراني في المعجم الكبير.

<sup>(</sup>٢) الحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٩٩١ و ٢٠٠ وفل مصنف ابن أبي شيبة ٢/ ٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) الحديث في ابن ماجه برقم (٧٧١) وفي مسئد الإمام أعمد بن حنبل ٢/ ٢٨٢ وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٥/ ٩١ وفي مصنف ابن أبي شيبة ١/ ٤٠٦ وفي كنز العمال (١٧٩٦٢ ــ ٢٣١٠٩).

<sup>(</sup>٤) الحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل آ/ ٧١ وفي إتحاف السادة المتقين ٥/ ١٠٣ وفي المعجم الكبير للطبراني ٢٠/ ٢٠.

على النبي ﷺ ومسألة لنفسك، وعلى المروة مثل ذلك. قال ابن كثير: إسناده حسن جيد قوى.

ومنها: عند الاجتماع والتفرق، لما روى الترمذي عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «ما جلس قوم مجلساً لم يذكروا الله فيه ولم يصلوا على نبيه إلا كان عليه ترة، فإن شاء عذبهم وإن شاء غفر لهم»(١١).

وروى إسماعيل القاضي عن أبي سعيد قال: ما من قوم يقعدون ثم يقومون ولا يصلون على النبي ﷺ إلا كان عليهم حسرة وإن دخلوا الجنة لما يرون من الثواب(٢).

ومنها: عند الصباح والمساء، لما روى الطبراني من حديث أبي الدرداء مرفوعاً: من صلى علي حين يصبح عشراً، وحين يمسي عشراً، أدركته شفاعتي يوم القيامة، (٣).

ومنها: عند الوضوء، لحديث ابن ماجة عن سهل بن سعد قال: قال رسول الله ؛ دلا وضوء لمن لم يصل على النبي 瓣.

ومنها: عند طنين الأذن، لحديث أبي رافع عند ابن السني مرفوعاً: «إذا طنت أذن أحدكم فليذكرني، وليصل علي وليقل ذكر الله من ذكرني بخير، (٤٠).

ومنها: عند نسيان الشيء، لحديث أبي موسى المديني، بسند فيه ضعف، عن أنس يرفعه: ﴿إِذَا نَسِيتُم شَيْئاً فَصِلُوا عَلَى تَذْكُرُوه إِنْ شَاءَ اللهُ تَعَالَى ﴾ .

ومنها: بعد العطاس، كما ذهب إليه أبو موسى المديني وجماعة، ونازعهم في ذلك آخرون، وقالوا: هذا موطن يفرد فيه ذكر الله تعالى، كالأكل والشرب والوقاع ونحو ذلك.

ومنها: عند زيارة قبره الشريف، لحديث أبي داود عن أبي هريرة: أن رسول الله

<sup>(</sup>۱) الحديث في موارد الظمآن للهيثمي (۲۳۲۱) وفي تفسير ابن كثير ٦/ ٤٦٠ وفي إتحاف السادة المتقين ٥/٥ وفي شرح السنة للبغوي ٥/٢ و ٢٨ وفي الترمذي (٣٣٨٠) وفي الدر المنثور للسيوطي ٥/٨٠ وفي الترغيب والترهيب للمنذري ٢/ ٤٠٩ وفي كنز العمال (١٨١ ـ ٢٥٤٦٢).

 <sup>(</sup>٢) روى النسائي عن أبي سعيد عن النبي ﷺ: ﴿لا يجلس قوم مجلساً ثم لا يصلون فيه على رسول الله إلا
 كان عليهم حسرة وإن دخلوا الجنة لما يرون من الثواب).

 <sup>(</sup>٣) الحديث في الترفيب والترهيب للمنذري ١/٤٥٨ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١١/ ١٢٠ وفي المغني
 للعراقي ١/٣٣٨ وفي إتحاف السادة المتقين ٣/ ٢٨٩ و ٥/ ١٥ و١٣٢ . وفي كنز العمال (٢١٦٤).

 <sup>(3)</sup> قال السخاوي: سنده ضعيف وقال العقيلي لا أصل له، وقال ابن الجوزي موضوع. وقال الحافظ الهيثمي: إسناد الطبراني في الكبير حسن.

الله قال: «ما من أحد يسلم علي إلا رد الله علي روحي حتى أرد عليه السلام» (١١). وروى ابن عساكر: «من صلى علي عند قبري سمعته» وورد الأمر بالإكثار منها يوم الجمعة وليلتها، فعن أوس بن أوس الثقفي قال: قال رسول الله ﷺ: «من أفضل أيامكم يوم الجمعة، فيه خلق الله آدم، وفيه قبض، وفيه النفخة، وفيه الصعقة، فاكثروا علي من الصلاة فيه، فإن صلاتكم معروضة علي»، قالوا: يا رسول الله، وكيف تعرض عليك صلاتنا وقد أرمت يعني: وقد بليت ـ قال: «إن الله حرم على الأرض أن تأكل أجساد الأنبياء» (١٠)، رواه أحمد وأبو داود والنسائي، وقد صحح هذا الحديث ابن خزيمة وابن حبان والدارقطني.

قال الحافظ ابن كثير: وقد روى البيهةي من حديث أبي أمامة عن النبي على الأمر بالإكثار من الصلاة عليه ليلة الجمعة ويوم الجمعة، ولكن في إسناده ضعف. فإن قلت: ما الحكمة في خصوصية الإكثار من الصلاة عليه عليه الجمعة وليلتها؟

أجاب ابن القيم بأن رسول الله على سيد الأنام، ويوم الجمعة سيد الأيام، فللصلاة عليه فيه مزية ليست لغيره، مع حكمة أخرى، وهي أن كل خير نالته أمته في الدنيا والآخرة فإنما نالته على يده على يده على يده الله على يده الله على يده الله على يده الله على منازلهم وقصورهم في تحصل لهم فإنها تحصل لهم يوم الجمعة، فإن فيه بعثهم إلى منازلهم وقصورهم في الجنة، وهو يوم عيدهم في الدنيا، ويوم فيه الجنة، وهو يوم عيدهم في الدنيا، ويوم فيه يسعفهم الله تعالى بطلباتهم وحوائجهم، ولا يرد سائلهم، وهذا كله إنما عرفوه وحصل لهم بسببه وعلى يده، فمن شكره وحمده وأداء القليل من حقه على أن يكثر من الصلاة عليه في هذا اليوم وليلته.

وأما فضيلة الصلاة عليه ﷺ فقا، ورد التصريح بها في احاديث قوية، لم يخرج البخاري منها شيئاً، أمثلها ما أخرجه مسلم من حديث أبي هريرة، عن النبي ﷺ «من صلى على واحدة صلى الله عليه بها عشراً» (٢٦).

<sup>(</sup>۱) الحديث في سنن أبي داود في كتاب المناسك برقم (۲۰٤۱) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢/٧٧ وفي السنن الكبرى للبيهقي ٥/ ٢٤٥ وفي مجمع الزوائد للهيشمي ١٦٢/١٠ وفي إتحاف السادة المتقين للزبيدي ٤/ ٤١٩ وفي كنز العمال للمتقي الهندي (٢٢٠٠).

<sup>(</sup>۲) المحديث في سنن أبي داود برقم (۱۰٤٧) وفي النسائي ۱/۹۳ وفي سنن ابن ماجه (۱۰۸۵ ـ ١٦٣٦) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ۲/۳۱ و ۱/۸۶ وفي سنن الدارمي كتاب الصلاة (۲۰۱) وفي مستدرك المحاكم ۲/۸۷۱ وفي الدر المنثور للسيوطي ۲۳۸/۵ وفي موارد الظمآن للهيثمي (۵۰۰) وفي كنز العمال (۲۲۰۳ ـ ۲۲۰۳۷).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم في كتاب الصلاة (٧٠) والنسائي ٣/٥٠ والإمام أحمد بن حنبل في المسند ٢/٣٧٢ وأبو داود (١٥٣٠) وابن أبي شيبة في مصنفه ٢/٧١٥ والهيثمي في مجمع الـزوائد ١٦٢/١٠=

وعن أبي طلحة أن رسول الله على جاء ذات يوم والسرور يرى في وجهه، فقالوا: يا رسول الله إنا لنرى السرور في وجهك، فقال: وإنه أتاني الملك فقال: يا محمد، أما يرضيك أن ربك عز وجل يقول: إنه لا يصلى عليك أحد من أمتك إلا صليت عليه عشراً، ولا يسلم عليك أحد من أمتك إلا سلمت عليه عشراً، قال: بلى الله الدرامي وأحمد وابن حبان والحاكم والنسائي، واللفظ له.

وعن عبد الله بن عمرو بن العاصي: من صلى على رسول الله وصلاة صلى الله عليه وملائكته بها سبعين صلاة، فليقل عبد من ذلك أو ليكثر، رواه أحمد. والتخيير بعد الإعلام بما فيه الخيرة في المختبر فيه على جهة التحدير من التفريط في تحصيله، وهو قريب من معنى التهديد. وروى الترمذي، أن أبي ابن كعب قال: يا رسول الله، إني أكثر الصلاة عليك فكم أجعل لك من صلاتي؟ قال: «ما شئت»، قلت: الربع؟ قال: «ما شئت وإن زدت فهو خير لك»، قلت: فالنصف؟ قال: «ما شئت وإن زدت فهو خير لك»، قلت: أجعل لك صلاتي كلها، قال: فإذن تكفى همك، ويغفر ذنبك». ثم قال: هذا حديث حسن.

فهذا ما يتعلق بالصلاة، وأما السلام فقال النووي: يكره إفراد الصلاة عن السلام، واستدل بورود الأمر بهما معاً في الآية، يعني قوله تعالى ﴿إِن الله وملائكته يصلون على النبي يا أيها الذين آمنوا صلوا عليه وسلموا تسليماً ﴾ [الأحزاب: ٥٦]. وتعقبوه: بأن النبي علم أصحابه التسليم قبل تعليمهم الصلاة، كما هو مصرح به في قولهم: يا

والسيوطي في الدر المنثور ٥/ ٢١٨ وكنز العمال (٢١٦٢. ٢٠٢٠).

<sup>(</sup>١) الحديث في ألنسائي ٣/ ٤٤ وفي المستدرك للحاكم ٢/ ٢٠٤ وفي تفسير ابن كثير ٦/ ٤٥٧.

رسول الله قد علمنا كيف نسلم عليك فكيف نصلي عليك، وقوله على بعد أن علمهم الصلاة والسلام: «كما قد علمتم»، فأفراد التسليم مدة قبل الصلاة عليه. لكن قال في فتح الباري: إنه يكره أن يفرد الصلاة ولا يسلم أصلاً، أما لو صلى في وقت، وسلم في وقت آخر فإنه يكون ممتثلاً.

وقال أبو محمد الجويني من أصحابنا: السلام بمعنى الصلاة، فلا يستعمل في الغائب ولا يفرد به غير الأنبياء، فلا يقال: على عليه السلام، سواء في هذا الأحياء والأموات، وأما الحاضر فيخاطب به فيقال: سلام عليك، أو عليكم، أو السلام عليك أو عليكم، وهذا مجمع عليه انتهى.

وقد جرت عادة بعض النساخ أن يفردوا علياً وفاطمة رضي الله عنهما بالسلام، فيقولوا: عليه أو عليها السلام من دون سائر الصحابة في ذلك، وهذا وإن كان معناه صحيحاً لكن ينبغي أن يساوي بين الصحابة رضي الله عنهم في ذلك، فإن هذا من باب التعظيم والتكريم، والشيخان وعثمان أولى بذلك منهما، أشار إليه ابن كثير.

وأما الصلاة على غير النبي ﷺ فاختلف فيها. وأخرج البيهقي بسند واه من حديث بريدة رفعه: «لا تتركن في التشهد الصلاة على وعلى أنبياء الله». وأخرج إسماعيل القاضي بسند ضعيف من حديث أبي هريرة (صلوا على أنبياء الله». وأخرج الطبراني من حديث ابن عباس رفعه: «إذا صليتم علي فصلوا على أنبياء الله، قإن الله بعثهم كما بعثني».

وثبت عن ابن عباس اختصاص ذلك بالنبي على أحرجه ابن أبي شيبة من طريق عثمان عن عكرمة عنه قال: «ما أعلم الصلاة تنبغي على أحد من أحد إلا على النبي على وسنده صحيح. وحكي القول به عن مالك، وجاء نحوه عن عمر بن عبد العزيز. وقال سفيان: يكره أن يصلي إلا على نبي. وعن بعض شيوخ مذهب مالك: لا يجوز أن يصلي إلا على محمد. قالوا: وهذا غير معروف عن مالك، وإنما قال: أكره الصلاة على غير الأنبياء وما ينبغي لنا أن نتعدى ما أمرنا به. وخالفه يحيى بن يحيى (١) فقال: لا بأس به، واحتج بأن الصلاة دعاء بالرحمة، فلا تمنع إلا بنص أو إجماع.

وأما الصلاة على غير الأنبياء، فإن كان على سبيل التبعية كما تقدم في الحديث:

<sup>(</sup>١) هو يحيى بن يحيى بن أبي عيسى كثير بن وسلاس الليثي أبو محمد (١٥٢ ــ ٢٣٤ هـ). فقيه عالم. توفي بقرطبة. الاعلام ٨/ ١٧٦ نفح الطيب ١/ ٢٣٢ وفيات الأعيان ٢/ ٢١٦ الديباج (٣٥٠).

اللهم صل على محمد وآل محمد ونحوه، فهو جائز بالإجماع. وإنما وقع النزاع فيما إذا أفرد غير الأنبياء بالصلاة عليهم.

فقال قاتلون بجواز ذلك، واحتجوا بقوله تعالى: ﴿هو الذي يصلي عليكم وملائكته والأحزاب: ٤٣] وبقوله: ﴿أولئك عليهم صلوات من ربهم ورحمة والبقرة: ١٥٧]، وبقوله تعالى: ﴿خذ من أموالهم صدقة تطهرهم وتزكيهم بها وصلَّ عليهم والتوبة: ١٠٣]، وبحديث عبد الله بن أبي أوفى قال: كان رسول الله الله إذا أتاه قوم بصدقتهم قال: «اللهم صل عليهم»، فأتاه أبي بصدقته فقال: «اللهم صل على آل أبي أوفى». أخرجه الشيخان.

وقال الجمهور من العلماء: لا يجوز إفراد غير الأنبياء بالصلاة، لأن هذا قد صار شعاراً للأنبياء إذا ذكروا، فلا يلحق بهم غيرهم، فلا يقال أبو بكر صلى الله عليه وسلم. أو: قال علي صلى الله عليه وسلم، وإن كان المعنى صحيحاً، كما لا يقال: قال محمد عز وجل، وإن كان عزيزاً جليلاً، لأن هذا من شعار ذكر الله عز وجل. وحملوا ما ورد في ذلك من الكتاب والسنة على الدعاء لهم، ولهذا لم يثبت شعاراً لآل أبي أوفى. وهذا مسلك حسن.

وقال آخرون: لا يجوز ذلك، لأن الضلاة على غير الأنبياء قد صارت من شعار أهل الأهواء، يصلون على من يعتقدون فيهم، فلا يقتدى بهم في ذلك. ثم اختلف المانعون من ذلك: هل هو من باب التحريم، أو كراهة التنزيه، أو خلاف الأولى؟ على ثلاثة أقوال، حكاها النووي في كتاب الأذكار، ثم قال: والصحيح الذي عليه الأكثرون، أنه مكروه كراهة تنزيه، لأنه شعار أهل النبع، وقد نهينا عن شعارهم.

## الفصل الثالث في ذكر محبة أصجابه ﷺ وآلـه وقرابته وأهل بيته وذريته

قال الطبري: اعلم أن الله تعالى لما اصطفى نبيه على جميع من سواه، وخصه بما عمه به من فضله الباهر وحباه، أعلى ببركته من انتمى إليه نسباً أو نسبة، ورفع من انطوى عليه نصرة وصحبة، وألزم مودة قرباه كافة بريته، وفرض محبة جملة أهل بيته المعظم وذريته، فقسال تعالى: ﴿أسالكم عليه أجراً إلا المعودة في القربى ﴾ [الشورى: ٢٣]. ويروي أنها لما نزلت قالوا: يا رسول الله، من قرابتك هؤلاء؟ قال: هعلي وفاطمة وإبناهما (١٠). وقال تعالى: ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البين

ر؟، قال الولى العراقي: في إسناده حسين الأشقر شيعي مختلف فيه. \_

ويطهركم تطهيراً ﴾ [الأحزاب: ٣٣]. وقد اختلف في المراد بأهل البيت في هَذه الآية:

فروى ابن أبي حاتم عن عكرمة عن ابن عباس قال: نزلت في نساء النبي 難 وروى ابن جربر عن عكرمة، أنه كان ينادي في السوق ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت﴾ [الأحزاب: ٣٣] قال: نزلت في نساء النبي 瓣.

قال الحافظ ابن كثير: وهذا يعني: ما في الآية نص في دخول أزواجه ﷺ لأنهن سبب نزول هذه الآية، وسبب النزول داخل فيه قولاً واحداً، إما وحده على قول، أو مع غيره على الصحيح. وقيل: المراد النبي ﷺ.

قال عكرمة: من شاء باهلته (۱) أنها نزلت في نساء النبي ﷺ. فإن كان المراد أنهن كن سبب النزول دون غيرهن فغي هذا نظر فإنه قد ورد في ذلك أحاديث تدل على أن المراد أعم من ذلك. فروى الإمام أحمد عن واثلة بن الأسقع أن رسول الله ﷺ جاء ومعه علي وحسن وحسين آخذ كل واحد منهما بيده، حتى دخل فأدنى علياً وفاطمة وأجلسهما بين يديه، وأجلس حسناً وحسيناً كل واحد منهما على فخده ثم لف عليهم ثوبه \_ أو قال: كساءه \_ ثم تلا هذه الآية ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً﴾ [الإحزاب: ٣٣] وقال: قاللهم هؤلاء أهل بيتي، وأهل بيتي أحق، زاد في رواية ابن جرير، فقلت: وأنا يا رسول الله من أهلك، قال: وأنت من أهلي. قال واثلة: وإنها أرجى ما أرتجى.

وعن أم سلمة أن رسول الله على كان في بيتها، إذ جاءت فاطمة ببرمة فيها خزيرة، فدخلت عليه بها، فقال: «ادعي زوجك وابنيك» قالت: فجاء علي وحسن وحسين فدخلوا عليه، فجلسوا يأكلون من تلك الخزيرة، وتحته كساء، قالت: وأنا في الحجرة أصلي، فينزل الله عز وجل هذه الآية ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً》 [الأحزاب: ٣٣] قالت: فأخذ فضل الكساء فغشاهم به ثم أخرج يده فألوى بها إلى السماء، ثم قال: «اللهم هؤلاء أهل بيتي وحامتي فأذهب عنهم الرجس وطهرهم تطهيراً»، قالت: فأدخلت رأسي من البيت فقلت وأنا معكم يا رسول الله فقال: «إنك إلى خير» (٢) رواه أحمد في إسناده من لم يسم وبقية إسناده ثقات.

وعن أبي سعيد قال: قال رسول الله ﷺ: نزلت هذه الآية في خمسة: فيُّ وفي على

<sup>(</sup>١) باهلته: أي لاعنته. بأن يجعل اللعنة على الكاذب.

<sup>(</sup>٢) الحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل ٦/ ٢٩٢ وفي الدر المنثور للسيوطي ٥/ ١٩٨.

وحسن وحسين وفاطمة ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم الرجس أهل البيت ويطهركم تطهيراً﴾ [الأحزاب: ٣٣] رواه ابن جرير، ورواه أحمد في المناقب، والطبراني.

وعن زيد بن أرقم قال: قام فينا رسول الله وصلياً، فحمد الله وأثنى عليه ثم قال: «أما بعد أيها الناس، إنما أنا بشر مثلكم، يوشك أن يأتيني رسول ربي عز وجل فأجيبه، وإني تارك فيكم ثقلين: أولهما كتاب الله عز وجل، فيه الهدى والنور، فتمسكوا بكتاب الله عز وجل، فيه الهدى والنور، فتمسكوا بكتاب الله عز وجل، وخلوا به، وحث فيه ورغب فيه ثم قال: وأهل بيتي، أذكركم الله عز وجل في أهل بيتي، ثلاث مرات. فقيل لزيد: من أهل بيته؟ أليس نساؤه من أهل بيته؟ ولكن أهل بيته من حُرِم الصدقة بعده، قال: ومن هم؟ قال: هم آل علي وآل جعفر وآل عقيل وآل العباس. قال: كل هؤلاء حرم الصدقة؟ قال: نعم (۱۱)، خرجه مسلم. و«الثقل» محركة كما في القاموس كل شيء نفيس مصون، قال: المثناة الفوقية. والأخل بهذا الحديث أحرى، وليس المراد بالأهل الأزواج فقط، بل هن مع المثناة الفوقية. والأخل بهذا الحديث أحرى، وليس المراد بالأهل الأزواج فقط، بل هن مع ألمد، ولا يشك من تدبر القرآن أن نساء النبي في بيوتكن من آيات الله والحكمة الكلام معهن، ولهذا قال بعد هذا كله فواذكرن ما يتلى في بيوتكن من آيات الله والحكمة والأحزاب: ٣٤]. وهذا اختيار ابن عطية (٣) بعد أن نقل أن الجمهور على أنهم: على وفاطمة والحسن والحسين. قال: وحجة الجمهور قوله تعالى: فعنكم، ويطهركم والأحزاب: ٣٣] به «الميم» ولو كان للنساء خاصة لقال: عنكن.

وأجيب بأن الخطاب بلفظ التذكير وقع على سبيل التغليب، فيكون المراد به كالمراد بد آل، في حديث كيفية الصلاة عليه السابق ذكره، على قول من فسره به، كما قدمته مع غيره قريباً في الفصل السابق، والله أعلم. ولله در القائل:

يا آل بيت رسول الله حبكم فرض من الله في القرآن أنزله يكفيكم من عظيم الفضل أنكم من لم يصل عليكم لا صلاة له

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم في كتاب فضائل الصحابة (٣٦). والإمام أحمد بن حنبل في مسئده ٢٦٧/٤ والبيهقي في السنن الكبرى ١٤٨/٢ و ٧٠/٣ والتبريزي في مشكاة المصابيح (٦١٣١). والسيوطي في جمع الجوامم (٤٣٤١).

<sup>(</sup>٢) انظر القاموس المحيط ٣/ ٣٥٣ مادة (ثقل).

<sup>(</sup>٣) هو عبد الحق بن غالب بن عبد الرحمن بن عطية المحاربي (٤٨١ ــ ٥٤٢ هـ) أبو محمد. فقيه مفسر عارف بالأحكام والحديث. ترفي فبلورقة، بالأندلس من بلاد تدمير. الاعلام ٣/ ٢٨٢ نفح الطيب ١٩٧/٥ فضاة الأندلس ١٠٩ بفية الملتمس (٣٧٦) بنية الوعاة ١٩٥٠.

المواهب اللنية/ج٢/م٢٤

وأخرج أحمد عن أبي سعيد معنى حديث زيد بن أرقم السابق مرفوعاً بلفظ: (إني أوشك أن أدعى فأجيب، وإني تارك فيكم الثقلين: كتاب الله وعترتي، كتاب الله حبل ممدود من السماء إلى الأرض، وعترتي أهل بيتي، وإن اللطيف الخبير أخبرني أنهما لن يفترقا حتى يردا على الحوض، فانظروا بماذا تخلفوني فيهما)(١) وعترة الرجل ـ كما قاله الجوهري ـ : أهله ونسله، ورهطه الأدنون، أي الأقارب. وعن أبي بكر الصديق رضي الله عنه أنه قال: (يا أيها الناس ارقبوا محمداً في أهل بيته) رواه البخاري. والمراقبة للشيء: المحافظة عليه، يقول: احفظوهم قلا تؤذوهم.

وقال أبو بكر الصديق رضي الله عنه .. كما في البخاري أيضاً .. (لقرابة رسول الله ﷺ أحب إلي أن أصل من قرابتي) وهذا قاله على سبيل الاعتدار لفاطمة من منعه إياها ما طلبته منه من تركة النبي ﷺ, وقد جرى منه على موجب الإيمان، لأنه ﷺ شرط الأحبية فيه على النفس والمال والولد، كما ذكرته في الفصل الأول من هذا المقصد. ثم إنه ﷺ أثبت لأقاربه ما أثبت لنفسه من ذلك فقال: «من أحبهم فبحبي أحبهم» وحثنا على ذلك شفقة منه علينا صلوات الله وسلامه عليه وعليهم، ولقد أحسن القائل:

رأيت ولائسي آل طه فريضة على رضم أهل البعد يورثني القربى فما طلب المبعوث أجرًا على الهدى بتبليغه إلا المبعوث أجرًا على الهدى

روني الترمذي \_ وقال: حديث حسن غريب \_: «أحبوا الله لما يغزوكم به، وأحبوني بحب الله، وأحبو أهل البيت فهو بحب الله، وأحبوا أهل بيتي بحبي، (٢). وفي المناقب لأحمد: من أبغض أهل البيت فهو منافق. وروى ابن سعد: من صنع إلى أحد من أهل بيتي معروفاً، فعجز عن مكافأته في الدنيا، فأنا المكافى له في يوم القيامة.

والمراد بالقرابة من ينتسب إلى جده الأقرب، وهو عبد المطلب، ممن صحب النبي ﷺ، أو راّه من ذكر وأنثى، وهم:

- على وأولاده: الحسن والحسين ومحسن وأم كلثوم من فاطمة رضي الله عنها.
- وجعفر بن أبي طالب وأولاده: عبد الله، وعون، ومحمد، ويقال إنه كان لجعفر ابن أبي طالب ابن اسمه أحمد.

<sup>(</sup>١) المحديث في مسند الإمام أحمد بن حنبل ١٧/٣ وفي طبقات ابن سعد ١٥٠/٢ وفي كنز العمال (١٤٤).

 <sup>(</sup>٢) التحديث في الترمذي (٣٨٧٩) وفي المستدرك للحاكم ٣/ ١٤٩ وفي المعجم الكبير للطبراني ٣/ ٣٩
 وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٣/ ٢١١ .

- وعقيل بن أبي طالب، وولده مسلم بن عقيل.
- وحمزة بن عبد المطلب، وأولاده: يعلى، وعمارة، وأمامة.
- والعباس بن عبد المطلب، وأولاده الذكور العشرة، وهم: الفضل، وعبد الله، وقدم، وعبيد الله، والحارث، ومعبد، وعبد الرحمن، وكثير، وعون، وتمام، وفيه يقول العباس رضى الله عنه:

تمــوا بتمـام فصـاروا عشـرة يا رب فاجعلهم كـراكا بـردة ويقال: إن لكل منهم رؤية، وكان له من الإناث: أم حبيبة، وآمنة، وصفية، وأكثرهم من لبابة أم الفضل.

- ومعتب بن أبي لهب، والعباس ابن أبي لهب<sup>(۱)</sup>، وكان زوج آمنة بنت العباس.
- وعبد الله بن الزبير بن عبد المطلب، وأخته ضباعة، وكانت زوج المقداد بن
   الأسود.
  - وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب، وابنه جعفر.
- ونوفل بن الحارث بن عبد المطلب، وابناه: المغيرة والحارث، ولعبد الله بن الحارث هذا رؤية. وكان يلقب (ببة) بموحدتين، الثانية ثقيلة.
- وأميمة وأروى وعاتكة وصفية بنات عبد المطلب، أسلمت صفية وصحبت،
   وفي الباقيات خلاف، والله أعلم.

وفي البخاري من حديث سعد بن أبي وقاص أن النبي ﷺ قال لعلي: «أنت مني بمنزلة هارون من موسى، إلا أنه لا نبي بعدي، (٢) وفي لفظ أخر (أما ترضى أن تكون مني بمنزلة هارون من موسى. والباء زائدة.

وقال الطيبي: معنى الحديث: أنت متصل بي نازل مني منزلة هارون من موسى. وفيه تشبيه مبهم بينه بقوله: (إلا أنه لا نبي بعدي) فعرف أن الاتصال بينهما ليس من جهة النبوة، بل من جهة ما دونها وهو الخلافة، ولما كان هارون المشبه به، إنما كان خليفة في حياة موسى، دل ذلك على تخصيص خلافة على النبي بي بحياته والله أعلم. وأما ما

<sup>(</sup>١) صوابه: العباس بن عتبة بن أبي لهب الهاشمي. كبد في الاصابة ٤/ ٣٠ رقم الترجمة (٤٤٩٩).

 <sup>(</sup>Y) الحديث في مسلم (۳۰) وفي الترمذي (۳۷۳۰) وفي ابن ماجه (۱۲۱) وفي مسئد الإمام أحمد بن
 حنبل ۱۷۹/۱ وفي حلية الأولياء لأبي نعيم ٤/ ٣٤٥. وفي اتحاف السادة المتقين ٢٢٧/٢ وفي
 مجمع الزوائد للهيثمي ٩/ ١٠٩.

استدل به من هذا الحديث على استحقاق علي للخلافة دون غيره من الصحابة، فإن هارون كان خليفة موسى إلا في حياته لا بعد موته، لأنه مات قبل موسى باتفاق. أشار إلى ذلك الخطابي.

وأما حديث الترمذي والنسائي (من كنت مولاه فعلي مولاه)(١) فقال الشافعي: يعني بذلك ولاء الإسلام، كقوله تعالى ﴿ ذلك بأن الله مولى الذين آمنوا وأن الكافرين لا مولى لهم المحمد: ١١] وقول عمر: أصبحت مولى كل مؤمن، أي ولي كل مؤمن، وطرق هذا الحديث كثيرة جداً، استوعبها ابن عقدة (٢) في كتاب مفرد، وكثير من أسانيدها صحاح وحسان.

وروي أنه على قال «من آذى علياً فقد آذاني» (٢٦) خرجه أحمد. وأخرج المخلص اللهبي: «من أحب علياً فقد أحبني». وقد ذكر النقاش: أن قوله تعالى: ﴿إن اللّهِ آمنوا وعملوا الصالحات سيجعل لهم الرحمن ودا﴾ [مريم: ٩٦] نزلت في علي، وقال محمد بن الحنفية: لا تجد مؤمناً إلا وهو يحب علياً وأهل بيته، وقال أبو حيان في «البحر»: ومن الغريب ما أنشدنا الإمام اللغوي رضي الدين أبو عبد الله بن يوسف الأنصاري الشاطبي لزبينا ابن إسحاق النصراني الرسعني:

عـــدي وتبـــم لا أحـــاول ذكـــرهـــم ومــا يعتــرينــي فـــي علـــي ورهطــه يقــولـــون مــا بــال النصــارى تحبهــم فقلـــت لهـــم أنـــي لأحســب حبهـــم

بسسوء ولكنسي محسب لهساشسم إذا ذكسروا فسي الله لسومسة لائسم وأهسل النهسى مسن أعسرب وأعساجهم مسرى في قلوب الخلق حتى البهائم

وقالت عائشة رضي الله عنها: كانت فاطمة أحب الناس إلى رسول الله ﷺ، وزوجها أحب الرجال إليه. رواه الترمذي. وفي البخاري: (إن فاطمة بضعة مني، فمن أفضبها أفضبني)(٤) و «البضعة» بفتح الباء الموحدة، وحكي ضمها وكسرها أيضاً،

<sup>(</sup>۱) الحديث في الترمذي برقم (٣٧١٣) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ١/ ٨٤ و ١٥٢ وفي المستدرك للحاكم ٣/ ١١٠ وفي سنن ابن ماجه (١٢١) وفي مجمع الزوائد للهيثمي ١٧/٧ وفي حلية الأولياء ٤/ ٢٣ وفي كشف الخفاء للعجلوني ٢/ ٣٧٩ وفي كنز العمال (٣٢٩٠٤ ـ ٣١٥١٥).

 <sup>(</sup>۲) هو أحمد بن محمد بن سعيد ابن عقدة الكوني أبو العباس: (۲۵۰ ـ ٣٣٢ هـ). حافظ. زيدي مولده ووفاته بالكوفة. الاعلام ٢/ ٢٠٧ تذكرة الحفاظ ٣/ ٨٣٩ رقم الترجمة (٨٢٠) تاريخ بغداد ٥/ ١٤ العب ٢/ ٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٣) الحديث في المستدرك للحاكم ٣/ ١٢٢ وفي مصنف ابن أبي شيبة ١/ ٧٥ وفي موارد الظمآن للهيشمي (٢٠ ٢٧) وفي دلائل النبوة للبيهقي ٥/ ٣٩٥ وفي كنز العمال (٢٢٩٠١ ـ ٣٦٤٤٥).

<sup>(</sup>٤) التحديث في مسند الإمّام أحمَد بن حنبل ٤٪ ٣٢٦ وفي كنّز العمال (٣٤٢١٢ ـ ٣٤٢٤٣).

وبسكون المعجمة، أي قطعة لحم. واستدل به السهيلي على أن من سبها فإنه يكفر.

وفي الترمذي من حديث أسامة بن زيد \_ وقال حسن غريب \_ إنه ﷺ قال في حسن وحسين داللهم إني أحبهما فأحبهما، وأحب من يحبهما ألى وخرجه مسلم من حديث أبي هريرة في الحسن خاصة، زاد أبو حاتم فما كان أحد أحب إلى من الحسن بعد ما قال ﷺ ما قال .

وفي حديث أبي هريرة أيضاً عند الحافظ السلفي قال: ما رأيت الحسن بن علي قط إلا فاضت عيناي دموعاً، وذلك أن رسول الله على خرج يوماً وأنا في المسجد فأخذ بيدي واتكاً علي حتى جئنا سوق قينقاع، فنظر فيه ثم رجع حتى جلس في المسجد ثم قال: «ادم ابني»، قال: فأتى الحسن بن علي يشتد حتى وقع في حجره، فجعل رسول الله على يفتح فمه، ثم يدخل فمه في فمه ويقول: «اللهم إني أحبه فأحبه وأحب من يحبه»، ثلاث مرات.

وفي حديث أبي زهير بن الأرقم عن رجل من الأزد أنه ﷺ قال في الحسن دمن أحبني فليحبه، فيبلغ الشاهد الغائب، وفي البخاري: (هما ريحانتاي من الدنيا). وكان عمص لسان الحسن أو شفته، رواه أحمد.

وعن عقبة بن الحارث قال: رأيت أبا بكر، وحمل الحسن وهو يقول: بأبي شبيه بالنبي، ليس شبيها<sup>۲۳</sup> بعلي. وعلي يضحك. وعن محمد بن سيرين عن أنس: كان ـ يعني الحسين ـ أشبههم برسول الله ﷺ. رواهما البخاري.

<sup>(</sup>۱) الحديث في الترمدي برقم (۲۷۸۲) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنبل ۲/٤٤٦ وفي السنن الكبرى للبيهقي ۲۰/۳۳۳ وفي جمع الجوامع للسيوطي (۹۷۲۱) وفي المعجم الكبير للطبراني ۳/ ۳۹ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ۲/ ۱۰٤۵ كنز العمال (۳٤۲۵ ـ ۳۷۲۹۷).

<sup>(</sup>٢) الحديث في الترمذي برقم (٣٧٣٣) وفي مسئد الإمام أحمد بن حنيل ٧٦/١ وفي كنز العمال (٢١٦١).

 <sup>(</sup>٣) الذي في البخاري: «ليس شبيه بعلي» وقال في فتح الباري. قال ابن مالك، كذا وقع برفع «شبيه»
 على أن «ليس» حرف عطف وهو مذهب كوفي.

وعنده من رواية الزهري عن أنس (لم يكن أحد أشبه بالنبي ﷺ من الحسن بن علي) وهذا قد يعارضه قول علي في صفة النبي ﷺ: (لم أر قبله ولا بعده مثله)، أخرجه الترمذي في الشمائل كما تقدم في المقصد الثالث، وأجيب: بأن يحمل النفي على عموم الشبه، والإثبات على معظمه.

وقول أنس: (لم يكن أحد أشبه بالنبي 難 من الحسن بن علي) قد يعارض رواية ابن سيرين عنه السابقة (كان الحسين ـ يعني بالياء ـ أشبههم بالنبي ﷺ) ويمكن الجمع بأن يكون أنس قال ما وقع في رواية الزهري في حياة الحسن، لأنه كان يومئذ أشد شبها بالنبي 難 من أخيه الحسين. وأما ما وقع في رواية ابن سيرين فكان بعد ذلك، أو المراد بمن فضل عليه الحسين في الشبه، كان من عدا الحسن، ويحتمل أن يكون كل منهما كان أشد شبها به في بعض أعضائه، فقد روى الترمذي وابن حبان من طريق هانيء بن هانيء عن علي قال: الحسن أشبه رسول الله 難 ما بين الرأس إلى الصدر، والحسين أشبه النبي ها كان أمفل من ذلك.

وقد عدوا من كان له شبه بالنبي على سوى الحسن والحسين، جعفر بن أبي طالب، وقد قال على لجعفر: «أشبهت خلقي وخلقي» (١) قال الترمذي: حسن صحيح. وابنه عبد الله بن جعفر. وقدم بن العباس بن عبد المطلب. وأبو سفيان بن الحارث بن عبد المطلب. ومسلم بن عقيل بن أبي ظالب. ومن غير بين هاشم: السائب بن يزيد المطلب، الجد الأعلى للإمام الشافعي. وعبد الله بن عامر بن كريز ـ بضم الكاف وفتح الراء ـ وكابس بن ربيعة رجل من أهل البصرة، وجه إليه معاوية، وقبله بين عينيه وأقطعه قطيعة، وكان أنس إذا رآه بكى. فهؤلاء عشرة، ونظمهم شيخ الأسلام الحافظ أبو الفضل ابن حجر فقال:

شب النبي لعشر سائب وأبي سفيان والحسنين الطاهرين هما وجعفر وابنه ثم ابن عامر هم قصما

وعدهم بعضهم: سبعة وعشرين. وممن كان يشبهه أيضاً: فاطمة ابنته، وإبراهيم ولده. وولدا جعفر، عبد الله ـ السابق ذكره ـ وأخوه عون. وكان يشبهه أيضاً من أهل

<sup>(</sup>۱) الحديث في الترملي برقم (۳۷٦٥) وفي مسند الإمام أجمد بن حنبل ۹۸/۱ و ۴٤٢ وفي السنن الكبرى للبيهقي ۸/۸ وفي المستدرك للحاكم ۴/ ۱۲۰ وفي مصنف عبد الرزاق (۲۰۳۹٤) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (۳۳۷۷) وفي تفسير ابن كثير ٦/ ۳۷۹ وفي المغني للعراقي ٢/ ٣١ وفي مشكل الآثار للطحاوي ٤/ ۱۷۲ وفي إتحاف السادة المتقين ٣٠٧/٥ وفي كنز العمال (٣٣١٩٦ - ٣٣١٩٠).

البيت غير هؤلاء: إبراهيم بن الحسين بن الحسن بن علي بن أبي طالب. ويحيى بن القاسم بن محمد بن جعفر بن علي بن الحسين بن علي، وكان يقال له: الشبيه. قال الشريف محمد بن أسعد النسابة في الزورة الأنيسة لمشهد السيدة نفيسة أنه كان ليحيى هذا موضع خاتم النبوة شامة قدر بيضة الحمامة، تشبه خاتم النبوة، وكان إذا دخل الحمام ورآه الناس صلوا على النبي على وازدحموا عليه يقبلون ظهره تبركاً، ولذا وصف بالشبيه. والقاسم بن عبد الله بن محمد بن عقيل بن أبي طالب. وعلي بن علي بن نجاد بن رفاعة الرفاعي، شيخ بصري من أتباع التابعين. والمراد بالشبه هنا، الشبه في البعض، وإلا فتمام حسنه على منزه عن الشريك، كما قال الأبوصيري \_ رحمه الله \_ وأجاد:

منزه عن شريك في محاسنه فجوهر الحسن فيه غير منقسم كما أشرت إليه في أول المقصد الثالث.

وقد أطلت المقال، وإنما جرني إلى ذلك ذكر حمل الصديق للحسن على عاتقه، المشعر بالإكرام من أفضل البشر بعد النبيين، لأهل البيت المحمدي، وحملهم على الأعناق، ولا سيما مع قوله ـ رضي الله عنه ـ لقرابة رسول الله في أحب إلى أن أصل من قرابتي، فلما تضمن هذا الحديث ذلك الشبه الكريم جرني الكلام إليه، وهذا وقع لي كثير في هذا المجموع لكنه لا يخلو عن فرائد الفوائد.

وقد روي أنه ﷺ قال: «العباس بن عبد المطلب منى وأنا منه، لا تؤذوا العباس فتوذني، من سب العباس فقد سبني، أخرجه البغوي<sup>(۱)</sup> في معجمه. وقال ﷺ للعباس أيضاً «والذي نفسي بيده لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم لله ولرسوله، ثم قال: أيها الناس، من آذى عمي فقد آذاني، فإنما عم الرجل صنو أبيه، رواه الترمذي وقال: حسن صحيح.

وفي قوله: «لا يدخل قلب رجل الإيمان حتى يحبكم» الإشارة إلى الإيمان الحقيقي المنجي، وهو التصديق القلبي، وبين المحبة والإيمان ارتباط من جهة أن المحبة ميل القلب إلى المحبوب، والإيمان التصديق القلبي، فيجتمعان في القلب، وجعلهما متلازمين، فيلزم من نفي أحدهما نفي الآخر، ثم علل هذه المحبة بكونها لله ولرسوله، فلا عبرة بمحبة تكون لغير ذلك، ثم جعل أذاه كأذى نفسه، لأنه عضوه وعصبه، ثم عظم مقامه بتنزيله منزلة الأب، فكما أنه يجب على الولد تعظيم والده والقيام بحقوقه فكذلك

<sup>(</sup>۱) هو عبد الله بن محمد بن عبد العزيز بن المرزبان أبو القاسم البغوي (۲۱۳ ـ ۳۱۷ هـ) حافظ عالم بالحديث. مولده ووفاته ببغداد. الاعلام ١١٩/٤ وتذكرة الحفاظ ٢/٧٣٧ رقم الترجمة (٧٣٨) شلرات اللهب ٢/ ٢٧٥ تاريخ بغداد ١/١١٠ العبر ٢/ ١٧٠.

عمه، فقال: «وإنما عم الرجل صنو أبيه» وهو بكسر الصاد المهملة وسكون النون، أي: مثل أبيه، قال ابن الأثير: وأصله أن تطلع نخلتان من عرق واحد، يريد أن أصل العباس وأصل أبي واحد، انتهى.

وجلله على وبنيه بكساء ثم قال: «اللهم اغفر للعباس وولده مغفرة ظاهرة وباطنة لا تغادر ذنباً، اللهم احفظه في ولده (١) رواه الترمذي وقال: حسن غريب. وبين ابن السري في روايته: أن بنيه اللين جللوا بالكساء كانوا ستة: الفضل وعبد الله وعبيد الله وقشم ومعبد وعبد الرحمن. قال: وغطاهم بشملة له سوداء مخططة بحمرة وقال: «اللهم إن هؤلاء أهل بيتي وعترتي فاسترهم من النار كسترهم بهذه الشملة قال: فلم يبق في البيت مدرة ولا باب إلا أمن.

وروى أنه ﷺ قال لعقيل بن أبي طالب: (إني أحبك حبين، حباً لقرابتك مني، وحباً لما كنت أحلم من حب عمي لك (٢) قال الطبري: أخرجه أبو عمر، والبغوي. وروى الدارقطني أنه ﷺ قال يوم حنين: «أبو سفيان بن الحارث خير أهلي، أو من خير أهلي». وأخرج الحاكم وصححه عن أبي سعيد: أن رسول الله ﷺ قال: (لا يبغضنا أهل البيت أحد إلا أدخله الله النار» (٢).

أعلم أنه قد اشتهر استعمال أربعة ألفاظ يوصفون بها:

الأولى: آله عليه الصلاة والسلام.

والثانية: أهل بيته.

والثالثة: ذوو القربي.

والرابعة: عترته.

فأما الأولى: فذهب قوم إلى أنهم هم أهل بيته، وقال آخرون: هم اللين حرمت عليهم الصدقة وعوضوا عنها خمس الخمس، وقال قوم: من دان بدينه وتبعه فيه.

وأما اللفظة الثانية، وهي أهل بيته، فقيل من ناسبه إلى جده الأدنى، وقيل من اجتمع معه في رحم، وقيل من اتصل به بنسب أو سبب.

<sup>(</sup>١) الحديث في الترمذي برقم (٣٧٦٢) وفي مشكاة المصابيح للتبريزي (٦١٤٩) وفي جمع الجوامع للسيوطي (٩٧٦٨) وفي كنز العمال (٣٣٤٤٣).

<sup>(</sup>٢) الحديث في كنز العمال (٣٣٦١٨).

<sup>(</sup>٣) الحديث في المستدرك للحاكم ٤/ ٣٥٢ وفي مجمع الزوائد للهيثمي ٧/ ٢٩٦ وفي كنز العمال (٣) الحديث .

وأما اللفظة الثالثة: وهي ذوو القربى، فروى الواحدي في تفسيره بسنده عن ابن عباس قال: لما نزل قوله تعالى: ﴿قُلُ لا أَسْأَلَكُم عليه أَجِراً إلا المودة في القربى ﴿ السُّورى: ٢٣] قالوا: يا رسول الله، من هؤلاء الذين أمرنا الله تعالى بمودتهم؟ قال: قطى وفاطمة وابناهما».

وأما اللفظة الرابعة: وهي عترته، فقيل العشيرة، وقيل الذرية، فأما العشيرة فهي الأهل الأولون، وأ، الذرية: فنسل الرجل، وأولاد بنت الرجل ذريته، ويدل عليه قوله تعالى: ﴿ومِن ذربه داود﴾ إلى قوله: ﴿وعيسى﴾ [الأنعام: ٨٤ و ١٥٥]، ولم يتصل عيسى بإبراهيم إلا من جهة أمه مريم.

فهذه الله بة الطاهرة، قد خصوا بمزايا التشريف، وعموا بواسطة السيدة فاطمة بفضل منيف، وألبسوا رداء الشرف، ومنحوا بمزيد الإكرام والتحف. وقد وقع الاصطلاح على اختصاصهم من بين ذوي الشرف كالعباسيين والجعافرة بالشطفة الخضراء، لمزيد شرفهم.

والسبب في ذلك \_ كما قيل \_ أن المأمون (١) أراد أن يجعل الخلافة في بني فاطمة فاتخذ لهم شعاراً وألبسهم ثياباً خضراً \_ لكون السواد شعار العباسيين، والبياض شعار سائر المسلمين في جمعهم ونحوها، والأحمر ومختلف في كراهته، والأصفر شعار اليهود بآخرة. ثم انثنى عزمه عن ذلك، ورد الخلافة لبني العباس، فبقي ذلك شعار الأشراف العلويين من الزهراء، لكنهم اختصروا الثياب إلى قطعة من ثوب أخضر توضع على عمائمهم شعاراً لهم ثم انقطع ذلك إلى أواخر القرن الثامن.

قال في حوادث سنة ثلاث وسبعين وسبعمائة من «أنباء الغمر بأبناء العمر»: وفيها أمر السلطان الأشرف أن يمتازوا عن الناس بعصائب خضر على العمائم، ففعل ذلك بمصر والشام وغيرهما، وفي ذلك يقول الأديب أبو عبد الله بن جابر الأندلسي.

جعلوا لأبناء الرسول علامة إن العلامة شأن من لم يشهر نسور النبوة في كريم وجوههم يغني الشريف عن الطراز الأخضر وللأديب شمس الدين الدمشقى رحمه الله:

أطراف تيجان أتب من سندس خضر باعلام على الأشراف

<sup>(</sup>۱) هـو عبـد الله بـن هـارون الـرشيـد بـن محمـد المهـدي بـن أبي جعفـر المنصـور أبـو العبـاس (۱۷۰ ــ ٢١٨ هـ). الخليفة العباسي السابع. توفي بالقرب من طرسوس. الاعلام ١٤٢/٤ تاريخ بغداد ١٨٣/١ فوات الوفيات ٢/ ٢٣٥ رقم الترجمة (٢٣٨).

والأشسرف السلطسان خصهسمُ بهسا شسرفساً ليفسرقهسم مسن الأطسراف والأشرف السلطان هو شعبان بن حسن بن الناصر محمد بن قلاوون<sup>(۱)</sup>.

## [في محبة الصحابة]

وأما الصحابة رضوان الله عليهم، فقال الله سبحانه وتعالى: ﴿محمد رسول الله والله والله والله والله والله والله والله والكه والكفار رحماء بينهم﴾ [الفتح: ٢٩] إلى آخر السورة. لما أخبر سبحانه وتعالى أن سيدنا محمداً الله وسوله حقاً من غير شك ولا ريب، قال: محمد رسول الله، وهذا مبتدأ وخبر. وقال البيضاوي وغيره: جملة مبينة للمشهود به، يعني قوله تعالى: ﴿هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق﴾ إلى قوله: ﴿وكفى بالله شهيداً﴾ [الفتح: ٢٨]، قال: ويجوز أن يكون «رسول الله» صفة، و «محمد» خبر مبتدأ محدوف انتهى.

وهذه الآية مشتملة على كل وصف جميل.

ثم ثنّى بالثناء على أصحابه فقال: ﴿واللّهِن معه أشداء على الكفار رحماء بينهم﴾ [الفتح: ٢٩]، كما قال تعالى: ﴿فسوف يأتي الله بقوم يحبهم ويحبونه أذلة على المؤمنين أعزة على الكافرين﴾ [المائدة: ٤٥] فوصفهم بالشدة والغلظة على الكفار، والرحمة والبر بالأخيار. ثم أثنى عليهم بكثرة الأعمال مع الإخلاص النام، ﴿تراهم ركعاً سجداً يبتغون فضلاً من الله ورضوانا﴾ [الفتح: ٢٩]، فمن نظر إليهم أعجبه سمتهم وهديهم، لخلوص نياتهم، وحسن أعمالهم.

قال مالك: بلغني أن النصارى كانوا إذا رأوا الصحابة الذين فتحوا الشام يقولون: 
﴿ وَاللّٰهُ لَهُوْلاً عُير من الحواريين فيما بلغنا وصدقوا، فإن هذا الأمة المحمدية، 
خصوصاً الصحابة، لنم يزل ذكرهم معظماً في الكتب، كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ ذلك مثلهم في التوراة ومثلهم في الإنجيل كزرع أخرج شطأه ﴾ [الفتح: ٢٩] أي أفراخه ﴿ فَاستوى ﴿ فَارْدِه ﴾ [الفتح: ٢٩] أي شده وقواه ﴿ فاستغلظ ﴾ [الفتح: ٢٩] شب فطال ﴿ فاستوى على سوقه يعجب الزراع ﴾ [الفتح: ٢٩] قوته وغلظه وحسن منظره. فكذلك أصحاب محمد ﷺ آزروه وأيدوه ونصروه فهم معه كالشطأ مع الزرع ﴿ ليغيط بهم الكفار ﴾ [الفتح: ٢٩].

ومن هذا الآية انتزع الإمام مالك رحمه الله .. في رواية عنه .. تكفير الروافض المدين

<sup>(</sup>۱) هو شعبان بن حسين ابن الملك الناصر محمد بن قلاوون، أبو المعالي ناصر الدين (٧٥٤ ــ ٧٧٨ هــ). مات خنقاً. الاعلام ٢/ ١٦٣، الدرر الكامنة ٢/ ١٩ ، وقم الترجمة (١٩٣٦).

يبغضون الصحابة، قال: لأنهم يغيظونهم، ومن غاظه الصحابة فهو كافر، وقد وافقه على ذلك جماعة من العلماء. والأحاديث في فضائل الصحابة كثيرة، ويكفي ثناء الله عليهم ورضاه عنهم، وقد وعدهم الله مغفرة وأجراً عظيماً، ووعد الله حق وصدق لا يخلف، لا مبدل لكلماته وهو السميع العليم. و «من» في قوله «منهم» لبيان الجنس ﴿وعد الله اللهن آمنوا وحملوا الصالحات منهم مغفرة وأجراً عظمياً [الفتح: ٢٩].

## واختلف في مريف الصحابي:

فقيل: من صحب النبي الرآه من المسلمين. وإليه ذهب البخاري، وسبقه إليه شيخه ابن المديني (۱)، رعبارته \_ كما قال شيخنا \_ من صحب النبي الله أو رآه ولو ساعة من نهار فهو من أصحاب. انتهى. وهذا هو الراجح. والتقييد بـ «الإسلام» يخرج من صحبه أو رآه من الكفار، وبو اتفق إسلامه بعد موته.

لكن يرد على التعريف: من صحبه أو رآه مؤمناً به ثم ارتد بعد ذلك، ولم يعد إلى الإسلام، كعبيد الله بن جحش (٢)، فإنه ليس بصحابي اتفاقاً، وكذلك ابن خطل (٣)، وربيعة بن أمية بن خلف الجمحي (٤) وهو ممن أسلم في الفتح وشهد حجة الوداع وحدث عن النبي على بعد موته، ثم لحقه الخذلان \_ والعياذ بالله \_ في خلافة عمر فلحق بالروم وتنصر بسبب شيء أغضبه وقد أخرج له الإمام أحمد في مسنده، وإخراجه له مشكل ولعله لم يقف على قصة ارتداده، فينبغي أن يزاد في التعريف: ومات على ذلك.

فلو ارتد ثم عاد إلى الإسلام، لكنه لم ير النبي ﷺ ثانياً بعد عوده، فالصحيح أنه معدود في الصحابة، لإطباق المحدثين على عد الأشعث بن قيس ونحوه ممن وقع له ذلك، وإخراجهم أحاديثهم في المسانيد.

<sup>(</sup>۱) هو علي بن عبد الله بن جعفر السعدي، المديني البصري، أبو الحسن (١٦١ ـ ٢٣٤ هـ). محدث حافظ. توفي في سامراء. الاعلام ٣٠٣/٤، تاريخ بغداد ٤٥٨/١١ مفتاح السعادة ١٦٣/٢ تذكرة الحفاظ ٢٨/٢٤ رقم الترجمة (٤٣٦) شدرات الذهب ٢/٨١.

<sup>(</sup>٢) كان أسلم وهاجر إلى الحبشة ولكنه تنصر فيها ومات على نصرانيته. انظر السيرة النبوية لابن هشام ٢/٤. والاصابة ١/٥.

<sup>(</sup>٣) هو رجل من بني تيم بن خالب كان مسلماً بعثه النبي على الصدقة فقتل مولى كان معه يخدمه ثم ارتد مشركاً وكانت له قينتان [فرتنى وصاحبتها] وكانتا تغنيان بهجاء رسول الله في فأمر رسول الله به التلهما معه. انظر السيرة النبوية لابن هشام ٤٢/٤.

 <sup>(3)</sup> قال في الاصابة: أن عمر ضرب ربيعة بن أمية بن خلف في الخمر إلى خيبر فلحق بهرقل فتنصر.
 فقال عمر: لا أغرب بعده أحداً أبداً. واجع ٢/ ٢٢٣ رقم الترجمة (٢٧٤٦).

لكن قال الحافظ زين الدين العراقي: إن في ذلك نظراً كبيراً، فإن الردة محبطة للعمل عند أبي حنيفة، ونص عليه الشافعي في الأم، وإن كان الرافعي قد حكى عنه أنها إنما تحبط بشرط اتصالها بالموت، وحينئذ فالظاهر أنها محبطة للصحبة المتقدمة، أما من رجع إلى الإسلام في حياته عبد الله بن أبي سرح فلا مانع من دخوله في الصحبة بدخوله الثاني في الإسلام.

وهل يشترط في الرائي أن يكون بحيث يميز ما رآه، أو يكتفي بمجرد حصول الرؤية؟ قال الحافظ ابن حجر: محل نظر، وعمل من صنف في الصحابة يدل على الثاني، فإنهم ذكروا مثل محمد بن أبي بكر الصديق، وإنما ولد قبل وفاة النبي على أشهر وأيام، كما ثبت أن أمه أسماء بنت عميس ولدته في حجة الوداع قبل أن تدخل مكة، وذلك في أواخر ذي القعدة سنة عشرة من الهجرة.

ومنهم من بالغ فكان لا يعد في الصحابة إلا من صحب الصحبة العرفية. وروي عن سعيد بن المسيب أنه كان لا يعد في الصحابة إلا من أقام مع النبي على سنة فصاعداً، أو غزا معه غزوة فصاعداً. والعمل على خلاف هذا القول. ومنهم من اشترط في ذلك أن يكون حين اجتماعه به بالغاً، وهو مردود أيضاً، لأنه يخرج مثل الحسن بن علي ونحوه من أحداث الصحابة.

وأما التقييد بالرؤية فالمراد به عند عدم المانع منها، فإن كان كابن أم مكتوم الأعمى فهو صحابي جزماً، فالأحسن أن يعبر بـ «اللقاء» بدل الرؤية ليدخل فيه ابن أم مكتوم ونحوه.

قال الحافظ زين الدين العراقي: قولهم نن رأى النبي ولله هل المراد رآه في حال نبوته، أو أعم من ذلك، حتى يدخل من رآه قبل النبوة ومات قبل النبوة على دين الحنيفية كزيد بن عمرو بن نفيل، فقد قال النبي فله: «أنه يبعث أمة وحده»، وقد ذكره في الصحابة أبو عبد الله بن منده، وكذلك لو رآه قبل النبوة ثم غاب عنه وعاش إلى بعد زمن البعثة، وأسلم ثم مات ولم يره، ولم أرّ من تعرض لذلك، ويدل على أن المراد: رآه بعد نبوته، أنهم ترجموا في الصحابة لمن ولد للنبي فله كابراهيم وعبد الله، ولم يترجموا لمن ولد قبل النبوة ومات قبلها كالقاسم، انتهى.

وهل يختص جميع ذلك ببني آدم، أم يعم غيرهم من العقلاء؟ محل نظر. أما المجن، فالراجح دخولهم لأن النبي بعث إليهم قطعاً، وهم مكلفون، فيهم العصاة والطائعون، فمن عرف اسمه منهم لا ينبغي التردد في ذكره في الصحابة، وإن كان ابن

الأثير عاب على أبي موسى فلم يستند في ذلك إلى حجة (١)، وأما الملائكة فيتوقف عدهم في ذلك على ثبوت البعثة إليهم، فإن فيه خلافاً بين الأصوليين، حتى نقل بعضهم الإجماع على ثبوته، وعكس بعضهم.

وهذا كله فيمن رآه في قيد الحياة الدنيوية، أما من رآه بعد موته وقبل دفنه (٢) فالراجح أنه ليس صحابياً، وإلا لعد من اتفق أنه رأى جسده المكرم وهو في قبره المعظم، ولو في هذه الأعصار، وكذلك من كشف له من الأولياء عنه على فرآه كذلك على طريق الكرامة كما قدمت مباحثه في خصوصياته وهذه المقصد الرابع، إذ حجة من أثبت الصحبة لمن رآه قبل دفنه أنه مستمر الحياة، وهذه الحياة ليست دنيوية، وإنما هي أخروية لا تتعلق بها أحكام الدنيا، وأما من رآه في المنام، وإن كان قد رآه حقاً. فذلك فيما يرجع إلى الأمور المعنوية، لا الأحكام الدنيوية، فلذلك لا يعد صحابياً، ولا يجب عليه أن يعمل بما أمره به في تلك الحالة.

وقد أجمع جمهور العلماء من السلف والخلف على أنهم خير خلق الله، وأفضلهم بعد النبيين وخواص الملائكة المقربين، لما روى البخاري من حديث عبد الله أن النبي قال: «خير الناس قرني ثم اللين يلونهم ثم اللين يلونهم» وله من حديث عمران بن حصين (خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم اللين يلونهم) قال عمران: فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً.

قال في فتح الباري: والقرن أهل زمان واحد متقارب، اشتركوا في أمر من الأمور المقصودة، ويطلق على مدة من الزمان، واختلفوا في تحديدها، من عشرة أعوام إلى مائة وعشرين، لكن لم أر من صرح بالتسعين ولا بمائة وعشرة، وما عدا ذلك فقد قال به قائل، وقال صاحب المحكم: هو القدر المتوسط من أعمار أهل كل زمن، وهذا أعدل الأقوال. والمراد بقرن النبي الله في هذا الحديث الصحابة، وتقدم في أول المقصد الأول حديث (بعثت من خير قرون بني آدم) وفي رواية بريدة عند أحمد (خير هذه الأمة القرن الذي بعثت فيهم).

وقد ضبط الأثمة من الحفاظ آخر من مات من الصحابة على الإطلاق بلا خلاف أبو الطفيل عامر بن واثلة الليثي، كما جزم به مسلم، وكان موته سنة مائة على الصحيح،

<sup>(</sup>١) عاب الحافظ ابن الأثير في أسد الغابة على أبي موسى المديني ذلك وليس بمعيب، قال ابن حزم: قد علمنا الله أن نفراً من الجن آمنوا وسمعوا منه على فهم صحابة فضلاء.

<sup>(</sup>٢) كما وقع ذلك لأبي ذؤيب الهذلي كما قال في الإصابة ٣/ ٢١٠ ترجمة الشماخ (٣٩٠٣).

وقيل سنة سبع ومائة، وقيل سنة عشر ومائة، وهو الذي صححه الذهبي، وهو مطابق لقوله ﷺ ـ قبل وفاته بشهر ـ: (على رأسة مائة سنة لا يبقى على وجه الأرض ممن هو عليها اليوم أحد)، وفي رواية مسلم (أرأيتكم ليلتكم، هذه، فإنه ليس من نفس منفوسة تأتى عليها مائة سنة)(١).

وأما ما ذكر أن عكراش بن ذؤيب عاش بعد يوم الجمل مائة سنة فذلك غير صحيح، وإن صح فمعناه أنه استكمل المائة بعد الجمل، لا أنه بقي بعدها مائة سنة، كما نص عليه الأثمة، وأما ما ذكر أيضاً من أمر «بابارتن» (٢) ونحوه فإن ذلك لا يروج على من له أدنى مسكة من العقل، كما قاله الأثمة. وأما آخر الصحابة موتاً بالإضافة إلى النواحي فقد أفردهم ابن منده.

وأما قوله: (ثم اللين يلونهم) فهم أهل القرن الذين بعدهم، وهم التابعون، ثم اللين يلونهم وهم أتباع التابعين. واقتضى هذا الحديث أن تكون الصحابة أفضل من التابعين، والتابعون أفضل من أتباع التابعين، لكن هل هذه الفضيلة بالنسبة إلى المجموع أو الأفراد؟

والذي ذهب إليه ابن عبد البر هو الأول، كما قدمت ذلك في خصائص هذه الأمة من المقصد الرابع، واحتج لذلك ـ سوى ما تقدم ـ بحديث (مثل أمتي مثل المطر، لا يدري آخره خير أم أوله) قال الحافظ ابن حجر: وهو حديث حسن، له طرق وقد يرتقي بها إلى درجة الصحة.

وقد روى ابن أبي شيبة من حديث عبد الرحمن بن جبير بن نفير ـ أحد التابعين ـ بإسناد حسن قال: قال رسول الله ﷺ: الميدركن المسيح أقواماً إنهم لمثلكم أو خير، ثلاثاً، ولن يخزي الله أمة أنا أولها والمسيح آخرها (٣).

وروى أبو داود والترمذي من حديث أبي ثعلبة ـ رفعه ـ: (تأتي أيام للعامل فيها أجر خمسين، قيل: منهم أو منا يا رسول الله ؟ قال : بل منكم) وهو شاهد لحديث (مثل أمتي مثل المطر لا يدري أوله خير أم آخره) لكن حديث (للعامل منهم أجر خمسين

<sup>(</sup>١) الحدرث في مسلم كتاب فضائل الصحابة (٢١٧ ـ ٢١٨ ـ ٢١٩) وفي الترمذي برقم (٢٢٥١) وفي مد. د الإماء أحمد بن حنبل ١/ ٩٣ ٣/ ٣٤٥.

<sup>(</sup>٢) قال الذهبي في تجريده: رتن الهندي شيخ ظهر بعد الستمائة بالمشرق وادعى الصحبة، فسمع منه الحجه '،، أو لا وجود له، بل اختلق اسمه بعض الكذابين، وإنما ذكرته تعجباً.

وة في الميزان: رتن وما أدراك ما رتن شيخ دجال بلا ريب ظهر بعد الستمائة.

<sup>(</sup>٣) ال . يث في مصنف ابن أبي شيبة ٥/ ٢٩٩ باختلاف يسير وفي فتح الباري ٧/ ٦.

منكم) لا يبدل على أفضلية غير الصحابة، لأن مجرد زيادة الأجر لا يستلزم ثبوت الأفضلية المطلقة، وأيضاً: الأجر إنما يقع تفاضله بالنسبة إلى ما يماثله في ذلك العمل.

فأما ما فاز به من شاهد النبي على من فضيلة المشاهدة، فلا يعدله فيها أحد، ولا ريب أن من قاتل معه أو في زمانه بأمره، أو أنفق شيئاً من ماله بسببه، لا يعدله أحد في الفضل بعده كائناً من كان، قال الله تعالى: ﴿لا يستوي منكم من أنفق من قبل الفتح وقاتل أولئك أعظم درجة من اللين أنفقوا من بعد وقاتلوا [الحديد: ١٠]، وكذلك من ضبط الشرع المتلقى عنه وبلغه لمن بعده. فمحصل النزاع يتمحض فيمن لم يحصل له إلا مجرد المشاهدة، وقد ظهر أنه فاز بما لم يفز به من لم يحصل له ذلك. وبهذا يمكن تأويل الأحاديث المتقدمة.

ثم إن الصحابة على ثلاث أصناف: الأول: المهاجرون، الثاني: الأنصار وهم الأوس والخزرج وحلفاؤهم ومواليهم، الثالث: من أسلم يوم الفتح. قال ابن الأثير في «الجامع»: والمهاجرون أفضل من الأنصار، وهذا على سبيل الإجمال، وأما على سبيل التفصيل، فإن جماعة من سباق الأنصار أفضل من جماعة من متأخري المهاجرين وإنما سباق المهاجرين أفضل من سباق الأنصار، ثم هم بعد ذلك متفاوتون، فرب متأخر في الإسلام أفضل من متقدم عليه، مثل عمر بن الخطاب وبلال ابن رباح.

وقد ذكر العلماء للصحابة ترتيباً على طبقات، وممن قسمهم كذلك الحاكم في «علوم الحديث»:

الطبقة الأولى: قوم أسلموا بمكة أول البعث، وهم سباق المسلمين، مثل: خديجة بنت خويلد، وعلي بن أبي طالب، وأبي بكر الصديق، وزيد بن حارثة، وبقية العشرة، وقد تقدم الخلاف في أول من أسلم في المقصد الأول.

الطبقة الثانية: أصحاب دار الندوة، بعد إسلام عمر بن الخطاب حمل النبي على المسلمين إلى دار الندوة، فأسلم لللك جماعة من أهل مكة.

الطبقة الثالثة: الدين هاجروا إلى الحبشة فراراً بدينهم من أذى المشرك ن أهل مكة، منهم: جعفر بن أبي طالب، وأبو سلمة بن عبد الأسد.

الطبقة الرابعة: أصحاب العقبة الأولى، وهم سباق الأنصار إلى الإسلام، وكانوا ستة، وأصحاب العقبة الثانية من العام المقبل، وكانوا اثني عشر، وقد قدمت أسماء أهل العقبتين في المقصد الأول.

الطبقة الخامسة: أصحاب العقبة الثالثة، وكانوا سبعين من الأنصار، منهم: البراء

بن معرور، وعبد الله بن عمرو بن حرام، وسعد بن عبادة، وسعد بن الربيع، وعبد الله بن رواحة.

الطبقة السادسة: المهاجرون الذين وصلوا إلى النبي ﷺ بعد هجرته وهو بقباء قبل أن يبنى المسجد وينتقل إلى المدينة.

الطبقة السابعة: أهل بدر الكبرى. قال على العمر في قصة حاطب بن أبي بلتعة (١٠): (وما يدريك، لعل الله اطلع على هذه العصابة من أهل بدر فقال: «اعملوا ما شئتم فقد خفرت لكم» (٢٠) رواه مسلم.

الطبقة الثامنة: الذين هاجروا بين بدر والحديبية.

الطبقة التاسعة: أهل بيعة الرضوان الذين بايعوا بالحديبية تحت الشجرة، قال ﷺ: «لا يدخل النار إن شاء الله تعالى من أصحاب الشجرة أحد» (٣) رواه مسلم.

الطبقة العاشرة: الذين هاجروا بعد الحديبية وقبل الفتح، كخالد بن الوليد، وعمرو بن العاص، ومثل بعضهم بأبي هريرة لكن قال الحافظ العراقي، لا يصح التمثيل به، فإنه هاجر قبل الحديبية، عقيب خيبر بل في أواخرها.

الطبقة الحادية عشر: الذين أسلموا يوم الفتح، وهم خلق كثير، فمنهم من أسلم طائعاً، ومنهم من أسلم كارهاً ثم حسن إسلام بعضهم، والله أعلم بهم.

الطبقة الثانية عشر: صبيان أدركوا النبي ﷺ ورأوه عام الفتح وبعده في حجة الوداع وغيرهما، كالسائب بن يزيد. ثم انقطعت الهجرة بعد الفتح على الصحيح من الأقوال.

وأما عدة أصحابه ﷺ، فمن رام حصر ذلك رام أمراً بعيداً، ولا يعلم حقيقة ذلك إلا الله تعالى، لكثرة من أسلم من أول البعثة إلى أن مات النبي ﷺ، وتفرقهم في البلدان والبوادي. وقد روى البخاري أن كعب بن مالك قال في قصة تخلفه عن غزوة تبوك: وأصحاب رسول الله ﷺ كثير لا يجمعهم كتاب حافظ، يعني الديوان، لكن قد جاء ضبطهم في بعض مشاهده كتبوك.

وقد روي أنه سار عام الفتح في عشرة آلاف من المقاتلة، وإلى حنين في اثني عشر ألفاً، وإلى حجة الوداع في تسعين ألفاً، وإلى تبوك في سبعين ألفاً، وقد روي أنه قبض

<sup>(</sup>١) انذ. السيرة النبوية لابن هشام ٤١/٤.

<sup>(</sup>٢) الحابث في صحيح البخاري برقم (٣٠٨١ ـ ٣٠٨١) وفي مسلم (١٦١) وفي مسئد الإمام أحمد بن حن ' ١٩١١ وفي مصنف ابن أبي شيبة ١٨٤٤ وفي المعجم الكبير للطبراني ١٩١٧.

<sup>(</sup>٣) اله- ﴿ بُنُ فِي البداية والنهاية لابن كثير ٤/ ١٧٣ باختلاف يسير.

عن مائة ألف وأربعة وعشرين ألفاً، والله أعلم بحقيقة ذلك.

ثم إن أفضلهم على الإطلاق عند أهل السنة إجماعاً أبو بكر ثم عمر رضي الله عنهما. عن ابن عمر قال: كنا نخير بين الناس في زمان رسول الله في فنخير أبا بكر ثم عمر ثم عثمان بن عفان. رواه البخاري. وفي رواية عبيد الله بن عمر عن نافع: كنا في زمان النبي للا نعدل بأبي بكر أحداً ثم عمر ثم عثمان، ثم نترك أصحاب النبي فلا نفاضل بينهم. رواه البخاري أيضاً. وقوله: الا نعدل بأبي بكر أحداً أي لا نجعل له مثيلاً.

ولأبي داود من طريق سالم عن ابن عمر: كنا نقول ـ ورسول الله هي حي ـ: أفضل أمة النبي هي بعده أبو بكر ثم عمر ثم عثمان (١٠). زاد الطبراني في رواية: فيسمع رسول الله بينكره.

وروى خيثمة بن سليمان في «فضائل الصحابة» من طريق سهيل ابن أبي صالح عن أبيه عن ابن عمر: كنا نقول: إذا ذهب أبو بكر وعمر وعثمان استوى الناس، فيسمع النبي على فلا ينكره. وفي ذلك تقديم عثمان بعد أبي بكر وعمر. وأهل السنة على أن علياً بعد عثمان. وذهب بعض السلف إلى تقديم علي على عثمان. وممن قال به سفيان الثورى.

وقيل: لا يفضل أحدهما على الآخر، ونقل ذلك عن مالك فى المدونة، وتبعه جماعة منهم يحيى بن القطان. وقال ابن معين: من قال أبو بكر وعمر وعثمان وعلي، وعرف علي سابقته وفضله فهو صاحب سنة، ولا شك أن من اقتصر على عثمان ولم يعرف لعلي فضله فهو مذموم.

وقد ادعى ابن عبد البر أن حديث الاقتصار على الثلاثة: أبي بكر وعمر وعثمان خلاف قول أهل السنة أن علياً أفضل الناس بعد الثلاثة. وتعقب: بأنه لا يلزم من سكوتهم إذ ذاك عن تفضيله عدم تفضيله، فالمقطوع به عند أهل السنة: القول بأفضلية أبي بكر ثم عمر ثم اختلفوا فيمن بعدهما، فالجمهور على تقديم عثمان، وعن مالك الوقف، والمسألة اجتهادية، ومستندها أن هؤلاء الأربعة اختارهم الله لخلافة نبيه، وإقامة دينه، فمنزلتهم عنده بحسب ترتيبهم في الخلافة.

وقال الإمام أبو منصور البغدادي: أصحابنا مجمعون على أن أفضلهم الخلفاء الأربعة، ثم الستة تمام العشرة، يعني: طلحة والزبير وسعداً وسعيداً وعبد الرحمن بن عوف وأبى عبيدة عامر بن الجراح.

وقد روى الترمذي عن سعيد بن زيد أنه قال: قال رسول الله ﷺ: «عشرة في الجنة، أبو بكر في الجنة، وعمر في الجنة، وعثمان في الجنة، وعلي والزبير وطلحة وعبد الرحمن بن عوف وأبو عبيدة بن الجراح وسعد بن أبي وقاص، فعد هؤلاء التسعة وسكت عن العاشر، فقال له القوم ننشدك الله، من العاشر، فقال: نشدتموني بالله، سعيد ابن زيد في الجنة، يعني نفسه (۱).

وعن أبي موسى الأشعري رضي الله عنه، أنه خرج إلى المسجد، فسأل عن النبي عِلَهُ فقالوا: وجه هاهنا، فخرجت في أثره حتى دخل بئر أريس<sup>(٢)</sup>، فجلست عند الباب، وبابها من جريد، حتى قضى رسول الله على حاجته، فتوضأ فقمت إليه، فإذا هو جالس على بثر أريس وتوسط قفها، فجلست عند الباب فقلت: لأكونن بواباً للنبي ﷺ اليوم، فجاء أبو بكر، فدفع الباب فقلت من هذا؟ فقال: أبو بكر، فقلت على رسلك ثم ذهبت إلى رسول الله على فقلت: هذا أبو بكر يستأذن، فقال: «ائذن له وبشره بالجنة»، فأقبلت حتى قلت لأبي بكر: ادخل، ورسول الله ﷺ يبشرك بالجنة، فدخل أبو بكر فجلس عن يمين رسول الله ﷺ معه في القف ودلي رجليه في البئر كما صنع رسول الله ﷺ وكشف عن ساقيه، ثم رجعت فجلست، وقد تركت أخي يتوضأ ويلحقني (٣)، فقلت: إن يرد الله بفلان خيراً \_ يريد أخاه \_ يأت به، فإذا بإنسان يحرك الباب، فقلت: من هذا؟ قال: عمر ابن الخطاب، فقلت على رسلك، ثم جثت إلى النبي ﷺ فقلت: هذا عمر بن الخطاب يستأذن، فقال: ﴿اللَّهُ لَهُ وَبُشْرِهُ بِالْجِنَّةِ﴾، فقلت: ادخل وبشرك رسول الله ﷺ بالجنة، فجلس مع رسول الله ﷺ في القف عن يساره ودلي رجليه في البئر، فرجعت وقلت: إن يرد الله بفلان خيراً يأت به، فجاء إنسان فحرك الباب، فقلت من هذا؟ فقال: عثمان بن عفان، فقلت على رسلك، وجئت إلى النبي ﷺ فأخبرته فقال: «اثذن له وبشره بالجنة على بلوى تصيبه، فجئت فقلت: ادخل ورسول الله ﷺ يبشرك بالجنة على بلوى تصيبك، فدخل فوجد القف قد ملىء، فجلس وجاهه من الصف الآخر(٤). قال شريك:

<sup>(</sup>١) المحديث في سنن أبي داود برقم (٤٦٤٩) وفي الترمذي (٣٧٤٨) وفي المستدرك للحاكم ٣/٣١٦ و١٦، ٣١٦ و ٤٤٠ وفي كنز العمال (٣٣١٠٥).

<sup>(</sup>٢) بئر بالمدينة معروفة. النظر معجم ما استعجم ١٤٣/١ ومعجم البلدان ١٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ: كان له أخوان، أبو رهم وأبو بردة.

<sup>(</sup>٤) المحديث في البخاري برقم (٣٦٧٤) وفي مسلم برقم (٢٩) وفي الترمذي (٣٧١٠) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٢٧/١٢ وفي مجمع الزوائد ٢٩/٥٩ و ٧٣ وفي المعجم الكبير ٢٢/٢٧ وفي حلية الأولياء ١/٨٥ و ٣/٤٢ وفي مشكل الآثار ٢/٨٤ وفي إتحاف السادة المتقين ١٧٨/٧ وفي تفسير القرطبي ٢١/٢١٦ وفي كنز العمال (٣٦٣١٧).

قال سعيد بن المسيب: فأولتها قبورهم. رواه أحمد ومسلم وأبو حاتم وأخرجه البخارى .

وأخرج أبو داود نحوه عن أبي سلمة عن نافع بن عبد الحارث الخزاعي قال: دخل رسول الله ﷺ حائطاً من حوائط المدينة، فقال لبلال: «أمسك على الباب،، فجاء أبو بكر فاستأذن. . فذكر نحوه. قال الطبراني: وفي حديث أن نافع بن الحارث هو الذي كان يستأذن. وهذا يدل على تكرر القصة، لكن صوب الحافظ شيخ الإسلام ابن حجر عدم التعدد، وأنها عن أبي موسى، ووَهِّم القول بغيره. وأنشد لنفسه:

لقد بشر الهادي من الصحب زمرة بجنات عدن كلهم فضله اشتهر سعيد زبير سعد طلحة عامر أبو بكر عثمان بن عوف علي عمر ولأبي الوليد بن [الشحنة](١):

أسمساء عشسر رسسول الله بشرهم بجنمة الخلمد عمسن زانها وعمسر سعد سعيد على عثمان طلحة بو

بكر ابن عوف ابن جراح الزبير عمر

فإن قلت: من اعتقد في الخلفاء الأربعة الأفضلية على الترتيب المعلوم، ولكن محبته لبعضهم تكون أكثر، هل يكون آثماً به أم لا؟

فأجاب شيخ الإسلام الولى بن العراقي: أن المحبة قد تكون لأمر ديني، وقد تكن لأمر دنيوي، فالمحبة الدينية لازمة للأفضلية، فمن كان أفضل كانت محبتنا الدينية له أكثر، فمتى اعتقدنا في واحد منهم أنه أفضل ثم أحببنا غيره من جهة الدين أكثر كان تناقضاً، نعم إن أحببنا غير الأفضل أكثر من محبة الأفضل لأمر دنيوي كقرابة وإحسان فلا تناقض في ذلك ولا امتناع، فمن اعترف بأن أفضل الأمة بعد نبيها ﷺ أبو بكر ثم عمر ثم عثمان ثم على، لكنه أحب علياً أكثر من أبي بكر مثلاً، فإن كانت المحبة المذكورة محبة دينية فلا معنى لذلك، إذ المحبة الدينية لازمة للأفضلية كما قررناه، وهذا لم يعترف بأفضلية أبى بكر إلا بلسانه، وأما بقلبه فهو مفضل لعلي لكونه أحبه محبة دينية زائدة على محبة أبي بكر، وهذا لا يجوز، وإن كانت المحبة المذكورة محبة دنيوية لكونه من ذرية على أو لغير ذلك من المعانى فلا امتناع والله أعلم. انتهى.

وقد روى الطبري في «الرياض» وعزاه للملاء في «سيرته» عن أنس مرفوعاً، «إن الله افترض عليكم حب أبي بكر وعمر وعثمان وعلى كما افترض الصلاة والزكاة والصوم

<sup>(</sup>١) هو محمد بن محمد أبو الوليد محب الدين ابن الشحنة الحلبي (٧٤٩ ـ ٨١٥ هـ). فقيه حنفي أديب عالم. مولده ووفاته بحلب. الاعلام ٧/ ٤٤ سير اعلام النبلاء ٥/ ١٦١ الضوء اللامع ٣/١٠.

والحج، فمن أنكر فضلهم فلا تقبل منه الصلاة ولا الزكاة ولا الصوم ولا الحج. .

وأخرج الحافظ السلفي في «مشيخته» من حديث أنس مرفوعاً: «حب آبي بكر واجب على أمتي».

وأخرج الأنصاري عنه أن رسول الله على قال: «يا أبا بكر، ليت أني لقيت إخواني» فقال أبو بكر: يا رسول الله، نحن إخوانك، قال: «لا، أنتم أصحابي، إخواني الذين لم يروني، وصدقوا بي وأحبوني، حتى إني لأحب إلى أحدهم من ولده ووالده»، قالوا: يا رسول الله، أما نحن إخوانك؟ قال: لا، بل أنتم أصحابي، ألا تحب يا أبا بكر قوماً أحبوك بحبي إياك؟ قال: فأحبهم ما أحبوك بحبي إياك.

فمحبة من أحبه الرسول على كآل بيته وأصحابه رضي الله عنهم علامة على محبة رسول الله على، كما أن محبته على علامة على محبة الله تعالى. وكذلك عداوة من عاداهم وبغض من أبغضهم وسبهم. فمن أحب شيئاً أحب من يحب، وأبغض من يبغض، قال الله تعالى: ﴿لا تجد قوماً يؤمنون بالله واليوم الآخر يوادون من حاد الله ورسوله﴾ [المجادلة: ٢٢] فحب آله بيته على وأصحابه وأولاده وأزواجه من الواجبات المتعينات، وبغضهم من الموبقات المهلكات.

ومن محبتهم وجوب توقيرهم، وبرهم والقيام بحقوقهم، والإقتداء بهم بأن يمشي على سنتهم وآدابهم وأخلاقهم، والعمل بأقوالهم مما ليس للعقل فيه مجال، وحسن الثناء عليهم بأن يذكروا بأوصافهم الجملية على قصد التعظيم. فقد أثنى الله تعالى عليهم في كتابه المجيد، ومن أثنى الله عليه فهو واجب الثناء، والإستغفار لهم، قالت عائشة: (أمروا أن يستغفروا لأصحاب رسول الله في فسبوهم) رواه مسلم. وفائدة المستغفر لهم عائدة عليه. قال سهل بن عبد الله التستري: لم يؤمن بالرسول في من لم يوقر أصحابه ولم يعزّ أوامره.

ومما يجب أيضاً: الإمساك عما شجر بينهم، أي وقع بينهم من الإختلاف، والإضراب عن أخبار المؤرخين وجهلة الرواة، وضلال الشيعة والمبتدعين، القادحة في أحد منهم، قال على الخاذ ذكر أصحابي فأمسكوا (١٠)، وأن يلتمس لهم مما نقل من ذلك فيما كان بينهم من الفتن أحسن التأويلات، ويخرج لهم أصوب المخارج، إذ هم أهل

<sup>(</sup>۱) الحديث في المعجم الكبير ٢/ ٩٣ وفي مجمع الزوائد ٧/ ٢٠٢ و ٢٢٣ وفي الدر المتثور ٣/ ٣٥ وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٤٢ و ٣٠ و ٥ / ٥٠١ وفي المغني عن حمل الأسفار ٢٠٠١ و و ٤١٤ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ٢/ ٢١٧٢ وفي كنز العمال (٩٠١). وقال ابن رجب: روي من وجوه في أسانيدها كلها مسال.

ذلك كما هو في مناقبهم، ومعدود من مآثرهم، مما يطول إيراد بعضه.

وما وقع بينهم من المنازعات والمحاربات فله محامل وتأويلات، فسبهم والطعن فيهم إذا كان مما يخالف الأدلة القطعية كفر، كقذف عائشة رضي الله عنها، وإلا فبدعة وفسق. قال على: قايها الناس احفظوني في أختاني وأصهاري وأصحابي، لا يطالبنكم الله بمظلمة أحد منهم، فإنها ليست مما يوهب، (۱). رواه الخِلَعي (۲).

وقال على الله الله في أصحابي، لا تتخلوهم غرضاً من بعدي، من أحبهم فقد أحبني، ومن أبغضهم فقد أبغضني، ومن آذاهم فقد آذاني، ومن آذاني فقد آذى الله، ومن آذى الله فيوسك أن يأخذه الله (مواه المخلص اللهبي. [أبو طاهر محمد بن عبد الرحمن اللهبي]. وهذا الحديث \_ كما قال بغضهم \_ خرج مخرج الوصية بأصحابه على طريق التأكبد والترغيب في حبهم، والترهيب عن بعضهم. وفيه إشارة إلى أن حبهم من الإيمان، وبغضهم كفر، لأنه إذا كان بغضهم بمغضاً له كان كفراً بلا نزاع، للحديث السابق (لن يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من نفسه).

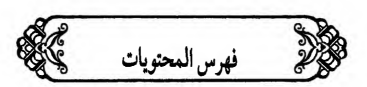
وهذا يدل على كمال قربهم منه بتنزيلهم منزلة نفسه، حتى كأن أذاهم واقع عليه وواصل إليه ينضي و والغرض الهذف الذي يرمي فيه. فهو نهي عن رميهم مؤكداً ذلك بتحذيرهم الله منه، وما ذاك إلا لشدة الحرمة. وروي مرفوعاً: قمن سب أحداً من أصحابي فاجلدوه (3). خرجه تمام في فوائده. وقال مالك بن أنس وغيره فيما ذكره القاضي عياض -: من أبغض الصحابة فليس له في فيء المسلمين حق. قال: ونزع بآية الحشر ﴿والذين جاؤوا من بعدهم ﴾ [الحشر: ١٠] الآية. وقال: من غاظه أصحاب محمد فهو كافر، قال الله تعالى: ﴿ليغيظ بهم الكفار ﴾ [الفتح: ٢٩] والله أعلم.

<sup>(</sup>١) الحديث في إتحاف السادة المتقين ٧/ ٤٩١ وفي تاريخ ابن بهساكر ٦/ ١٢٩ وفي مجمع الزوائد ١٥٧/٩.

 <sup>(</sup>۲) هو علي بن الحسن بن الحسين بن محمد أبو الحسن الخلعي الشافعي (٤٠٥ ــ ٤٩٢ هـ). فقيه شافعي مولده ووفاته بمصر. الاعلام ٢٧٣/٤، وفيات الاعيان ١/٣٣٨ كشف الظنون (٧٢٧ ــ ١٢٩٧).

<sup>(</sup>٣) الحديث في الترمذي برقم (٣٨٦٢) وفي مسند الإمام أحمد بن حنبل ٥/ ٥٤ و ٥٧ وفي حلية الأولياء ٨/ ٢٨٧ وفي إتحاف السادة المتقين ٢/ ٤٢ و ٢٢٣ وفي شرح السنة للبغوي ٢٤/ ٧٠ وفي الكامل في الضعفاء لابن عدي ١٤٨٥/٤ وفي جمع الجوامع (٩٦٥٧ \_ ٩٦٥٧) وفي موارد الظمآن للهيثمي (٢٨٤٤) وفي الشفا ٢/ ٢٠ و ١١٨ و ٢٥٦ وفي مشكاة المصابيح (٢٠٠٥) وفي ميزان الاعتدال (٢٢٨٤) وفيه: في الحديث اضطراب. وفي كنز العمال (٣٢٤٨٣ \_ ٣٢٥٣٠).

<sup>(</sup>٤) الحديث في مجمع الزوائد ١٠/ ٢١ وفي كنز العمال (٣٢٥٤١).



| المقصد الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| الفصسل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| في كمال خلقته وجمال صورته ﷺ وشرفه وكرمه٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| الفصل الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فيما أكرمه الله تعالى به من الأخلاق الزكية وشرفه به                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| من الأوصاف المرضية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| الغصل الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| فيما تدعو ضرورته إليه ﷺ من غذائه وملبسه ومنكحه وما يلحق ذلك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| وفيه أربعة أنواع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| النوع الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| في عيشه ﷺ في المأكل والمشرب١١٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| النوع الثاني                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| في لباسه ﷺ وفراشه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| النوع الثالث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| في سيرته ﷺ في نكاحه بالكلامين الكلامين |
| النوع الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| في نومه ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| المقصد الرابع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| الغصل الأول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| في معجزاته ﷺ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| تعريف المعجزة بالدليل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| حديث القصعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |

|     | الفصل الثاني                                                               |
|-----|----------------------------------------------------------------------------|
|     | فيما خصّه الله تعالى به من المعجزات وشرفه به على ساثر الأنبياء             |
| 727 | من الكرامات والآيات البينات                                                |
|     | المقصد الخامس                                                              |
| ٣٣٩ | الإسراء والمعراج                                                           |
|     | المقصد السادس                                                              |
| 444 | فيما ورد في آي التنزيل من تعظيم قدره ﷺ                                     |
|     | النوع الأول                                                                |
|     | هي آيات تتضمن تعظيم قدره ورفعة ذكره وجليل رتبته وعلو درجته                 |
| 799 | على الأنبياء وتشريف منزلته                                                 |
|     | النوع الثاني                                                               |
| ٤١٤ | في أخذ الله الميثاق له على النبيين فضلاً ومنة ليؤمنن به إن أدركوه ولينصرنه |
|     | النوع الثالث                                                               |
| ٤١٧ | في وصفه له ﷺ بالشهادة وشهادته له بالرسالة                                  |
|     | النوع الرابع                                                               |
|     | في التنويه به ﷺ في الكتب السالفة كالتوراة والإنجيل بأنه صاحب الرسالة       |
| 473 | والتبجيل                                                                   |
|     | النوع الخامس                                                               |
|     | في آيات تتضمن أقسامه تعالى على تحقيق رسالته وثبوت ما أوحى إليه من آياته    |
| 241 | وعلو رتبته الشريفة ومكانته                                                 |
|     | الفصل الأول                                                                |
| ٤٣٦ | في قسمه تعالى على ما خصه به من الخلق العظيم وحباه من الفضل العميم          |
|     | الفصل الثاني                                                               |
| ٤٣٨ | في قسمه تعالى على ما أنعم به عليه وأظهره من قدره العلي لديه                |
|     | الفصل الثالث                                                               |
|     | في قسمه تعالى على تصديقه علي فيما أوتى به وحيه وكتابه وتنزيهه              |
| ٤٤٠ | عن الهوى في خطابه                                                          |
|     | الفصل الرابع                                                               |
| 227 | في قسمه تعالى على تحقيق رسالته                                             |
|     |                                                                            |

|     | الفصل الخامس                                                   |
|-----|----------------------------------------------------------------|
| 888 | في قسمه تعالى بمدة حياته ﷺ وعصره وبلده                         |
|     | النوع السادس                                                   |
| ٤٠١ | في وصفه تعالى له ﷺ بالنور والسراج المنير 🕟                     |
|     | النوع السابع                                                   |
| 403 | في آيات تتضمن وجوب طاعته واتباع سننه                           |
|     | النوع الثامن                                                   |
| ۲٥٧ | فيما يتضمن الأدب معه ﷺ                                         |
|     | النوح التاسع                                                   |
| १०३ | في آيات تتضمن رده تعالى بنفسه المقدسة على عدوه ﷺ ترفيعاً لشأنه |
|     | النوع العاشر                                                   |
| 173 | في إزالة الشبهات عن آيات وردت في حقه ﷺ متشابهات                |
|     | المقصد السابع                                                  |
|     | المفصل الأول                                                   |
| ٤٧٥ | في وجوب محبته واتباع سنته والاقتداء بهديه وسيرته ﷺ             |
|     | الفصل الثاني                                                   |
| ٤٠٥ | في حكم الصلاة عليه والتسليم فريضة وسنة وفضيلة وصفة ومحلًا      |
|     | الفصل الثالث                                                   |
| ٥٢٧ | في ذكر محبة أصحابه ﷺ وآله وقرابته وأهل بيته وذريته             |